# مندرجات و مضامین کتاب

### صفحات

| الف                                     | پیشگفتار                                                        |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
|                                         | والمنا النجل المام نباذ فارسم وووور                             |
|                                         |                                                                 |
| ض                                       | مقدّمه ۲                                                        |
| ١                                       | فصل ۱ : خوشا شیراز                                              |
| ۲٤                                      | فصل ۱ : هوشا سیرار                                              |
| 50                                      | فصل ۲: در جست و جوی موعود ۲:۰۰۰۰۰۰۰                             |
|                                         | فصل ۲ : در جست و جوی در دست                                     |
| ο٦                                      |                                                                 |
| ۷٥,                                     | نه ۱ من آرن کعبه "خانه خدا"                                     |
| ۸٤                                      | فصل ٦ :صف آرائی مخالفین                                         |
| ۹۷                                      | فصل ۲ :ایمان و انکار                                            |
| 170                                     | فصل ۷ :ایان و انکار                                             |
|                                         | نصل ۸ :اصفهان (شهر شاه عبّاس کبیر)                              |
| 12•                                     | نه ۱ ۹ برځال نيښت بادر پرورورورو                                |
| 0 •                                     | نها ه ۱ شدی در کنار رود ازس ۲۰۰۰۰۰۰۰                            |
| ٦٣                                      | و فصل ۱۱:جبل شدید                                               |
| ΑΥ                                      | فصل ۱۲:آن نیمروز تابستان ۱۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| • •                                     | فصل ۱۲:۱۱ نیمروز نابستان ۱۲:۱۰                                  |
| •                                       | فصل ١٣ :مطالع الانوار                                           |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | صلای به پومی جدید                                               |
| • <b></b>                               | **************************************                          |

| ۲۱٤            | واقعه قلعهٔ شیخ طبرسی           |
|----------------|---------------------------------|
| <b>۲۲۳</b>     | سال ۱۸۵۰                        |
| YY <b>\$</b> * | واقعه نيريز                     |
| 7 <b>7</b> .   | شهدای سبعه طهران                |
| YYY            | واقعه زنجان                     |
| Y <b>r</b> 9   | مؤخّره                          |
|                | منضات                           |
| YE0            | منضات<br>ضمیمهٔ ۱ محاصرهٔ کربلا |
| YoV            | ضميمهٔ ۲ شهادت حضرت ربّ اعلى    |
| <b>77.</b>     | ضميمهٔ ۳ مقدَّمهٔ واقعه نی ریز  |
|                | ضمیمهٔ ٤ شهدای سبعهٔ طهران      |
| To7            | ضميمهٔ ٥ واقعه زنجان            |
| YYY            | ضميمهٔ ٦ تحقيقات لرد پالمرستن   |
| TV0            | ضمیمهٔ ۷افسانه پردازی           |
|                | ضورية لاحضورة طاه               |

.

and the second s

پیشگفتار

این کتاب شرح حیات طلعات مقدّسهٔ امریهائی، یعنی دو شارع و مبیّن آیات را کامل میکند. امّا، اکنون که مطالب بیشتری در اختیار دارم امیدوارم در آینده کتابی را که در خصوص حیات حضرت بهاءالله نوشتهام بسط دهم و اثری جامع تر فراهم آورم و نیز فصلی تکیلی به شرح حیات حضرت عبدالبهاء بیفزایم.

الد أراب مي

13.1

در سلسله انتشارات و کتب بهائی، این اوّلین کتابی است که با استفادهٔ گسترده از مدارک رسمی موجود در عزن اسناد دولتی نوشته می شود. نگارنده رهین منّت موژان مؤمن<sup>(۱)</sup> هستم که در نهایت لطف نتائج تحقیقات خود در مرکز اسناد ملّی لندن و نقاط دیگر را در اختیار من گذاشتند.

دو تن از وزرای خارجهٔ بریتانیا اخبار و پیامهائی را در زمان اظهار امر راجع به حضرت ربّ اعلی و همچنین از وضع بابیان در ایران دریافت میداشته اند که یکی از آنها کنت ابردین(۲) بوده که از تاریخ ۱۸۶۱ تا سنه

#### Moojan Momen-\

Tearl of Aberdeen - تسوضیح مسترجسم: مقصود جسرج هسمیلتون گدوردون George - T Hamilton Gordon است که در سال ۱۸۷۴ در ادینبورگ متولّد شد و در سال ۱۸۶۰ درگذشت. او در در سال ۱۸۶۰ درگذشت. او در در سال ۱۸۶۰ درگذشت. او در در تری ماجرای قانون ۱۸٤٦ در زمان نخستوزیری سِر رابرت پیل<sup>(۱)</sup> در این سمت خدمت میکرده است. دیگری وایکونت پالمرستون<sup>(۲)</sup> بود که دوران تصدی وزارت خارجه توسّط او از ۱۸٤٦ تا ۱۸۵۲ در زمان نخستوزیری لرد جان راسل<sup>(۳)</sup> بود. نایندهٔ بریطانیا که بیش از هر نفسی در ارسال این گزارشها به لندن ایفای

ذرّت که منجر به آیجاد تفرقه در حزب محافظه کار گردید، با نخست وزیر مجبور به استمفا شد. او در سال ۱۸۵۲ و ادار به ۱۸۵۲ به نخست وزیری رسید، امّا به علّت جنگ کریمه متّهم به سوء مدیریت گردید و در سال ۱۸۵۵ و ادار به استمفاء شد.

۱- SIR ROBERT PEEL - توضیح مترجم: (ولادت ۵ فوریه ۱۷۸۸ و وفسات ۲ ژوئسیه ۱۸۵۰) نخست وزیر انگلیس و بنیانگذار حزب محافظه کار. او در سال ۱۸۳۴ به صدارت رسید و در ۱۸۴۶ بعد از لمنو قانون ذرّت (Corn Laws) استعفاء نمود.

۲- VISCOUNT PALMERSTON - توضیح مترجم - نام کامل او هنری جان تمپل، وایکونت سوم پالبرستون Henry John Temple, 3rd Viscount Palmerston است (ولادت ۱۷۸۴ – وفات ۱۸۶۵)؛ سیاستمدار ملّیگرا که متجاوز از ۳۰ سال وزیر امور خارجه یا نخستوزیر انگلستان بود. او از ۱۸۵۰ تا ۱۸۵۸ تا ۱۸۵۸ و ۱۸۵۸ تا ۱۸۵۸ و ۱۸۵۸ تا ۱۸۵۸ نخستوزیر بود. امّا موردی که در متن کتاب آمد، مربوط به دورهٔ سوم وزارت او است.

Tohn Russel Russel, توضیح مترجم: نام کامل او LORD JOHN RUSSEL -۲ اوضیح مترجم: نام کامل او ۱۸۶۸ تا ۱۸۶۸ و ۱۸۶۸ تا ۱۸۶۸. از ۱۸۶۵ تا ۱۸۶۴ تا ۱۸۶۵ و ۱۸۶۸ تا ۱۸۶۴. او ۱۸۶۵ تا ۱۸۶۴ تا ۱۸۶۵ و ۱۸۶۵ تا ۱۸۶۵ تو او در زمان عضویت مجلس در خصوص حمایت از لایحة قانونی اصلاحات پارلمانی کسب شهرت کرد. او به ترویج آزادی مذهبی، دموکراتیک کردن حکومتهای شهرها، و حمایت دولت از تملیم و ترییت عمومی همت گماشت. در زمان نخستوزیری، عدم اتّفاق حزبی او را از پسیشرفت بازداشت. در دومین دورهٔ نسخستوزیری نسستوانست از حسسمایت عسسمومی در اصسملاحات بسسرخسوردار شسود.

وظیفه می نود، سرهنگ دوم شیل<sup>(۱)</sup> بود (که بعدها به سِر جاستین شیل<sup>(۱)</sup> مشهور شد) و در آن زمان وزیر مختار انگلیس در طهران بود. نامههای لرد پالمرستون به او (پروندهٔ (پروندهٔ F.O.248/134 وزارت امور خارجه) حاکی است که گزارشهای او در مورد حضرت باب و بابیان "به نظر ملکه انگلستان" می رسیده است.

از جناب ابوالقاسم افنان که تاریخچه و شرح حیات پدرشان حاجی میرزا حبیبالله فقید به قلم خود آن مرحوم را به انضام مکاتیب نوشته شده توسط منسوبین حضرت اعلی یا آنچه که آنان دریافت داشته اند و نیز بسیاری

#### Lt. Col. Sheil -1

۲- Sir Justin Sheil وضیح مترجم: سرهنگ جاستین شیل از جمله ۲۴ تن افسر انگلیسی است که در اواخر سلطنت فتحملیشاه (۱۲۴۹ قمری - ۱۸۳۴ میلادی) برای تعلیم ارتش ایران، مخصوصاً سربازان آذربایجان، استخدام شده به ایران وارد شدند و دولت انگلیستان آنان را از افسران انگلیسی که درهندوستان اشتغال به خدمت داشتند گزیده به ایران فرستاد و در جنگ با افواج حسینملی میرزا فرمانفرمای فارس در سال ۱۲۵۰ قمری و شکست سخت آنان، سرهنگ شیل نیز از افسران مهم ارتش اعزامی طهران بوده است. شیل تا سال ۱۲۵۰ قمری در ایران بود و چون لشکرکشی محمدشاه به هرات در این سال بر خلاف میل انگلیستان صورت گرفته بود، اکثر افسران انگلیسی از ایران خارج شدند یا به خدمت آنان خاتمه داده شد. بعد از ایام صدارت حاجی میرزا آقاسی، از سال ۱۲۵۵ تا ۱۲۵۸ قمری، کاردار سفارت و مدّت بسیار کمی در سال ۱۲۶۰ وزیر مختار شد و بعد در سال ۱۲۶۴ قمری دوباره به سمت وزیر مختاری به ایران آمد و تا سال ۱۲۶۰ در این سمت بود. اوست که با وسائلی که در دست داشت اسباب عزل و قتل امیرکیر را فراهم آورد و پس از کشته شدن امیر و روی کار آوردن میرزا آقاخان نوری (تبعهٔ سابق خود)، در سال ۱۲۷۰ قمری (۱۸۵۳ میلادی)، به انگلستان عزیمت نمود. (نقل از کتاب تاریخ رجال ایران قرون ۱۲، ۱۳ و ۱۴، ص ۱۳۶۰ تألیف مهدی بامداد)

از مدارک فوقالعاده گرانبهای دیگری را بیدریغ دراختیار نگارنده گذاشتند. عمیقاً قدردانی مینمایم.

در ضمن باید توجّه داشت، به استثنای مطالب منقوله از آثار کتبی حضرت ربّ اعلی، غی توان بیانات منتسّب به آن حضرت و یا به شخص دیگری در صفحات این کتاب را نقل قولی دقیق از مقوله های آن زمان تلقی نمود – آنها فقط فحوای کلام و یا کلمات قصاری بوده که به مناسبتی در زمانی گفته شده چونکه مسلّماً کسی یادداشتی برغی داشته است ولی امکان دارد معدودی از جملات کوچکی که بلافاصله در ذهن نقش می بندد و در خاطر باقی می ماند، عین بیانات و دقیقاً همان کلماتی باشد که گفته شده است.

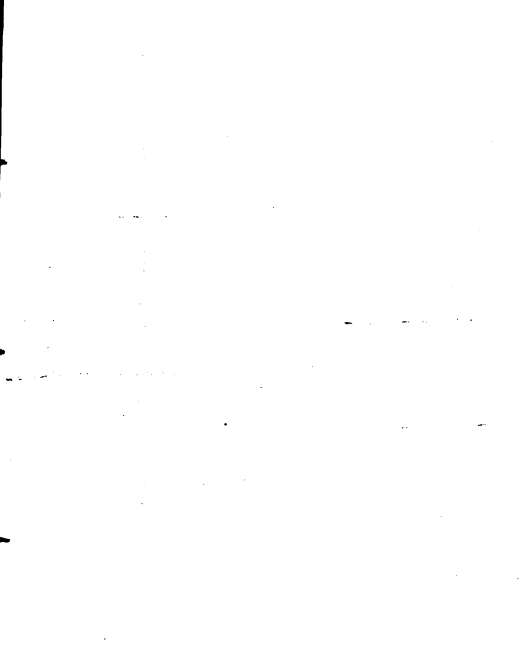
همانطور که کتابشناسی نشان می دهد، نگارنده از کتب متعدّدی استفاده غوده ام امّا از آثار طبع شده، منابع اصلی من کتاب قرن بدیع و مطالع الانوار بوده است. اینجانب از مؤسّسه مطبوعات بهانی در ویلمت، ایلینویز، بسیار سپاسگزارم که اجازه نقل مطالب از آن منابع و مآخذ دیگر مرحمت فرموده اند و همچنین از مؤسّسه مطبوعات کمبریج و مرکز اسناد ملی لندن، شرکت جورج آلن اند آنوین با مسئولیت محدود، شرکت ای اند سی بلک با مسئولیت محدود، شرکت ویلیام هاینمن با مسئولیت محدود، شرکت ویلیام هاینمن با مسئولیت محدود، شرکت فیبر اند فیبر با مسئولیت محدود و بالاخره مجلّد امری World محدود، شرکت متوئن و شرکاء با مسئولیت محدود و بالاخره مجلّد امری Order طور کامل درج شده است.

همچنین از حضرات ایادی امرالله جناب ابوالقاسم فیضی و جناب پل هنی نیز که مسوّدهٔ این کتاب را مورد مطالعه و بررسی قرار داده نظریدهای مشورتی عنایت کردند، سپاسگزارم. مانند همیشه مدیون مساعدت کریمانه ماریون هوفمان هستم که امکانات لازم برای انتشار آن را فراهم ساختند. البته بدون مساعدت و حمايت همسرم نمي توانستم اين كار را به پايان برسانم.

مایلم مراتب امتنان خود را به میس دوروتی و یجینگتون، جناب فرهنگ افنان و جناب رستم ثابت که در تصحیح اغلاط همت گهاشتند و جناب هورست دبلیو کلودزیج (۱) که تعدادی از اسناد و تصاویر قدیمی را در نهایت استادی تجدید چاپ نمودند، ابراز دارم

و امّا در خاتمه دربارهٔ مقدّمه باید نکته ای را خاطرنشان ساخت. به نظر من در این مقدّمه، سابقه ای لازم و اساسی در رابطه با تاریخ حضرت اعلی فراهم آمده است. امّا اگر خواننده آن را بیش از حدّ مشحون از نکات نامأنوس می یابد، مختار است خواندن کتاب را از فصل اوّل آن آغاز کند.

ح . م بالیوزی لندن اکتبر ۱۹۷۲



# **یادداشتی بر ساختار اسامی زبان فارسی**

در ایّام گذشته مردم ایران فاقد نام خانوادگی بودند ولی در بسیارت از موارد با نام محله، شهر، آبادی یا حتی دهکدهای که مسقط الرأس آنان بود شناخته میشدند: مثلاً خراسانی، مازندرانی، طهرانی، اصفهانی و شیرازی

همچنین بسیاری پیشوندها و پسوندهائی افتخاری بکار میرفت که معرّف شخص بود اخلاف حضرت محمّد سوان سید را قبل از نام اصلی خود داشتند (و دارند). بعضی اوقات عنوان میرزا جای سیّد را میگرفت و گاهی هر دو عنوان با یکدیگر بکار میرفتند. میرزا بخردی خود حاکی از هیچگر تارار خاصّی نبود، مگر وقتی که در پیش یک نام خاصّی قرار میگرفت که معرّف او از اصل و نسب والا تباری برده است.

پسوند "خان" زمانی نقش لقب را بازی می کرد ولی با گذشت زمان فقط حالت افتخاری بخود گرفت و حتی فاقد هر نوع مفهوم گردید و هیچگاه بعنوان نام خانوادگی به کار نمی رفت.

پیشوند حاجی یا حاج در آن زمان نیز مانند امروز، مشخّصهٔ فردی بود که به زیارت مکّه معظّمه رفته است. مشهدی و کربلانی اگر پیشوند واقع میشد، معرّف کسی بود که بزیارت مشهد و کربلا رفته است، امّا اگر پسوند بود فقط به محلّ تولّد دلالت می کرد. لفظ الحاقی به نام شخص، معرّف محلّ تولّد یا زادگاه او بود.

-.. عناوین بیشهاری هم بود که شاه ایران اعطاء مینمود که از ترکیبات مختلنی که گاهی مضحک و گاهی از لحاظ دستور زبان نامتجانس بود تشکیل می شد. این عناوین گاهی اوقات معرّف مقام و حرفهٔ صاحب آن می بود. با گذشت زمان این القاب به نحو مضکی افزایش یافت تا این که در دههٔ ۱۹۲۰ با وضع قانون به کلّی ملغی گردید.

نهایتاً اینکه شخص غالباً با ترکیبی از پسوند و پیشوندهائی که به نام اصلی وی منضم میگردید از دیگران متایز میشد و بدون آن پیشوند یا پسوندها ممکن بود با شخص دیگری اشتباه گرفته شود.

امروزه وضع خیلی تغییر پیدا کرده است ولی برای مدّت زمانی که شرح آن در کتاب آمده است نویسنده هویّت افراد را، هر قدر که این اسامی مشکل باشد، فقط با نامی که در آن زمان آنها استفاده میکردند، می تواند تعیین کند.

نقل قول ها بصورت اصلی ذکر شده اند حتی اگر از لحاظ تهجی و کتابت لاتین اسامی ایرانی در این کتاب فرق داشته باشند. ترجمه از مآخذ ایرانی توسط نویسنده انجام گرفته است مگر اینکه اشاره به استناد دیگری شده باشد.

از متن نسخه مصوّب کتاب مقدّس که نشر آن از حقوق متعلّق به ادارهٔ امور سلطنتی است.

مقارن با زمانیکه سیزده مستعمره در شهال آمریکا استقلال خود را بدست می آوردند تا هستهٔ اصلی جمهوری مقتدر غرب را ایجادکنند، فرانسه قدم به قدم به سوی انقلابی نزدیک می شد که چشم روزگار مانند آن را هرگز ندیده بود و بریتانیا به سوی انقلابی از نوعی متفاوت با ماهیت صنعتی، فلاحتی و اقتصادی قدمهای بلند برمی داشت، یکی از روحانیون شیعه اسلامی موطن خود را در جزیرهای از جزایر خلیج فارس ترک کرد و به سوی مراکز علمی و مقدس شیعه در عراق روی آورد تا پیش بینی های حاصله از تأملات و بینش های عقیدتی دوران حیات خود را به سمع جمع بیشتری از مستمعین برساند.

سیخ اجمد احسانی (ولادت ۱۷٤۳ - وفات ۱۸۲۸)(۱), مؤسس مکتب شیخیه، اصلاً از خاندانی در ناحیه احساء واقع در جزیرة العرب و از قبیله باستانی بنی صخر بوده است. پدرش موسوم به شیخ زین الدین و در بحرین سکنی داشت. شیخ احمد ابتدا به زیارت نجف اشرف، محل استقرار مرقد مطهر حضرت علی (علیه السلام) اوّلین امام، ابن عمّ و داماد حضرت محمّد (ص) شتافت، سپس در کربلا، مجاور ضریح حضرت سیّدالشّهداء، امام سوّم، به وعظ پرداخت و متدرّجاً بسیاری شاگردی او را اختیار کردند و در محضرش به استفاضه مشغول شدند. آن جناب از علمای اهل تشیّع در اماکن مقدّسه برای خود طلب صدور جواز اجتهاد غود تا در جرگه کبار مجتهدین محسوب گردد و

"حضرت اعلى صبح حقيقت روشن و تابنده بر جميع ارجاء ..." (عبدالبهاء)(١)

"ای اهل بیان که بسیار تحت ستم بوده جز سکوت چارهای نداشته اید امّا اکنون به مانند وقایع شیخ طبرسی و زنجان ثابت و راسخید آیا چه تقدیری در خلف حجاب آینده برایتان مسطور است؟"

( إدوارد گرانويل براون )

د

را صرفاً بنا به تقاضای خود او صادر کردهاند.

طولی نکشید که شهرت شیخ احمد در سراسر ایران انتشار یافت.

بالاخص فتحعلیشاه (که از ۱۷۹۷ تا ۱۸۳۶ سلطنت کرد) و فرزندش محمد علی

میرزا ملقب به رکن الدوله که تا آخر عمر والی کرمانشاه بود، مشتاق دیدارش

گشتند. ولی شیخ احمد ترجیح داد که از سمت جنوب از طریق بوشهر وارد ایران

شود در حالیکه می توانست از جانب غرب وارد کرمانشاه شود که نزدیکترین

طریق سفر به ایران بودهاست. وی از بوشهر به شیراز و سپس به یزد عزیمت غود

و چندین سال در آن مدینه اقامت داشت. در آن اوان جوانی به نام سید کاظم

رشتی که با افکار شیخ همداستان شده بود (حدود سال ۱۲۳۱ هجری مطابق با

داشت به طهران برود و قبل از عزیمت به آن دیار مشغول تدارک سفر به مشهد

داشت به طهران برود و قبل از عزیمت به آن دیار مشغول تدارک سفر به مشهد

از سید کاظم استقبال غود و از وی خواست در یزد بماند و وظیفه او را که در طی

سالهای متادی با صبر و حوصله انجام داده، پیگیری غاید. در شهر مشهد و در

شهر طهران از شیخ احمد تجلیل و تکریم فراوانی به عمل آمد.

سرانجام سید کاظم به سمت شهال حرکت نمود و به شیخ احمد پیوست. آنگاه هر دو متّفقاً به کرمانشاه رفتند. چون که شاهزاده حاکم آن شهر مصریاً از پدر تاجدار خود خواسته بود اجازه دهد که شیخ احمد به دیدار او برود و این دو نفر تا زمانیکه آن حاکم زنده بود در کرمانشاه زیستند و پس از درگذشت نابه هنگام شاهزاده، آن دیار را ترک کردند و عازم کربلا شدند. شیخ احمد که مرور

زمان از شوق و توانائی او نکاسته و در قوای او خللی به وجود نیاورده بود، به تعلیم و موعظه ادامه داد. وی در اوائل دههٔ هشتاد از عمر خود بود که راه مکه و مدینه را در پیش گرفت و از آن سفر دیگر باز نگشت و در مجاورت آرامگاه حضرت رسول اکرم محمد بن عبدالله صلی الله علیه و آله و سلم در گورستان بقیع به خاک سپرده شد.

موضوع مورد بحث شیخ احمد، مدام مسئلهٔ قرب ظهور حضرت قانم آل محمد، منجی آخر الزمان و مهدی موعود (۱) عالم اسلام بود که در قرآن مجید به آن بشارت داده شده است. (۲) جناب شیخ احمد در طی آخرین سفر حج و زیارت اعتاب مقدّسه در عربستان به تاجری از اهل اصفهان (حاجی محمد اسمعیل گلپایگانی) که با او بود چنین گفت: "تو به حضور حضرت باب مشرّف خواهی شد. تکبیر مرا به آن حضرت برسان. "(۱) شیخ احمد احسانی نه اعتقادی به معاد جسمانی داشت و نه به معراج جسمانی حضرت محمد به آسمان در شبی که جبرئیل

۱- برای ملاحظهٔ گزارشی از بیانات شیخ احمد به صفحهٔ ۱۲ رسالهٔ تسمه عشریه اثر احمد سهراب مراجعه کنید. (این منبع در صفحهٔ ۴۱۷ کتاب Abdu'l-Baha اثر بالیوزی مورد بحث قرار گرفته است.

۲- برای ملاحظهٔ شرحی دربارهٔ خطیههای شیخ احمد به رساله تسعه عشریه (ص ۱۳) اثر احمد سهراب مراجعه شود. (جناب بالیوزی در صفحهٔ ۴۱۷ کتاب Baha توضیح میدهند که این کتاب به هدایت حضرت عبدالبهاء توشط احمد سهراب جهت تدریس به جوانان در کوه کرمل نوشته شد. حضرت عبدالبهاء این کتاب را مطالعه و تصحیح فرمودند - م)

۳- همان مأخذ، ص ۱۴ (توضیح مترجم: حضرت بهاءالله می فرمایند، "... حکایتی که از شیخ احمد مرفوع علیه بهاءالله مذکور است چنانچه در سفری که به حج تشریف برده به حاجی محمداسمعیل نامی ساکن در ارض صاد فرموده بودند سلام مرا به حضرت باب برسان و حضرت را به اسم مبارک ذکر فرموده بودند." - کتاب بدیع، ص۲۲۸ [جناب محمدحسینی در ص۱۱۶ کتاب "حضرت باب" آن را نقل کردهاند.])

آن حضرت را برای دیدار به عالم ملکوت برد. (۱) شیخ احمد را عقیده چنان بود
که معراج یک تجربهٔ روحانی بوده و تفسیر استعاری دارد و همینطور اثبات
مینمود که آیات و اخباری که پیغمبر و امامان در باره مجی مهدی داده اند، همگی
معانی استعاری دارد. اینگونه مواعظ و تعلیات مشابه برای علمای اصولی کفر
آمیز تلقی می شد و تا زمانیکه شیخ احمد در قید حیات بود و در تحت حمایت شاه
ایران قرار داشت، انتقادات خصانه مخالفین ساکت می گردید.

سیّد کاظم (۱۷۹۳ – ۱۸۶۳) که بنا به وصیت شیخ احمد برای ارشاد تلامده آن جناب بعد از صعود، جانشین ایشان گردید، فرزند سیّد قاسم رشتی بود. رشت شهری است در شهال ایران نزدیک دریای خزر جناب سیّد کاظم از خانواده ای از تجّار مشهور بودند و هنگام استقرار بر مسند اقتدار مذهبی بیش از سی و سه سال نداشتند. در این زمان علهای اصولی با جدّیت تمام حملات خصانهٔ خود راشروع کردند تا نهایتاً آن جناب احساس نمود که به حمایت قاطع نفوسی از علهای اصولی در ایران احتیاج دارد. لذا از یکی از مبرزترین شاگردان خود به نام ملاحسین از اهالی بشرویه خراسان استفاده نموده او را برای عزیت به اصفهان انتخاب نمود تا حمایت حاجی سیّد محمد باقر رشتی را که برای عزیت به اصفهان انتخاب نمود تا حمایت حاجی سیّد محمد باقر رشتی را که نفوذ و اقتدارش در همه جا محسوس بود کسب کند. ملا حسین با کهال درایت ناصراً مظفراً وظیفه ای را که به او محوّل شده بود به انجام رساند و حمایت کتبی آن ناصراً مظفراً وظیفه ای را که به او محوّل شده بود به انجام رساند و حمایت کتبی آن بشتیبانی را از عالم و مجتهد مقتدر دیگری کسب ناید.

۱- اشاره به آیدای است در قرآن (سوره اوّل الاسراء، آید ۱۷ - ۱۴) به شرح زیر:

<sup>&</sup>quot;سبحان الذي اسرى بعبده ليلا" من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى الذي باركنا حوله لنريه آياتنا و هو السّميع البصير". مقصود از مسجد الجرام كمبه در مكّه و مسجد اقصى كه در قدس شريف (اورشليم) مىباشد.

در آن اثناء سیدً کاظم تنها نفسی نبود که از تحریکات و جملات شدید دشمنان به سرکردگی سیّد ابراهیم قزوینی به شدّت رنج میّبرد بلکه سراسر خاک کربلا را فتنه و آشوب در بر گرفته بود. چونکه بدواسطه اضمحلال تدریجی دولت عنمانی مدّتها بود که این ناآرامی ها ادامه داشت و در شهر، مردم در قسالب گیروههای مخستلف با یکدیگر معارض و درگیر، ولی همگی علیه برقراری محدد قدرت عنمانیان هم رأی بودند. دو تن از والیان متوالی عراق سعی کردند مردم را وادار به اطاعت سازند ولی به نحوی بارز عاجز ماندند. امّا اواخر سال ۱۸۶۲ میلادی نجیب پاشا که مردی مصمّم و حتّی سرسخت بود برای جلوس بر مسند ولایت وارد شد. اوضاع در کربلا تدریجاً یه نهایت وخامت رسیده، بی قانونی و هرج و مرج افزایش یافته و قانون جنگل حکفرما شده بود. اوّلین نیت و تصمیم نجیب پاشا حلّ این معضل بود که اسلاف او را متحیّر و درمانده کرده بود. سعی کرد با مذاکره مشکل را فیصله دهد. امّا او نه به طاغیان کربلا اعتادی داشت و نه آنها به او نجیب پاشا به شهر مصیّب(۱) که نزدیک کربلا بود نقل مکان کرد و سرعسکر (سرهنگ) سعداللّه پاشا را با نیروی کوچکی برای آرام کردن شهر اعزام داشت. مذاکرات و گفت و شنودها با شتاب صورت میگرفت. پیکها در ایّاب و ذهاب بودند. شاهزادگان ایرانی مقیم كربلا در آن گفتگوها مشاركت نمودند ولي هيچ پيشرفتي حاصل نشد.

در طی آن هفته های مرگبار که مقارن با اواخر سنه ۱۸٤۲ و اوایل سنه ۱۸٤۳ استد کاظم که به خاطر خرد و انسان دوستی اش از احترام زیادی برخوردار بود<sup>(۲)</sup>، نقش برجسته ای را به عهده گرفت و طرفین مذاکره را

۱- المصیب شهری است در فاصلهٔ قریب ۷۰ کیلومتری جنوب غربی بغداد - م

٢- حضرت عبدالبهاء درباره خير انديشي جناب سيَّد كاظم چنين فرمودهاند:

به رعایت اعتدال و مدارا و حفظ روحیهٔ مصالحه تشویق میکرد. دوبار در معیّت هیأت نمایندگی کوچکی به محلّ استقرار نجیب پاشا و سعدالله پاشا در خارج از شهر کربلا تشریف بردند. سرهنگ دوم فارانت<sup>(۱)</sup> صاحب منصب عالیر تبه بریتانیا اقدامات سیّد را چنین به استانبول گزارش کرده است:

عتهد بزرگ حاجی سیّد کاظم رشتی منتهای کوشش خود را برای جلوگیری از خصومات به کار برد، اقدامات آنها را تقبیح کرد، به وعظ و نصیحت پرداخت. امّا به او دشنام دادند و ناسزا

"علیشاه ظل السلطان (رجوع شود به بخش دوم مقد ما مدعی تاج و تخت ایران شده بود و بدین سبب نسبت به علمای نجف و کرپلا ملاطفت داشت. برای آنها پول می فرستاد و از آنها پشتیبانی و حمایت می کرد. با این وجود توفیقی نیافت تا این که به کربلا متوسل گردید و در آنجا روزگار سختی وا گذرانید و به فلاکت افتاد. انتظار داشت که علما به کمکش بشتابند و از یکایک آنها یاری خواست. هیچکدام توجهی به او ننمودند. نیمه شبی که با اهل خانه بی شام سر به بالین گذارده بودند شنید که درب منزلش را می زنند. درب منزل را باز کرد شخصی را دید عبا بر سر کشیده و صورت خود را پنهان کرده تاکسی او را نشناسد. آن مرد کیسه پولی به دست او داد و رفت. مدّنها گذشت دوباره فقر و مسکنت به وی روی آورد. باز همان شخص که سر خود را با عبا پوشانیده بود در نیمه شب آمد، قدری پول در دست او نهاد و رفت بدون این که حرفی بزند. هر چه پرسید: "شما کیستید؟" جوایی نشنید. بار سرّم باز همان مرد با کیسه پول آمد. این مرتبه علیشاه او را تعقیب کرد و مشاهده نمود که وارد خانه حاجی سیّد کاظم شد و درب را بست. علیشاه این واقعه را در جمع بسیاری از مردمان تعریف می کرد و می گفت: "ایهاالناس من شیخی نیستم ولی اینگونه رفتاری را که من دیدم جز از مردمان تعریف می کرد و می گفت: "ایهاالناس من شیخی نیستم ولی اینگونه رفتاری را که من دیدم جز از مردی صالح و دیندار و انسان واقعی سر نمی زند." (همان ماخذ، صص ۲۰ – ۱۱)

-- Lt. Col. Farrant توضيح مترجم: ابوالقاسم افنان در کتاب "عهد اعلی" (ص۲۸۲) او را کاردار سفارت انگلستان ذکر میکند. گفتند و تهدیدش غودند و ابداً به نصایحش گوش ندادند. (اینهمه را من از زبان بسیاری از مردم کربلا شنیدم.) همه متفقاً برای مدافعه هم رأی بودند ... تا آخرین لحظه از آنان خواهش می کرد از باشا اطاعت کنند ولی سودی نبخشید. تمام مساعی او به هدر رفت. او در این واقعه شهامت زیادی از خود نشان داد، چون که تمام حرامیان (۱) و ملآهای عمده با او مخالف بودند...(۱)

متأسّفانه هم شورشیان و هم ترکها نصایح او را نشنیده گرفتند و عاقبت در ماه ژانویه ۱۸۶۳ آن شهر مقدّس بعد از بیست و چهار روز محاصره با یک حمله تصرّف شد و لطمهٔ شدیدی بر سکنهٔ بی گناه آن وارد آمد پرونده های مرکز اسناد ملّی لندن حاوی اسناد متعدّدی است که این واقعه نقش مهمّی را که سیّد کاظم ایفا کرد توضیح می دهد (به ضمیمهٔ ۱ مراجعه شود).

در طول مدّت محاصره، حاجی سیّد کاظم برای جلوگیری از خشونت و اعهال زور و حفظ همه طرفها منتهای هم خود را بکار برد. سیّد با وجود این که بیش از پنجاه سال از عمر مبارکش نمیگذشت، باخبر شد که پایان حیاتش

۱-توضیح مترجم: فارانت لفت Geramees را آورده و نویسنده می نویسد، "شاید Yaramaz باشد که به معنی "به دردنخور و بی عرضه" است. اثا Elwell Sutton معتقد است که با توجّه به کلماتی که همراه آن آمده باید لفت فارسی "گرامی" باشد که به معنای محترم است. این معنی به واقعیت نزدیکتر است. نظریهٔ Sutton دربارهٔ این کتاب را در اینترنت به نشانی زیر می توان یافت:

http://bahai-library.org/reviews/cc.balyuzi.bab-html ۲- پروندهٔ ۲۴۸/۱۰۸ مورّخ ۱۵ مه ۱۸۴۳ در وزارت خارجه منظم به مکتوب بیستم مه ۱۸۴۳ خطاب به شیل

نزدیک می شود. گفته می شود این پیش بینی توسط رؤیای چوپانی عرب، که آن را برای سیّد تعریف کرد، به اطّلاع او رسید سیّد به شاگردانش که ابراز حزن و اندوه نمودند، فرمود:

شها مرا برای خاطر موعود بزرگوار دوست می دارید با اینهمه آیا راضی نمی شوید که من بروم تا او بیاید؟ (۱)

قبل از طلوع فجر سال ۱۸۶۵ آن سیّد بزرگوار بدرود حیات گفت. قبر مقدّسش در حرم سیّد الشهداء است. فارانت در تاریخ ۲۶ ژانویه ۱۸۶۵ در نامهای به سِر استراتفورد کانینگ<sup>(۲)</sup>، که رونوشت آن را در ماه فوریه برای سرهنگ دوم (بعدها سِر) جاستین شیل<sup>(۳)</sup> کاردار سفارت بریتانیا در طهران فرستاد، وفات او را چنین گزارش داد:

حاجی سیّد کاظم از اعاظم علماء کربلا اخیراً پس از مراجعت از سامره وفات یافت و سیّد ابراهیم قزوینی مجتهد بزرگ دیگری که

۱ - مطالم الانوار، ص ۴۰

۲- Sir Stratford Canning ترضیح مترجم: سیاستمداری که تقریباً مدّت بیست سال (به طبور متناوب بین ۱۸۱۰ و ۱۸۵۸) نمایندهٔ بریتانیا در دربار عثمانی بود و نفوذ زیادی در سیاست ترکها داشت. نام کامل او Stratford Canning, 1st Viscount Stratfort de Redcliffe است. ولادت او ۱۷۸۶ و و فاتش ۱۸۸۰ است.

۲- شیل از اوت ۱۸۴۲ تا فوریه ۱۸۵۳ به سمت وزیر مختار بریتانیا در طهران خدمت کرد. از اکتبر ۱۸۴۷ تا نوامبر ۱۸۴۹ در مرخصی بود که سرهنگ فارانت جانشین او شد. شیل در سال ۱۸۵۵ به دریافت لقب سر نائل آمد.

با او شدیداً مخالف بود از حالا به بعد از قدرت کامل دینی مستفید میشود و کلیه منازعات بین دو گروه مذهبی پایان می یابد.(۱)

وقتی ملاّ حسین بشرویه از مأموریّتی که در نهایت موفّتیت در ایران انجام داده بود به کربلا مراجعت کرد، معلّم او، بدون این که احدی را به جانشینی خود تعیین کند، وفات یافته بود. برای تعقیب حوادث این تاریخچه، توجّه به سوابق برخی از آنها در بعضی از جنبه های تاریخ ایران می تواند مفید باشد.(۱)

در سنه ۱۸٤۳ متدشاه سوّمین سلطان سلسلهٔ قاجاریه در ایران حکومت میکرد. امّا قدرت واقعی در دست حاجی میرزا آقاسی صدراعظم بی کفایتش بود. قاجاریه طایفه ای از تبار ترکان بودند و آغا محدخان خواجه که ریاست این ایل را به عهده داشت در سال ۱۷۷۹ به منظور ایجاد سلطنتی برای خود قیام کرد و آخرالامر ۱۵ سال بعد هنگامی که لطفعلیخان زند آخرین پادشاه سلسله زندیه را اسیر و به طور فجیعی به قتل رساند، توانست تاج و تخت ایران را از آن خود سازد. لطفعلیخان مردی شجیع و مطلّع ولی متأشفانه هنوز در عنفوان جوانی بود و شاه خواجه فوق العاده وحشی و بی رحم بود. او توانست تا سال ۱۷۹۷ که به دست سه نفر کشته شد، روسها را در قفقاز از پیشروی باز دارد. برادر زاده اش فتحعلی شاه به جانشینی او برگزیده شد. او بیشروی باز دارد. برادر زاده اش فتحعلی شاه به جانشینی او برگزیده شد. او مردی خوش قلب ولی ضّعیف الاراده و بسیار شهوت ران بود. به هنگام مرگ در سال ۱۸۳۶ از خود ۵۳ پسر و ۶۱ دختر به جای گذاشت.

در دوران حکومت فتحعلیشاه ایران در جنگهای ویران کننده با روسیه شکست فاحشی خورد. وزرای ایران در کهال آسایش در گوشهٔ انزوا خزیده و از حوادث جهان بی خبر و از اوضاع واقعی در اروپا بی اطلاع و بر این باور

۱- برای اطلاع از سایر وجوه تاریخی خواننده می تواند به مقدمه ترجمهٔ انگلیسی مطالع الانوار انر نبیل
 زرندی، مراجعه نماید.

بودند که با کمک امپراطور فرانسه خطر روسیه قابل دفت می باشد. از این رو هنوز چیزی از ورود جنرال گاردان فرستاده ناپلئون بنابارت نگذشته بود که در سال ۱۸۰۸ از انگلیس که به "انگریز" مشهور بود، نه یک نفر بلکه دو نماینده به اسامی سِر هارفورد جونز<sup>(۱)</sup> از دربار جورج سوم<sup>(۱)</sup> و سرجان ملکم<sup>(۱)</sup> در سال ۱۸۰۸ از هندوستان به ایران اعزام شدند. مَلکُم در سال ۱۸۰۸ از طرف فرماندار کل هندوستان معروف به مارکیز آو ولسلی<sup>(۱)</sup> قرار دادی با وزیر اعظم فتحعلیشاه موسوم به حاج ابراهیم خان کلانتر (اعتاد الدوله)

۱- Sir Hartford Jones Brydges توصیح مترجم: (تولُد ۱۷۶۴ - وفایت ۱۸۹۲)، سفیر بریتانیا

۲- George III - تسوضیح مسترجسم: نمام اصلی او وسلیام فیریدریک سادشاه بهریتانیا و ایسرلند (۱۸۲۰-۱۷۶۰) بدد

۳ – Sir John Malcolm – توضیح مترجم: زنرال دیپلمات و تاریخ دان انگلیسی و سفیر حکومت انگلیسی و سفیر حکومت انگلیسی هند در ایران در زمان فتحملیشاه قاجار (تولد ۱۷۶۹ – وفات ۱۸۳۳). او تاریخ جامعی از ابتدای تاریخ سلاطین ایران تا ابتدای سلطنت فتحملیشاه قاجار به نام "تاریخ ایران" نوشت که در سال ۱۳۰۳ نسخهٔ فارسی آن با ترجمهٔ میرزا اسمعیل حیرت جاب شد.

Marques of Wellesley -۴ توضیح مترجم، (تبولًد ۱۷۶۰ - وضات ۱۸۴۲) - نمام کمامل او Marques Richard Colley Wellesley (of Norragh) سیاستمداری که در مقام فرماندار مَدرَس و فرماندار کل بنگال (هر دو از ۱۷۹۷ تا ۱۸۰۵) امپراطوری بربتانیا را در هند به غمایت گسترش داد. او به برادر معروف خود دوک ولینگتون نخست وزیر بریتانیا بسیار حسد می ورزید.

۵- توضیح مترجم: حاج ابراهیمخان کلانتر (مقتول ۱۲۱۵ قمری) در زمان لطفعلی خان زند کلانتر شیراز بود و با تبانی قبلی وسیلهٔ تسخیر شهر توسط خان قاجار را فراهم کرد. او به وزارت فحملیشاه رسید. امّا بعدها شاه به سبب قدرت و نفوذ بسیار وی بیمناک شد و او و همهٔ افراد خانوادهاش را به جز یگانه فرزند بیمارش،

و فوق العاده جاه طلب بود، منعقد ساخت که بی نتیجه ماند. در این اثناء بناپارت که پس از شکست مفتضحانه در مصر و شامات عواطف مودّت آمیز و مزوّرانه خود را نثار ایران نمود و ارتباط با انگلستان به آسانی از طرف وزیران فتحعلیشاه، که پیان فینکنشتاین<sup>(۱)</sup> را (در سال ۱۸۰۷) با فرانسه منعقد ساخته بودند، به سهولت نادیده گرفته شد. بعلاوه در همان زمان ابراهیمخان کلانتر مرد قدر تمندی که بیش از همه در سقوط سلسله زندیه و فتوحات آغا محمدخان خواجه تأثیر داشت از قدرت خلع و به قراری که شایع است در پاتیلی از روغن گداخته انداخته شد و به قتل رسید.

امّا امیدهای دور و درازی که بر محور اعیال ناپلئون برای ایران انتظار میرفت با تغییر سیاستش به هنگام دیدار با تزار الکساندر اوّل<sup>(۲)</sup> در تیلسیت<sup>(۳)</sup> (در سال ۱۸۰۷) بر باد رفت و ناپلئون تمام وعدههائی که داده بود بدست فراموشی سیرد و به همین سبب جنرال گاردن به خواری از ایران رانده

كشت.

۱- Finkenstein - توضیح مترجم: نام محلّی است در ابستان که در آنجا معاهد، معروف به همین نام بین فتحعلیشا، قاجار و ناپلتون به امضاء رسید. در این قرارداد که در سال ۱۳۲۲ منعقد شد. ناپلتون متعهّد شد از استقلال ایران حمایت کند. امّا با صلح با روسیه و عقد قرارداد تیلسیت Tilsit، قرارداد یا ایران به هیچ گرفته شد.

<sup>-</sup> Alexander 1-۲ توضیح مترجم: (تولّد ۱۷۷۷ - وفات ۱۸۲۵). تزار روسیه (از ۱۸۰۱ تا ۱۸۲۵). او با ناپلئون جنگید و در استرلیتز شکست خورد و در تیلسیت ملاقات و آشتی کرد ولی در سال ۱۸۱۲ مجدّداً علیه او قیام کرد. در سال ۱۸۱۴ به بازگشت خانوادهٔ بوراین به سلطنت فرانسه رضایت داد. در سال ۱۸۱۵ معاهدهٔ "اتّحاد مقدّس" را امضاه کرد.

۳- Tilsit شهریست در لیتوانی در ساحل نیممون - م

شد و سر هار تفورد جونز و سر جان ملکم با خاطری آسوده در حالتی که وزراه ایران سرگرم و گیج و حیران بودند، با یکدیگر لبخند میزدند. امّا همچنانکه ستارهٔ ناپلئون افول می نمود، علاقمندی انگلستان به امور ایران رو به ضعف نهاد و جنگهای ایران و روسیه تا سنه ۱۸۱۳ که دولت ایران در معاهده گلستان به شکست خود اعتراف نمود، ادامه داشت.

در میان ورطهٔ ژرف جهل و تبارگهاری، یعنی انتصاب خویشاوندان به مقامهای مهم، و تخلفات و اعهال غیرقانونی بسیار در حیطهٔ حکرانی سلطنتی، استثناناً دو نفر به فساد آلوده نشده بودند، یکی عبّاس میرزا ولیعهد فتحعلیشاه و دیگری وزیر او میرزا ابوالقاسم قائم مقام فراهانی که کاملاً به نیازهای کشور خویش آگاه بودند. امّا تلاشهای آنها برای اصلاحات به علّت تاریکاندیشی و دانش ستیزی اطرافیان شخص شاه، آنگونه که شایسته بود به نتیجه نرسید. اوّلین گروه همیلین ایرانی توسط ولیعهد برای فراگرفتن صنایع غرب به انگلستان اعزام شدند. ماجرای آنان که موجب اعتبار و حیثیّت دولت در لندن نیست، در مرکز اسناد ملّی، ضمن مدارکی چند محفوظ می باشد. اتّفاقاً یکی از نیست، در مرکز اسناد ملّی، ضمن مدارکی چند محفوظ می باشد. اتّفاقاً یکی از نیست، در مرکز اسناد ملّی، ضمن مدارکی چند محفوظ می بابا بود که شخصیت اصلی داستان طنزآمیز (۱) مشهور جیمز موریه (۲) به نام او تسمیه شده

۱- توضیح مترجم: دو کناب "حوادث زندگانی حاجی بابای اصفهائی" و "حاجی بابا در انگلستان" به ترتیب در سالهای ۱۸۲۴ و ۱۸۲۸ در لندن انتشار یافت. در این که مؤلّف این کتابها جیمز موریه باشد بین محقّمین اختلاف است، امّا بسیاری از آنها از جمله مرحوم افبال آشتیائی این انتساب را صحیح می دانند. این کتاب توسّط میرزا حبیب اصفهائی از انگلیسی به فرانسه و بعد به فارسی ترجمه شده و انتشار یافته است. ۲- James Justinian Morier نویسنده و سیاستمدار بریتائیایی. او شش سال در ایران اقامت داشت. او سعت منشیگری سفارت و در غیاب سفیر سعت سفارت را داشت - م

رحضرت اعلى

شاهزاده عبّاس میرزا که در میدان جنگ با روسها شکست فاحشی خورده بود، سعی داشت تاکشور خویش را به سپآهی مُدرنِ بِحَهْرُ سَآزد و برای این منظور مربیانی انگلیسی به کار گهاشت ولی همچون گذشته حکومت طهران زیاد با او مساعد نبود و در عین حال برای شروع مجدّد مخاصات مدام تحت فشار قرار داشت. علمای مذهبی بخصوص در این امر آصرار می ورزیدند.(۱) امّا نه روسها تمایلی به جنگیدن داشتند، نه فتحعلیشاه، چه که جنگ بسیّار گران تمام می شد. شاهزاده منچیکف (۲) از سن بطرزبورگ فقط جهت مذاکره و نه تحمیل نظرات روسیه به ایران آمده بود. ولی ثابت گردید که گروه جنگ طلب یعنی عَلَمًا و طرفداران قدرتمند درباری الهیّارخان<sup>(۳)</sup> مقاصدی عناد آمیز و آشتی نَآپَذير دارند. لذا منچيكف به پطرز بورگ مراجعت نمود. طولي نكشيدكه جنگ در گرفت و شکست مطلق نصیب ایرانیان شد. قشون روس برای اشغال تبریز به سوی آن روان گشت. غستین گروهی که میدان را ترک کودند حسان علیائی پودند که با عَلَمهای افراشته همراه سربازان بودند. در معاهدهٔ ترکیانچای سال ۲۸۱۸۲۸ و تنهاز ایران بسیار طاقت فرسا و تحقیر کننده بود، قفقاز از دست رفت. علاوه بر پرداخت غرامتهای سنگین، از حق استفاده از بحر خزر محیروم و رود اَرَس مرز ایران و روسیه تعیین گردید.

شاهزاده عبّاس میرزا دیگر مردی غمگین و پاک باخته شده بود.

٩- حضرتُ بهاءاللَّه دو لوح سلطان به اين موضوع اشاره فرمودهاند.

Menchikov -- Y

۳- آصف الدوله فردی که بعدا" بر علیه حکومت مرکزی در دوره ناصرالدینشاه قیام نمود. ۲- ۵ شعبان ۱۲۴۳ هجری - م

عملیّات خشونت باری که علیه او اعبال گردید به کلّی وی را منزوی ساخت. گروه متشکّل از سپاه نوینی که در اختیار داشت از هم پاشیده شد. چون از دسائس و توطئههایی که دربار پدرش را آلوده ساخته بود آگاهی داشت و برای این که پسر ارشدش بی پناه نماند از تزار روس تضمین خواست که فوراً اجابت گردید. پس از تجربهٔ تلخ و ناگوار شکست و تسلیم، زندگی عبّاس میرزا چندان نپایید. او در چهل و پنج سالگی بدرود حیات گفت و سال بعد از وفات وی فتحعلیشاه نیز درگذشت.

ولد ارشد عبّاس میرزا که فتحعلیشاه عنوان ولیعهدی را به وی داده بود با حمایت مطلق انگلستان و روسیه و تدبیر و مهارت مدبّرانهٔ قانم مقام، بر سلطنت که میراث او بود، دست یافت. سپس به وسیله سِر جان کمپیل (۱) و زیر مختار آنگلیس در طهران و سِر هانری لیندسی بتون (۲) که فرماندهی قوای وفادار به فرزند عبّاس میرزا را به عهده گرفته بود او را به سلامت از تبریز به طهران آوردند. در این ضمن قانم مقام توانست در پایتخت، که فرزند دیگر شاه مرحوم خود را تعادلشاه (۲) نامیده و مدّعی تاج و تخت شده بود، حمایت افراد با نفوذ را بدست آورد. امّا دوران عادل شاه کوتاه بود و محمدشاه توانست به عنوان وارث مطلق مستقر گردد. چون که سر هنری لیندسی بتون (که او را یکی

Sir Henry Lindesay Bethune -

نSir John Campbell -۱

۳- توضیح مترجم: علی شاه پسر فتحطیشاه (تولد ۱۲۱۰ - جلوس ۱۲۵۰ قمری / ۱۸۳۴ میلادی) برادر اعیانی عبّاس ملرزا ظیب السلطنه نیاد در سال ۱۲۴۳ حکمران یزد گردید و پس از مرگ فتحطیشاه قبل از ورود ولیمهد و سنی بعیاری برادرانش بر تخت سلطنت جلوس کرد و بعد از چهل روز مغلوب شد و به مراغه و بعد اردبیل رفت و عاقبت به روسیه فرار کرد. او را که به ظلّ السّلطان ملقّب بود نباید با مسعود میرزا حکمران اصفهان که بعدها به نظل السّلطان ملقّب شد اشتباه کرفت.

از مورّخین ایرانی مستر لنزی نامیده) مدّعیان دیگر را به آسانی منهزم ساخت.(۱)

محمدشاه مایل نبود که به ظاهر مدیون مقامات انگلیسی باشد که در رسیدن به تخت و تاج به او کمک نموده بودند و همچنین نسبت به قائم مقام که طرح موفقیّت او را ریخته بود آن چنان که باید حق شناسی نکرد و سالی نگذشت که در اندیشه قتل آن وزیر اعظم برآمد که صادقانه به وی و پدرش خدمت کرده بود. با نابودی قائم مقام که خاننانه طرح ریزی شده بود، ایران متحمّل فقدانی عظیم و غیر قابل جبران گردید. زیرا قائم مقام نه تنها دولتمردی برجسته بلکه استادی نامدار، در نثر فارسی بود که سبک آن زمان را از تصنّعات قشری پاکیزه ساخت. (۲)

جانشین وی بر مسند صدارت عظمی حاجی میرزا آقاسی، فردی جاهل و عاری از هر شایستگی و وقار، امّا بسیار متظاهر و مقدّس نما بود. سر هنری لیارد (۳) او را در سال ۱۸٤۰ چنین مشاهده کرده است:

ما به دیدار صدر اعظم حاجی میرزا آقاسی که در آن زمان

۱- سایر مدّعیان عبارت بودند از حسینعلی میرزا فرمانفرما والی فارس و حسنعلی میرزا شجاعالـــاطنه والی کرمان، هر دو از پسران فتحعلی شاد سه تن از پسران فرمانفرما توانستند خود را به لندن برسانند. ۲- به کتاب Abdu'l-Baha اگر بالیوزی، ص ۲۷۲ مراجعه شود.

۳- Sir Henry Layard کاشف شهر قدیمی نینواه در پارلمان انکلیس به مسنوان ایک کاشف شهر قدیمی نینواه در پارلمان انکلیس به مسنوان یک لیبرال انتخاب شد. یک دوره به سمت معاون وزیر امور خارجه خدمت کرد. در سال ۱۸۷۷ به مقام یک لیبرال انتخاب شد. یک دوره به سمت معاون وزیر امور خارجه خدمت کرد. در سال ۱۸۷۷ به مقام سفارت در قسطنطنیه منصوب شد. گزارش وی از صفعات ۲۵-۲۵۷ جلد اوّل کستاب Early سفارت در قسطنطنیه منصوب شد. گزارش وی از صفعات Adventurers in Persia, Susiana and Babylonia

بانفوذترین، نیرومندترین و مقتدر ترین فرد در ایران بود، رفتیم. شاه تقریباً کلّیه امور دولت در کشورش را به وی تفویض کرده بودَ و خود هیچ توجّهی به امور دولت و ملّت نداشت. زیرا بر عدم قابلیت خویش در تمشیت امر مملکتی واقف بود. میرزا آقاسی که به لقب "حاجی" اشتهار داشت. دولتمردی محیل، نیرنگباز و بیلیاقت بود. او اگرچه خضوع و خشوع ملاًی زاهدی را به خود میگرفت که به زیارت مکّه و عتبات عالیات توفیق یافته، امّا شخصی ظالم، خائن، مغرور، متکبّر و سُلطه طلب بود. شخصیت مذهبی که بدان تظاهر میکرد، او را غیر قابل تحمّل و خشکمغز میساخت. او به نفرتی تعصّب آمیز و متحجّرانه از مسیحیان شهرت داشت. حاجی ملاّباشی شاه و تعلیم دهندهٔ قرآن به او بود و بر شاگرد خود او را به مقام والائی که اکنون در اختیار داشت رسانده بود نفوذی عظیم داشت. حاجی به عنوان محقّق با کهال و فضیلت در فارسی و عربی شهرتی یافته امّا از تمام زبانهای اروپائی کاملاً بی اطلاّع بود. سؤ تدبیر او در تمشیت امور مملکتی، فساد و ظلمی که در همه جا حاکم بود، ایران را در لبهٔ پرتگاه تباهی و ویرانی قرار داده بود. رنج و عذاب، بدبختی و تهیدستی، شکوِه و نارضایتی درحدّی بی سابقه استیلا داشت. او منفور خاص و عام بود چه که همه او را مسئول بدبختی ها و بلاهایی می دانستند که دولت و ملّت از آن رنج می بردند. او را در حالی یا فتیم که به رسم ایرانیان روی فرش کردی اعلایی که در تالار زیبایی گسترده بود، دوزانو نشسته بود و در مقابل او مجمعه ای نملّو از یخ و میوه و انواع فواکه دیده میسد... او مردی کوتاه قد با سیانی زننده و ناپسند و صدائی با طین ریز و مشمئز کننده داشت لباس او ساده و تقریباً مندرس بود بسان شخصی و ملاّیی که خود را وقف امور مذهبی کرده باشد ... حاجی آشکارا به ما ظنین بود و تصوّر می کرد جاسوسان و عوامل دولت انگلیس هستیم با این وجود اظهار داشت شاه اراده غوده از هر نقطه از قلمرو حکومتی او که بتوانیم با امنیت کامل سفر کنیم باید بازدید غاییم و اضافه غود که اوامر لازم برای صدور فرمان سلطنتی صادر گردیده است. زیرا شاه گفته که ما متعلق به یک ملّت دوست هستیم و او با انگلستان اختلافی ندارد بلکه مشکل او با لرد بالمرستون است که رفتار ناشایستی با ایران داشته و سفیر ملکه انگلیس (۱) را بدون دلیل کافی احضار کرده است.

ایران با دولت عثانی نیز روابط خوبی نداشت. کتاب لیارد به عنوان

۱- سفیر فرا حوانده شده موسوم به سر جان مکنیل Sir John MacNeil و دعوا بین ایران و بریتانیا بر سر سهر هراب بوده است. این شهر زیبا، همیشه جزء لایتجزای ایالت خراسان محسوب می شد ولی، پس از کشمه سدن نادر شاه افشار در سال ۱۷۴۷ م. هرات به دست فرمانروایان افغان افتاد. محمد شاه قصد داشت دوباره هرات رابدست آورد، ولی رقابت بین روس و انگلیس و خوف بریتانیا از مقاصد روس نسبت به هندوسان که به هیچ وجه مسبوق به سابقه نبود، به صورت عوامل اصلی و مهم در صحنهٔ بینالمللی شده و بر سرنوست ایران، عمدتاً، به نفع سرنوست ایران، عمدتاً، به نفع

<sup>،</sup> وس ممام می شود. از این رو مبادرت به اقدام منقابل در خلیج قارس نموده و جزیرهٔ خارک در مجاورت بوشهر را اشغال کردند.

ماجراهای اوّلیّه (۱) به تجاوزات بی حد و حصر ترکها به قلمرو ایران اشاره دارد. ملاقات لیارد و حاج میرزا آقاسی در سال ۱۸٤۰ در همدان نزدیک خطوط مرزی اتفاق افتاد. اردوی محمدشاه در این نقطه مستقر بود روابط بین دولتهای عثانی و ایران با حمله به کربلا و غارت آن شهر در ژانویه ۱۸٤۳ که بیشترین لطهات را به ایرانیان وارد آورد،وخیم تر گردید. ما مشاهده کرده ایم که چگونه شاهزادگان ایرانی مقیم کربلا در مذاکرات سیاسی شرکت کردند. آنها جمعیدیان و فراریانی بودند که به مقابله با محمدشاه قیام کرده او را آزرده بودند. مهم ترین و برجسته ترین آنها علی شاه ظل السلطان بود.

ولی امر دیگری که چهرهٔ کریه خود را نشان داد و بر وخامت روابط بین ایران و عثانی افزود، اقدامات شیعه علیه سنی بود. شیل وزیر مختار انگلیس در طهران به جرج همیلتون گوردون وزیر خارجه بریتانیا چنین گزارش داد:

چنانچه ملاها بخصوص رئیس العلهای اصفهان حاجی سیّد ملاّ محمّدباقر که نفوذ مذهبی شدیدی در ایران دارد، از فرصت فعلی برای کسب مجدّد مقام و موقف سابق استفاده کنند و با اعهال اقتدار خود در میان مردم و اعلام جهاد علیه فرقهٔ رقیب در دیانت محمّدی نمایند، پیش بینی عواقب آن دشوار است (۲)

شیل گزارش داد که وزیر خارجه ایران و حاجی میرزا آقاسی احتمال

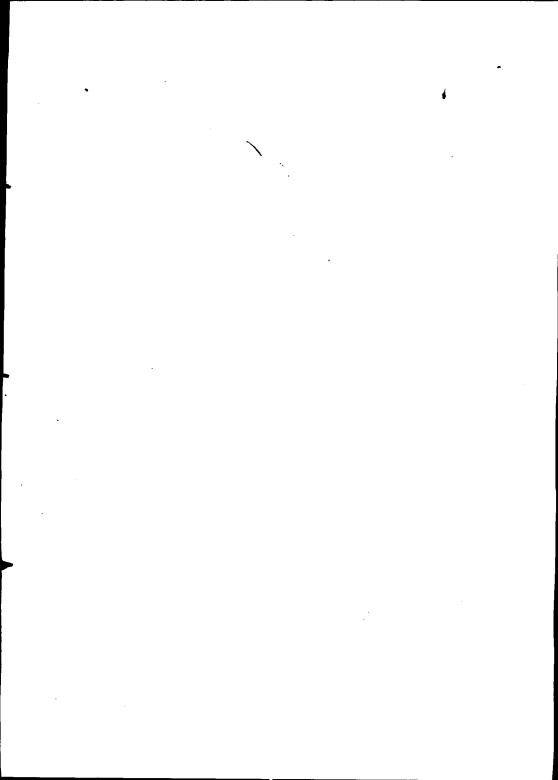
Early Adventures -\

۲- سند شمارهٔ ۶۰/۹۵ وزارت خارجه به تاریخ ۱۴ فوریه ۱۸۴۳

جنگ را مد نظر داشتند.(۱)

آین رئیس العلمای اصفهان که شیل از وی نام میبرد، همان عالمی است که ملا حسین بشرویدای از وی حمایت کتبی بی چون و چرای سید کاظم رشتی را دریافت کرده بود.

اکنون بی مناسبت نیست که نفوذ روحانی رؤسای دینی این دو رشتهٔ بزرگ منشعب از دیانت اسلام را مورد مقایسه قرار دهیم. علمای شیعه در تمایزی بین با علمای سنی از قوّهٔ اجتهاد برخوردارند، یعنی احکام قضایی و فرامین مقتدرانه صادر میکنند. مقام او از لحاظی شبیه موقف قاضی انگلیسی است که می تواند در حدود عدالت و قانون عرف رویهٔ قضائی اتخاذ نماید. علمای سنی پیروان یکی از چهار مکتب حقوق اسلامی: حنف، شافعی، مالکی و حنبلی میباشند. فقهای بنیان گذار مراسم و آداب و شعائر این چهار مکتب که به نام آنها تسمیه شده، هر یک معیارها و موازین معینی تعیین کرده اند که عالم سنی نمی تواند از آنها تخطی نماید. بانگهی عالم شیعه منحصراً به نص قرآن و احادیث که به حضرت محمد و اغه نسبت داده شده و کُلاً آشکارا در معرض تأویل و تفسیر قرار دارند، استناد میکند. علاوه بر آن، مجتهد شیعه، یعنی عالمی که حکش را مقتدرانه اعلام میکند. علاوه بر آن، مجتهد شیعه، یعنی عالمی که به چنین کاری مبادرت می نماید.



### فصل اوّل خوشا شيراز

خوشا شیراز و وضع بیمثالش

خداوندا نگهدار از زوالس

ز ركنآباد ما صد لوحشالله

كه عمر خطار مىخسد زلالس (حافظ)

عصر روز ۲۲ ماه مه ۱۸٤٤ مسافری در پشت دروازه شهر شیراز توقف کرد. این مسافر در جستجوی محبوبی روحانی از کربلا به سرزمین آباء و اجدادی خود در ایران با یک کشتی به بندر بوشهر در خلیج فارس وارد و از این بندرکثیف و آلوده، پس از طی طریق از جادهای که از کوههای هولانگیز و خطرناک عبور می فود، به شهر معروف شیراز وارد شد. این مسافر برادر و خواهرزادهای (۲) همراه داشت که هنوز به سن بیست سالگی نرسیده بودند و خودش نیز سی و چند ساله بود. آنها رنج این سفر را برای رسیدن به مقصودی که در نظر بسیاری از نفوس دور از واقع، غیرعملی و غریب می فود، بر خود هموار غودند. هر چند که این سفر نه تنها برای آنها، بلکه برای بسیاری مانند

۱ – مطابق ۳۱ اردیبهشت ۱۲۲۲ شمسی – م

۲- توضیح مترجم: در بعضی تواریخ امری اشتباها "خالوزاده" نوشنه شده است در حالی که بنه سنصریت حضرت ولی امرالله، میرزا محمدباتر خواهرزادهٔ جناب ملاً حسین بود. برای نفصیل بیشتر به صفحهٔ ۱۹۴
 کتاب "حضرت باب" اثر جناب نصرت الله محمدحسینی ذیل شمارهٔ ۴ مراجعه سود.

آنان امری واقعی و مبرم به شهار می آمد.

مسافر مزبور همان جناب ملاً حسین بشرویه بود که بعد از حصول توفیق در مأموریت فوقالعاده نمربخشش در ایران که جناب سید کاظم رشتی محوّل فرموده بودند، به کربلا بازگشت و دریافت که استاد بزرگوارش درگذشته است او متوجّه شده بود که سید کاظم به تلامذه خود وصیت نموده بود که بعد از وفاتش خاندهای خود را ترک گویند و از زاویهٔ عزلت و انزوا خارج شوند، درس و بحث را واگذارند و در طلب یافتن صاحبالزمان، که قرنها است ظهورش تنها مایهٔ امید نفوس بیشهار میباشد، در اطراف و اکناف جهان متفرق کردند. سید کاظم به آنها گفته بود که ظهور آن موعود نزدیک است، و عنقریب نورش بر جهان پرتوافشان خواهد شد جناب ملاً حسین با عدهای از شاگردان خواهد شد جناب ملاً حسین با عدهای از شاگردان جناب سید کاظم مدّت چهل روز در مسجد قدیمی کوفه، که نزدیک به ویرانی بود، به اعتکاف نشستند، و سپس هر یک راهی در پیش گرفته روانهٔ دیاری شدند تا بنا به توصیهٔ استاد خود عمل نمایند.

جناب ملاً حسین، این رجل بسیار عالم و فاضل و دارای اراده قوی و بسیار بیباک، اینک که به دروازه های شیراز رسیده است، برادر و خواهرزاده خود را برای پیدا کردن جا و مکان به درون شهر می فرستد و خود به سیر و گشت در دشت و صحرا مشغول می شود. ذهن او سخت مشغول هدفی بود که در طلبش راهی بس طولانی و خسته کننده را طی کرده و به شیراز، وطن و ارامگاه دو تن از بزرگترین شعرای ایران، رسیده بود. در آنجا بود که حافظ مانصد سال بیش غزلیات بسیار عالی و لطیف و روح پرور خود را سرود و معدی بیشتر دوران حیات خود را در آنجا گذراند و شعر و نثر به طرزی زیبا و روان به نظم در آورد. فضلا و عرفای مشهوری نیز در این شهر زیسته و آثاری جاودان از خود به جای گذاشته اند. هوای شیراز، دشت و جلگهٔ شیراز، گلهای جاودان از خود به جای گذاشته اند. هوای شیراز، دشت و جلگهٔ شیراز، گلهای

سرخ شیراز و سروهای شیراز بسیار مورد ستایش و تمجید قرار گرفتهاند.

چهل و چهار سال بعد، ادوارد براون جوان که بعدها عنوان مستشرق عالیمقام دانشگاه کمبریج راکسب نمود، هنگام عبور از بلندیهای مشرف به جادّه بوشهر در گذرگاهی کوهستانی معروف به تنگهٔ الله اکبر (که هر مسافری با حیرت از مشاهدهٔ زیبائی آن دشت الله اکبر میگوید)، نظرش بر دشت زیبای شیراز افتاد و احساساتش را چنین توصیف نمود:

کلهات قادر نیستند حالت جذبه وانجذابی راکه بر من مستولی شد توصیف کنند، زیرا بعد از سیر و سفرهای خسته کننده، بالاخره نظرم بر واقعیتی افتاد که مدّتها رؤیایش را در سر می بروراندم و آن واقعیت را نه تنها مطابق آنچه که تصوّر و تجسّم کرده بودم، بلکه به مراتب فراتر از آن یافتم. این واقعه به ندرت در زندگی انسان رخ می دهد. اعهاق وجود انسان را عواطف و احساساتی متأثّر می سازد که هر تلاشی برای وصف آن بی ثمر است و شیواترین جملات و فصیح ترین عبارات جز سایه ای محو و تار از آن را نمی توانند منعکس سازند. (۱)

این همان شهری بود که ملاّحسین اکنون میخواست وارد آن شود، گویی جاذبهای مغناطیسی او، برادر و خواهرزادهاش را به سوی شیراز کشیده بود. تنها آنها نبودند که به این نحو به سوی شیراز جذب شدند.

در بعد از ظهر آن روز گرم بیست و دوم ماه مه، ملاّ حسین، بعد از سفری

۱۰ یک سال در میان ایرانیان، (انگلیسی - طبع ۱۹۲۶)، اثر براون، ص ۲۸۲

خسته کننده و فرساینده از ساحل دریا تا آن مدینه که از طریق جادّههایی خطرناک در فلاقی رو به بلندی و ارتفاع صورت گرفته، سخت خسته بود. امّا ذهن او مترصّد و روح او مشتاق آسایش و آرامشی بود که وصول به هدف برایش به ارمغان می آورد. همچنان که غرق دریای تفکّر در حال قدم زدن بود، با جوانی جذّب و گیرا مواجه شد. مرد جوان بسیار وقور و رئوف بود و عیّامهاش بر نسبتِ او با حضرت رسول اکرم گواهی می داد، در نهایت محبّت به او سلام کرد و ورودش را خوشامد گفت. ملاّحسین از این استقبال گرم و غیر منتظره غرق در حیرت گردید. آنچه که ملاّ حسین را شدیداً تحت تأثیر قرار داد،ادب فوق العاده و متانت و وقار بی همتای این سیّد جوان بود. بعد، مرد جوان او را دعوت کرد تا در خانهاش مهان شود و شام را در منزل او صرف جوان او را دعوت کرد تا در خانهاش مهان شود و شام را در منزل او صرف کند. ملاّحسین مذکور داشت که همراهانش از پیش رهسپار شده اند و لاجرم کر انتظار اویند. امّا سیّد جوان پاسخ داد، "آنها را به خدا بسپار خداوند آنها را عافظت می فر ماید."

¢

ملاّحسین چنین شرح می دهد: "طولی نکشید در مقابل در خاندای متوسّط و معمولی ایستادیم. جوان در راکوبید. طولی نکشید که غلامی حبشی در راگشود. جوان از آستانهٔ در که رد شد با دست به من اشاره کرد که وارد شوم و فرمود، ادخلوها بسلام آمنین. دعوتش که درکبال قدرت وعظمت بیان گردید، تا اعهاق وجودم اثر کرد. آیهٔ قرآنی راکه تلاوت فرمود، برای وصول به مقصود قلبی خود به فال نیک گرفتم. زیرا این آیه را وقتی فرمود که میخواستم وارد منزل شوم این اوّلین منزلی بود که من در شیراز وارد می شدم. هوای این شهر از اوّل ورود سرور و نشاطی عجیب در من ایجاد کرده بود که هر چه یخواهم وصف کنم نمی توانم."

شیراز ملاّ حسین را مسحور خود ساخته بود. امّا ابداً به فکرش خطور

نی کرد که میزبان جوانش، که بیانش طنین اقتدار داشت، همان "صاحبالزّمان" یا "قائم آل محمّد" باشد که او در طلبش ساعی و جاهد بود. امّا احساسی در وجودش موج می زد که این مواجههٔ غیر منتظره ممکن بود به طریق او را به پایان جستجویش برساند. در عین حال نگران و پراضطراب بود، چه که برادر و خواهر زاده اش را بدون این که خبری از خود به آنها برساند، رها ساخته بود او دنبالهٔ خاطره اش را چنین نقل می کند، "در حالی که سخت تحت تأثیر محبّت بی شائبهٔ لانهایه اش قرار گرفته بودم، برخاستم تا از حضورش مرحّص سوم به خود جرئت داده گفتم، 'وقت نماز مغرب نزدیک است. با همراهانم و عده کرده ام که هنگام مغرب در مسجد ایلخانی به آنها بییوندم، ابن نهایت لطف و به آرامی فرمود، 'مطمئناً ساعت مراجعت خود را به مشیّت و رضایت الحی مشروط فرمود، از قرار معلوم مشیت خدا بر امر دیگری تعلق گرفته است بنابراین از خلف و عده بیمناک نباشید." این اطمینان مسلّم و بی شائبه باید ملاً حسین را آگاه می کرد که او به زودی بزرگترین امتحان زندگی اش را تجربه خواهد کرد

آنها با یکدیگر به ادای نماز پرداختند. بعد، نسستند و به صحبت مشغول شدند. ناگهان میزبان از ملاحسین پرسید: "بعد از جناب سیّد کاظم رشتی مرجع مطاع شها کیست؟" بعد افزود: "آیا استاد شها جزئیات علانم مشخصهٔ موعود را به شها گفته است؟" ملاحسین پاسخ داد :مرحوم سیّد کاظم به شاگردانش دستور داده که بعد از وفات ایشان هر یک از شاگردان باید ترک وطن گوید و در اطراف به جستجوی صاحب الزمان پردازد و برای حضرت موعود اوصافی عضوص و امتیازاتی بخصوص معین فرموده است. حضرت موعود از خاندان بوت و رسالت است از اولاد حضرت فاطمه زهرا علیها سلام الله است. سن مبارکش وقتیکه ظاهر می شود کمتر از ۲۰ و متجاوز از ۳۰ سال نیست دارای علم المی است از شرب دخان برکنار و از عیوب و نواقص جمانی منز و و مبرا

است. ٔ

آنگاه سکوت حکفرما شد، - سکوتی که قبل از طلوع فجر واقع می شود. ملاّحسین برای ما حکایت کرده است که میزبان او آن سکوت را با الحن پرطنین "خود شکست و فرمود:

ملاحظه کنید. تمام این علامات در من مشهود و ظاهر است.

سراپای ملاّحسین را لحظه ای حیرت و دهشت فراگرفت. سعی کرد در برابر جنان ادّعای خارق العاده و بی نظیری مقاومت کند. امّا حقیقت در مقابل روی او قرار داشت. ملاّ حسین دلائل و براهینش را در ذهن خویش نظم و آرایشی بخشید تا احتجاجش را شروع کند. امّا حقیقت، نفسِ دلیل و برهان بود.

ملاحسین عرض کرد: "نفسی که در انتظار او هستیم، از تقدّسی والا و فوق العاده برخوردار، و امری که اظهار می فرماید از قوّت و قدرتی خارق العاده بهره مند است. شرایطی که نفس مدّعی تجسّم مشهود آن باید تعقق بخشد بسیار و گوناگون است. بارها سیّد مرحوم به وسعت علم حضرت موعود اشاره می فرمود. غالباً می گفت، علم من نسبت به علم آن حضرت مانند قطره نسبت به دریاست که از طرف مدار ای معارف عالیه و علم عیط او مانند ذرّهٔ غبار است. حتی بالاتر از آن، مقاوت این دو علم بینهایت است."

ملاّحسین در گذشتهٔ ایّام رسالهای در خصوص برخی از عقائد و تعلیات غامضی که شیخ احمد و سیّد کاظم اظهار داشته بود. نسخهای از آن را با خود داشت. آن را به میزبان تقدیم کرد و استدعا نمود آن را

به دقّت بخواند و اسرار و رموز مندیج در آن را مکشوف و روشن سازد. میزبان بعد از نگاهی سریع به سراسر آن رساله، نه تنها معضلات آن را توضیح داد، بلکه حقایق و اسراری به مراتب بیش از آن را بیان نمود. در اینجا وسعت علم حضرتش که از جمله ادلّه بود بر ملاّ حسین ثابت گردید. در قرآن سورهای موسوم به سورهٔ یوسف(۱) وجود دارد که حکایت یوسف، فرزند یعقوب، را بیان میکند که برادرانش به او خیانت کردند و او را به بردگی فروختند، در مصر به به رموز و قثیلات است. سیّد کاظم قبلاً در جواب ملاّ حسین که از وی خواست نفسیری بر این سورهٔ قرآنی بنویسد گفته بود، "فی الحقیقه این امر از عهدهٔ من خارج است. نفس عظیمی که بعد از من می آید، بدون آن که از او خواسته شود، این تفسیر را برای تو نازل خواهد کرد. آن تفسیر یکی از اعظم دلائل و براهین بر حقّانیت او، و یکی از روشن ترین شواهد بر عظمت مقام و جلالت شأن بر حقراتش خواهد بود."

میزبان ملاً حسین به او فرمود: "اینک وقت نزول تفسیر سورهٔ یوسف است."

ملاً حسین نقل می کند که، "پس قلم را برداشته و با سرعت خارج از تصوّر، سورةالملک را که اوّلین سورهٔ آن تفسیر مبارک است، نازل فرمود حلاوت صوت مبارک که در حین نزول آیات ترئم می فرمودند، بر قوّت تأثیر کلمات مبارکهاش می افزود. جریان نزول آیات که از کلک اطهر منهمر بود لحظه ای متوقّف نشد. حضرتش ابداً درنگ نفرمود تا سورة الملک خاتمه یافت. من مسحور صوت ملیح و قوّهٔ جامع و فراگیر نزول آیات حضرتش، بر جای

۱ – سورهٔ دوازدهم

خود نشسته بودم."

ملاً حسین نگران و بی قرار بود که باید به همراهانش ببیوندد. از بعد از ظهر آن روز که آنها را به شهر فرستاد و خود خارج دروازهٔ شهر توقف کرد، تا آن موقع، که بس طولانی به نظر می رسید، نه او از آنها خبری داشت و نه آنها از او. لذا از جا برخاست و اجازه خواست مرخص شود. میزبان محترم با تبسّم لطینی فرمود: "بنشینید. اگر حالا از اینجا بیرون بروید هر که شها را ببیند خواهد گفت که این جوان دیوانه شده است." به طوری که ملاّحسین می گوید: "آنوقت دو ساعت و یازده دقیقه از شب گذشته بود."

در آن وقت ظهور جدیدی تولّد یافت.

بعد نفس مبارکی که دور جدیدی را تأسیس کرد و به کور جدیدی بشارت داد، فرمود: "بعد از این در آینده این شب و این ساعت از بزرگترین اعیاد محسوب خواهد شد.(۱)

سپس شام صبرف گردید. ملاّحسین بعدها خاطرهٔ آن شب را چنین تعریف کرد: "طعامی قدسی که روح و جسم مرا طراوت و تازگی بخشید. احساس میکردم در حضور آن میزبان مهربان بزرگوار در آن ساعت از خوراکیهای بهشتی مرزوقم... اگر میزبان جوان من هیچ دلیل دیگری بر عظمت و جلالت شأن خود نداشت، همین مجبّت و لطف و میجان نوازی اش به تنهایی برای من دلیل کافی و شاهدی وافی بر علوّ شأن و سمو مرتبت او بود، چه که احدی قادر نبود چنین لطف و عنایتی مبذول دارد.

من گرفتار سحر بیان میزبان مهربان خود بودم نمی دانستم چه وقت و چه هنگام است و بی خبر از آنهائیکه در انتظارم بودند... آن شب خواب به چشم

۱- امروزه آن ساعت و آن شب در سراسر جهان با شادمانی، احترام و سپاس جشن گرفته می شود

من نیامد. به نغبات صوت روح افزای حضرتش و پستی و بلندی آواز جانفزایش در هنگام نزول آیات قیّوم الاسهاء یعنی تفسیر سوره یوسف گوش هوش فرا داده و از ترغّاتش لذّت میبردم در حین مناجات با لحنی دلربا بعد از هر چند جمله این آیات قرآنیه را مکرّر تلاوت می فرمودند: 'سُبحان ربّک ربّ آلعزَّةِ عَبّا یَصِفون و سلامٌ عَلَی آلمُرْسَلینَ و آلحَمْدِلِلّهِ ربّ آلعالَمین از آن شب مهم و سرنوشت ساز به خاطر می آورد.

آنگاه آن ذات مقدّس در مقام خلیفةالله فی الارض خطاب به جناب ملاّحسین که فقط چند ساعت قبل آنچنان مضطرب و متزلزل بود، فرمود:

ای اوّلین نفسی که به من ایمان آورده ای. براستی میگویم من باب هستم، باب الهی، و تو باب الباب، دروازه ای به سوی این باب. در ابتدا هجده نفس، بدون این که کسی آنها را از اسم و رسم من آگاه کند، باید به من اقبال کنند و به حقیقت ظهور من عارف شوند. هر یک از آنها باید مستقلاً به جستجو بیردازند و مرا بیابند, وقتی که تعداد آنها کامل شد، یکی از آنها باید انتخاب شود تا مرا در سفر به مکّه و مدینه همراهی کند. در مکّه امر الهی را به شریف مکّه ابلاغ خواهم کرد.

آنگاه به او فرمودند: "شها باید آنچه امشب جریان یافت از همراهان خود و سایر نفوس مکتوم دارید و به هیچکس چیزی نگوئید"

ملاّحسين در ادامهٔ گفتارش چنين نقل كرده است: "حقيقت امر الحي كه

۱- آیات ۱۸۰ - ۱۸۱ و ۱۸۲ سورة الصافات (۳۷)

بغتة و بسرعت، همانند صاعقدای بر من فرود آمد، به نظر می رسید که تا مدی تمام قوای مرا فلج ساخته است. تابش شدیدش چشهانش را خیره ساخته و قوة خرد کننده اش تمام وجودم را مسخّر ساخته بود. شور و هیجان، مسرّت و دهشت، سرگشتگی و حیرت در اعهاق وجودم تأثیر گذاشته بود. آنچه در این عواطف و احساسات بیش از همه استیلا داشت، حسّ بهجت و قدرتی بود که تمام وجود را متحوّل ساخت. قبل از عرفان امر الهی چقدر احساس ضعف و عجز می نمودم و چقدر خوف و جُبن در وجودم سرشته بود. امّا اکنون معرفت به مظهر امر الهی مرا برانگیخته و به حرکت آورده بود. احساس می کردم از چنان شهامت و قدرتی برخوردارم که اگر عالم، تمام خلق جهان و سلاطین و فرمانروایان علیه من قیام نمایند، یک تنه و بدون ادنی خوف و هراسی در مقابل فرمانروایان علیه من قیام نمایند، یک تنه و بدون ادنی خوف و هراسی در مقابل هجوم آنها مقاومت خواهم کرد. جمیع عالم وجود مانند مشتی خاک در دستان من جلوه می نمود."

بامداد روز ۲۳ مه ۱۸۶۵(۱)، هنگامی که ملاّ حسین با قلبی سرشار از شوق و شعف از آن منزل خارج شد و قدم در کوچههای شیراز گذاشت، از مقام و موقف اجتهاد و طلبگی که برای او قرین عزّت و شهرت بود، بالمرّه دست کشید. او این مقام را به ارادهٔ خود و با وقوف تام ترک کرد و به امری پرداخت که هرچند بسیار عظیم و متعالی بود، امّا به ظاهر برای او جز استهزاء و تحقیر مردمان ثمری به ارمغان نمی آورد. او در جرگهٔ علمای متنقد قدر و منزلتی داشت و با آن که دارای چنان لیاقت و علم و درایت و واجد چنان شرایطی برای احراز عالیترین رتبه اجتهاد و ارتقاء به حد اکثر مقام در زمره مجتهدین حاکمه بر ملّت ایران بود، امّا با سپردن قلب و روح و ایمانِ خویش به سیّد جوان بر ملّت ایران بود، امّا با سپردن قلب و روح و ایمانِ خویش به سیّد جوان

۱- مطابق با پنجشنبه ۲ خرداد ۱۲۲۳ شمسی

شیرازی که در آن شرایط غیر عادی با او ملاقات نمود، به تمام آن علایق بشت پا زد و طریق مخالف را پیمود.

ملاّ حسین دراین عزم جزم تنها نبود. نفوس دیگری نیز که در حصول به مقام اجتهاد آینده ای نوید بخش داشتند نیز در طلب نور و حقیقت به شیراز سفر کردند. آنها نیز به امر سیّد کاظم قدم در راه نهادند. گویی قوّه ای مغناطیسی آنها را به سوی شیراز میکشاند. چگونه می توان توضیحی دیگر برای آن یافت؟ در حالی که آنها هیچگونه آگاهی نداشتند که در این دیار موعودی را که در انتظارش بودند بیابند. نیرویی به مراتب اعظم از آنها ایشان را به سمت شیراز و هدف از سفرشان هدایت می کرد. همانطور که حضرت باب اراده کرده بودند، هر یک از آنها مستقلاً ایشان را یافتند و به عرفان حضرتش نائل شدند. آنها صادق، مخلص و مشتاق بودند و به اجر و پاداش خود رسیدند.

آخرین نفری که وارد شد، جوانی بیست و دو ساله بود از اهل بارفروش (۱) در استان مازندران در سواحل دریای خزر. وقتی که در اوان نوجوانی بود، والدش آقا محمدصالح وفات یافت و چون شایق بود معلومات خود را تکیل ناید، در کربلا به جمع تلامذه سید کاظم پیوست. نهایتاً یکی از شاگردان مبرز آن استاد بزرگوار شد. در تاریخ ذکر شده است که شب قبل از ورود این جوان به شیراز حضرت ربّ اعلی به ملاحسین فرمودند که روز بعد نفسی خواهد آمد که اقبال او به ظهور جدید "تعداد حواریون منتخب مرا تکیل خواهد کرد." عصر روز بعد، موقعی که ملاحسین با حضرت باب به بیت خواهد کرد." عصر روز بعد، موقعی که ملاحسین با حضرت باب به بیت مبارک می رفتند، با جوانی برخورد کردند که لباس و وضعیت ظاهری اش نشان مبارک می رفتند، با جوانی برخورد کردند که لباس و وضعیت ظاهری اش نشان از سفری طولانی داشت. شخص تازه وارد به سوی ملاً حسین رفت. او

۱ - شهری که اکنون بایل نامیده میشود.

میدانست که ملاّ حسین از شاگردان سیّد کاظم بوده است. او را در آغوش کشید و پرسید که آیا به هدف از جستجویش دست یافته است. ملاً حسین اجازه نداشت حقیقتی را که بدان دست یافته بود، افشاء کند. لذا سعی کرد دوستش را آرام کند و موضوع صحبت را تغییر دهد. امّا تلاش او نمری نداشت، چه که جوان حضرت باب را دیده بود جواب تند او به ملاً حسین حیرت آور بود، چرا میخواهید آن حضرت را از من مخنی دارید؟ از نحوهٔ مشی و خرامش مى توانم حضرتش را بشناسم. در كال اطمينان شهادت مىدهم كه در شرق و غرب، احدی جز ایشان نمی تواند ادّعا کند که حقّ است. احدی قادر نیست جلالت و عظمتي راكه از اين نفس مقدّس ساطع است، به منصّهٔ ظهور برساند." ملاّحسین حیرت کرد، از تازه وارد فاصله گرفت و به دنبال حضرت ربّ اعلی رفت و شرح قضیه را به حضور مبارک عرض کرد. حضرت باب که از قبل منتظر ورود جوان مزبور بودند. گو این که مطمئناً کلامی از او نشنید. بودند. فرمودند: "از رفتار عجیب او تعجّب مكن. در عوالم روح با او مكالمه كرديم. او را می شناسیم ... برو او را نزد ما بیاور." به این ترتیب ملاّ محمّدعلی بارفروش، که حضرت باب او را به لقب قدّوس مفتخر فرمودند، به منتهیٰ آرزوی قلبی خود نائل گردید.

این عده مؤمنین به آن حضرت، حروف حی (۱) نامیده شدند. جمیع حروف حی غیر از یک نفر، به حضور حضرت باب رسیدند و صاحب العصر و الزّمان را که در جستجویش بودند شناختند و به عرفانش نائل گشتند. تنها مورد استثنایی زنی بااستعداد و برخوردار از مواهب الهی بود. او شاعرهای

۱ – "حَيّ" به معناي "زنده" به حساب حروف ابجد معادل هجده است.

حضرت اعلى

14

دربارهاش چنین نظر داده است: طبقهٔ نسوان و صاحبان جمال و کبال نیز خود را وقف آئین جدید نمودند. رشادتهای شاعرهٔ محبوب قزوین موسوم به زرّین تاج یا قرّةالعین (۲) که حجاب از وجه صبیح برانداخت و مشعل هدایت در اقصی بلاد برافراخت، یکی ازمؤثر ترین وقایع در تاریخ جدید است. (۲)

یکی از نفوس برجستهٔ انگلیسی به نام ادوارد گرانویل براون نیز در ستایش این بانوی منحصر بفرد چنین نوشته است:

Lord Curzon - ۲ توضیح مترجم: نام کامل او Marquess Curzon و در ۱۱ ژانسسویه ۱۸۵۹ در انستنداری بود که از ۱۸۹۸ تا ۱۹۰۵ نمایندگی سیاسی بریتانیا را در هندوستان به عهده داشت و به عنوان وزیر امور خارجه (۱۹۲۲–۱۹۱۹)، نقشی مهم در مسائل بنرنج و آشوبزدهٔ اروپا و خاور نزدیک بعد از جهانی ایفا کرد.

۲- در کتاب تاریخ رجال ایران صفحات ۲۰۴ - ۲۰۹ تألیف بامداد درباره اصل و نسب و شرح حال ایشان چنین مینگارد: قرّقالمین نام اصلی قرّقالمین فاطعه و کنیهاش امّالسلمه (در بعضی کتب نام قرّقالمین زرین تاج هم ذکر شده است) و در سال ۱۲۳۳ ه ق در قزوین متولّد و دختر بررگ حاج ملا محمّد صالح برغانی بوده است - م

۳- Persian and the Persia Question اثر لرد کرزن، ص ۴۹۷، بادداشت ۲

ظهور زنی مانند طاهره در هر کشوری و در هر عصری پدیده نادری است. ولی در کشوری مانند ایران این پدیده نه تنها امری فوق العاده بلکه یک معجزه است. او علاوه بر جمال شگفت انگیزش، از مواهب فکری و عقلانی بی نظیر، فصاحت بیان، بلاغت تبیان، خلوص و شهامت وعظمت شهادتی برخوردار بود که در میان زنان هموطنش بی مثیل و عدیل و جاودانی و ابدی است. اگر دیانت بابی در علو شأن و عظمت خود هیچ دلیل و برهان دیگری نداشت، همین بس که به وجود خود هیچ دلیل و برهان دیگری نداشت، همین بس که به وجود آورندهٔ شیرزنی مانند قرق العین بود. (۱)

قرّةالعین از خانواده ای بود که به علم و فضل شهرت داشت. پدر جناب طاهره حاجی ملاّ صالح قزوینی و عموی او، حاجی ملاّ محمّدتق (۱)، از بزرگترین علما بودند. امّا قشری تر از آن بودند که قابلیت و استعداد روحانی این بانوی بزرگ را درک کنند، گو این که عموی جوانتر او موسوم به حاجی ملا علی پیرو مکتب شیخیه شده بود. شوهر قرّةالعین، ملاّ محمّد فرزند حاج محمّدتق، پسر عموی ایشان بود. آنها دارای فرزندانی شدند. امّا آن ازدواج نافرجام ماند چون که ملاّ محمّد از کوته نظری و تعصّب از پدر خود نیز سبقت گرفته بود، لذا فاصلهٔ عمیق بین زوجین ایجاد گردید.

قرة العين پسرخاله اي به نام ملا جواد (٢) نيز داشت كه نظريه هاي عقلاني

ر ۱۰۰ م در دن بر مفاده سخفسی سیّاح، صفحهٔ ۲۰۹ (انگلیسی)

٣- چون منشأ همدُ آنها شهر كوچك برغان بود، به برغاني شهرت داشتند.

۳- توضیح مترجم: مقصود ملاً جواد برغانی است که همراه با ملاً عبدالعلی هراتی و میرزا ابراهیم شیرازی

10

و منطق شیخ احمد و سیّدکاظم را پذیرفته بود. طاهره اطّلاعاتی در کتابخانهٔ این پسرخاله دربارهٔ فاضل جلیل کربلاکه از حدود تعصّبات قشریون فراتر رفته بود، کسب کرد و در نامدای که برای سید کاظم نوشت پیروی خود از تعالیم او را اعلام نمود. لقب "قرّة العين" را حضرت طاهره از او دريافت نمود. بزرگان قوم سعی کردند شور و اشتیاق او را زائل سازند و او را مخمود نمایند، امّا ثمری نداشت. نه تشویق در او اثری داشت و نه تهدید و ارعاب توانست او را از ایان و عقیدهٔ تازه یافته اش منصرف سازد. زمانی که تصمیم گرفت خانه و خانوادهاش را ترک کند و در سلک پیروان جناب سید کاظم در آید، هیچ چیز نتوانست او را از ارادهاش باز دارد. برای درک شهامت و نیز اهمیت اقدام او، باید دریافت که زنان شرقی در آن ایام چقدر محدود و تحت مراقبت بودند؛ در چنین وضعیّتی رفتار او جز عملی ننگین و فضاحتبار و تقریباً بیسابقه تلتّی نمی شد. امّا او خیلی دیر به کربلا رسید. ده روز قبل از ورودش سیّد کاظم رشتی وفات نموده بود. قرّةالعین در کربلا ماند. او یقین داشت که عنقریب شخص موعود ظاهر خواهد شد. در آن زمان، بسیاری از شاگردان سیّد کاظم در جستجوی حضرت موعود راه افتاده بودند. یکی از آنها میرزا محد علی شوهر مرضیه همشیرهٔ کوچک جناب قرّة العین بود. چون قرّة العین دانست که شوهر خواهرش میرزا محمّدعلی عازم سفر است، مکتوبی سر به مُهر به او داد و از او درخواست کرد که چون حضرت موعود را بیابد و به حضورش مشرّف شود، آن مکتوب را تقدیم کند و این بیت را از قبل او به حضور مبارکش عرض نماید:

به جناب ملاً حسین حسادت نمودند و بعد طریق ارتداد پیمودند و در کرمان به پیروان حاجی کریمخان کرمانی پیوستند. (به صفحات ۹-۱۴۸ مطالعالانوار، صفحهٔ ۱۹۲ ظهور الحق ج ۲ و نیز کتاب "حضرت باب" اثر جناب محمّد حسینی مراجعه نمایید.)

# لمعات وجهک اشرقت و شعاع طلعتک اعتلیٰ ز چه رو آلستُ بربّکم نزنی بزن که بلیٰ بلیٰ

وقتی که میرزا محمّدعلی به حضور حضرت ربّ اعلی مشرّف شد و جزو اهل ایمان در آمد، مکتوب و پیام حضرت طاهره را به محضر مبارک تقدیم کرد. حضرت ربّ اعلی مشار الیها را از حروف حیّ محسوب داشتند. به این طریق این زن بیباک و این پیشگام فصیح و بلیغ آزادی زنان در سلک اوّلین پیروان حضرت اعلی در آمد. قرّة العین با نام طاهره معروف تر است، نامی که همیشه در خاطره ها باقی خواهد ماند. آن نابغهٔ دلیر زمان و فخر نسوان دارای فصاحت گفتار و بلاغت بیان و به رتبه و مقام اوّلین پیروان حضرت ربّ اعلی در آمد. و نام قرة العین یا بهتر بگوئیم کسی که لسان عظمت او را طاهره نامیده است و همیشه در خاطره ها باقی خواهد ماند. (۱)

اسامی هیجده نفر مؤمنین اوّلید به حضرت اعلی که هر یک مستقلاً و بدون این که کسی آنان را از اسم و رسم آن حضرت آگاه کند و در حین تشرّف شخصاً به ایمان و عرفان فائز گردیدند و به حروف حی موسومند از این قرار است:

۱ – ملاً محمّد على بار فروش ملّقب به قدوس ۲ – ملاّ حسين بشرويه ملّقب به بابالباب

٣ – ميرزا محمّد حسن بشرويه برادر بابالباب

٤ - ميرزا محمد باقر همشيره زاده باب الباب

٥ – ميرزا محمّدعلي قزويني شوهر همشيرة جناب طاهر.

۱- دربارهٔ چگونگی ملقب شدنِ ایشان به این نام به صفحهٔ ۱۵۴ مراعه نمایید.

٦ - ملا احمد ابدال مراغهای

۷ - ملاّ يوسف اردبيلي

۸ - ملاّ جليل رومي

٩ - ملاّ محمود خوتي

این نه نفر در واقعه مازندران به شهادت رسیدند.

۱۰ - ملاً علی بسطامی، اوّلین شهید امر حضرت ربّ اعلی که در نقطهای نامعلوم در عراق شهیدگردید.(۱)

١١ - "قرّة العين"، طاهره كه نام اصلى ايشان أمّ سلمه بود.

۱۲ – سیّد حسین یزدی معروف به "کاتب" و "عزیز"

طاهره و سیّد حسین یزدی در حادثه تیراندازی دو نفر بابی به ناصرالدین شاه در ماه اوت ۱۸۵۲ به شهادت رسیدند.

۱۳ - شیخ سعید هندی (اهل هندوستان) که در نقطهای نامعلوم در هندوستان به شهادت رسید.

۱۶ – ملاً باقر تبریزی تا زمان ظهور حضرت بهاءالله حیات داشت و به آن حضرت ایمان آورد.

۱۵ – میرزا هادی قزوینی فرزند حاجی میرزا عبدالوهاب و برادر میرزا

۱- توضیح مترجم: دکتر موژان مؤمن مقالهای دربارهٔ ملاً علی بسطامی نوشته که ترجمهٔ فارسی آن به قلم کیومرث مظلوم در پژوهشنامهٔ سال دو شمارهٔ ۱، صفحات ۲۹-۳۹ مندرج است. در مورد برنوشت ملاً علی گوید، "از مدارک موجود در بایگانی دولتی ترکیه چنین برمی آید که در ابتدا پیشنهاد شده بود که ملاً علی را روانهٔ بولو کنند تا به اندازهٔ کافی از سرحد ایران دور باشد ... بالاخره باب عالی تصمیم گرفت که ملاً علی را به استانبول بخواهد و او را محکوم به کار شاقه در بندرگاه کند. در حال حاضر باید مطمئن بود که ملاً علی در اسلامه ل در گذشته است. (ص۷۱)

محمّدعلی (نفر پنجم فوق الذکر). میرزا هادی از سایر مؤمنین کناره گیری کرد و بااحتیاط به تبلیغ امر میپرداخت

۱٦ – میرزا محمّد روضه خوان یزدی. او نیز از سایر مؤمنین کناره گیری نمود. او عموماً به شیخی بودن معروف بود ولی هرگز دست از ایمان خود نکشید و هرگاه که میسّر میشد به تبلیغ اشتغال داشت.

 ۱۷ – ملا خدابخش قوچانی که بعدها به ملا علی راضی معروف گردید. او به مرگ طبیعی درگذشت ولیکن فرزندش مشیّتالله در سنین جوانی به شهادت رسید.

۱۸ – ملاً حسن بجستانی. پس از شهادت حضرت اعلی دچار ریب گردید و خود را لایق مقامی که به وی عنایت شده بود نمی دانست. عاقبت ترک خانه و دیار خود نمود، روانه عراق شد و به حضور حضرت بها عالله مشرّف گردید. (۱)

حضرت ربّ اعلی به ملاّ علی بسطامی مأموریت دادند که به جانب عراق مراجعت نماید و بشارت ظهور آن حضرت را در سرزمین شیعیان به سمع آنان برسانند. ولی از دادن مشخصات هویّت ایشان خودداری کند و به او

۱- حضرت بهاءالله دربارهٔ او می فرمایند، "در حسن بجستانی مشاهده نما وقتی در عراق بین یدی حاضر و در امر حضرت نقطهٔ اولی روح ما سواه فداه شبهاتی بر او وارد چنانکه تلقاء وجه معروض داشت و جواب بالمواجهه از لسان مظهر احدیه استماع نمود. از جمله اعتراضاتی که بر حضرت نقطهٔ اولی نمود آن که. آن حضرت در جمیع کتب مُنزله حروف حی را به اوصاف لا تعصی وصف نمودهاند و من یکی از آن نفوسم و بنفس خود عارف و مشاهده می نمایم که ابدأ قابل آین اوضاف نبوده و نیستم نفس اوضاف سبب ربب و شبههٔ او شده و غافل از آن که مقصود زادع سقایه گندم است ولکن زوان بالتّبع سقایه می شود. جمیع اوصاف شبههٔ او شده و غافل از آن که مقصود زادع سقایه گندم است ولکن زوان بالتّبع سقایه می شود. جمیع اوصاف بیان راجع است به اوّل مَن آمَن و عدهٔ معدودات. حسن و امثال او بالتّبع با ماه بیان و اوصاف رحمن فائز شده اند." (اسرارالآثار خصوصی، ج ۲ ص ۹۷)

#### فرمودند:

تو باید در ایمان خویش دارای ثبات و استقامت باشی و مانند کوه از اریاح شدیده امتحانات و مصائب متین و با بر جا باشی. از جهال و مردم نادان نهراسی و از لعن و سبّ علما و پیشوایان بیمی در دل زاه ندهی و هیچ چیز نباید ترا در انجام مقصود باز دارد زیرا خداوند تو را به مائده آسمانی دعوت فرموده و در جهان جاودانی برای تو آن را مترّر و مهیّا ساخته و اوّل کسی هستی که از بیت الله خارج میشوی و اوّل کسی هستی که در سبیل نصرت امر الله گرفتار بلا میشوی. اگر در این راه جان خود را هم بدهی مطمئن باش که اجر تو جزیل است و به موهبت کبری خواهی رسید.

طولی نکشید که ملا علی رهسپار عراق شد. بعد، حضرت ربّ اعلی شانزده نفر حروف حیّ دیگر را احضار و با آنها تکلّم فرمودند و به آنها امر کردند در اطراف و اکناف عالم پراکنده شوند و در پرتو ایمانی که به آنها عنایت شده به خدمت خداوند قیام کنند:

ای یاران عزیز من، شها در این ایّام حامل بیام الهی هستید. خداوند شها را برای مخزن اسرار خویش انتخاب فرموده تا امر الهی را ابلاغ نمائید. به واسطهٔ صدق گفتار و رفتار خود نمایندهٔ قوّت و نورانیت ربّانی گردید. تمام اعضای جسد شها باید بر ارتفاع مقامات شها شهادت دهد و به طهارت حیات و عظمت مقصود شها ناطق گردد زیرا این روز همان روز است که خداوند مجید در قرآن فرموده: "اليوم نختم على افواههم و تكلّمنا ايديهم و تشهد ارجلهم بما کانوا یکسبون.<sup>(۱)\*</sup> بیانات مبارکه حضرت مسیح را که به شاگردان خود فرمودند بیاد آورید وقتیکه میخواستند آنان را برای تبلیغ به اطراف بفرستند به آنها فرمودند: "شها مانند آتشی هستید که در شب تاریک بر فراز کوه بلند افروخته گردد. باید مردم از نورانیت شها مهتدی شوند. باید طهارت ذات و حسن رفتار شها طوري باشد كه مردم دنيا به واسطة مشاهدة حسن گفتار و رفتار شها به سوی پدر آسهانی که منبع فیض جاودانی و سرچشمهٔ فضل ابدی است، متوجّه گردند. شها که فرزندان آن پدر روحاني هستيد به واسطة اعبال خود بايد مظهر صفات الهيه گردید تا مردم نور المی را در شها مشاهد. کنند. شها نمک زمین هستید. اگر نمک فاسد باشد با چه چیز اصلاح خواهد شد. انقطاع شما باید به درجهٔ باشد که در هر شهری برای تبلیغ امرالله داخل شوید از مردم آن شهر به هیج وجه اجر و مزدی توقّع نداشته باشید: غذا و طعام طلب نکنید و هنگامیکه از آن شهر میخواهید خارج شوید گرد کفشهای خود را هم بتکانید تا چنانچه منقطع و طاهر وارد آن شهر شدید، همانطور خارج گردید. زیرا پدر آسهانی همواره با شهاست و شها را مراقبت می فرماید و محافظت می نماید. اگر شها نسبت به او وفادار باشید یقین بدانید که خزینه های عالم را به شها تسلیم میکند و مقام شها را از مقام فرمانروایان و پادشاهان

۱ – قرآن مجید، آیهٔ ۶۵ از سورهٔ ۳۶ (یس)

بلندتر میسازد. ای حروف حیّ، ای مؤمنین من. یقین بدانید که عظمت امروز نسبت به ايّام سابق بينهايت است، بلكه قابل قیاس نیست. شها نفوسی هستید که انوار صبح ظهور را مشاهده کردید و به اسرار امرش آگاه شدید. کمر هتت محکم کنید و این آیه قرآن را به یاد آورید که دربارهٔ امروز می فرماید: "و جاء ربُّک و الملک صفاً صفاً (۱) قلوب خود را از آمال و آرزوهای دنیوی پاک کنید و به اخلاق المی خود را مزیّن و آراسته نمائید. به واسطه اعمال نیک به حقّانیت کلمةاللّه شهادت دهید و این آیهٔ قرآن را هموارهٔ در نظر داشته باشید که میفرماید: "و آن تولّوا یستبدل قوماً غيركم ثم لا يكونوا امثالكم. "(٢) مبادا اعبال شما طوري باشد که دیگران بیایند و ملکوت الهی را از شها بگیرند و شها بی نصیب بمانيد. دوران كفايت عبادات كسالت آور فتور آميز منقضي شد. امروز روزی است که به واسطهٔ قلب طاهر و اعبال حسنه و تقوای خالص هر نفسي مي تواند به ساحت عرش الهي صعود نمايد و در درگاه خداوند مقرّب شود و مقبول افتد. "اليه يصعد الكلم الطيّب و العمل الصالح يرفعه."(٣) شها آن نفوس مستضعفين هستيدكه ډر قرآنَ فرموده : "و نريد ان نمنّ على الذّينَ استضعفوا في الارض و نجعلهم الائمة و نجعلهم الوارثين" (٢) خداوند شها را به اين مقام عالی دعوت مینماید و در صورتی میتوانید به این درجهٔ عالمیه برسید که تمام آمال و مقاصد دنیوی را زیر پا گذاشته و مصداق

۱- سورة فجر، آية ۲۲

٢- قرآن مجيد، آية ٢٨ از سورة ٢٧ (محمد)

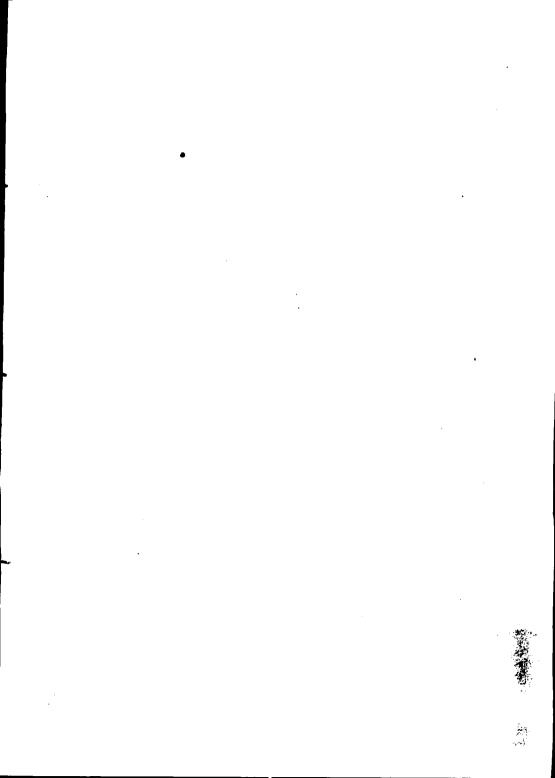
٣- قرآن مجيد. آية ١٠ از سور: ٣٥ (فاطر)

این آیه شوید که در قرآن می فرماید: "عبادُ مکرّمون لایسیقونه بالقول و هم بامره يعلمون."ا(١) شها حروف اوّليه هستيدكه از نقطة اولی منشعب شده اید. شها چشمه های آب حیاتید که از منبع ظهور الهي جاري گشته ايد از خداوند بخواهيد كه شها را حفظ نمايد تا آمال دنیوی و شئون جهان، طهارت و انقطاع شها را تیره و آلوده نکند و حلاوت شها را به مرارت تبدیل نناید. من شها را برای روز خداوند که می آید تربیت و آماده ساختدام و میخواهم که اعبال شها در مقعد صدق عند ملیک مقتدر قبول افتد. راز و اسرار یوم الله كه خواهد آمد امروز مكشوف نيست. طفل تازه متولّد آن روز مقامش از بالغین این امر ارجمندتر است و جاهل آن ظهور درجهاش از عالم این روز بالاتر. اینک در طول و عرض جهان پراکنده شوید و با قدم ثابت و قلب بی آلایش راه را برای آمدن روز خدا مهیّا و مسطح کنید. به ضعف و عجز خود نظر نکنید به قدرت و عظمت خداوند مقتدر و توانای خود ناظر باشید. مگر خداوند ابراهیم را بر نمرود غلبه نبخشید؟ مُگر حضرت موسی را بر فرعون و فرعونیان غالب نساخت، با این که حضرت موسی جز عصای خود دیگر مساعدت و کمکی نداشت؟ مگر حضرت مسیح را بر یهود غلبه نبخشید، با آن که حضرت مسیح علیه السلام در ظاهر بينوا و بيكس بود؟ مكر قبائل عرب را در مقابل حضرت رسول (ص) خاضع ننمود؟ آن قبائل وحشي در ظلّ ، تغالیم مقدّسة آن حضرت تربیت شدند و حالشان تغییر کرد و

١- قرآن مجيد. آية ٢٧ از سورة ٢١ (الانبياء)

مهذّب گشتند. بنابراین به نام خداوند قیام کنید. به خدا توکّل نمایید و به او توجّه کنید و یقین داشته باشید که بالاخر، فتح و فیروزی با شها خواهد بود.(۱)

۱- نقل ترجمهٔ بیانات از مطالعالانوار، صفحات ۷۸ الیه ۸۱



### فصل دوم در جستجوی موعود

"روح آرام و رئوف باب بلاتردید در ادوار از ارل تا ابد متعالی است. همانطوری که پرونسور ادوارد براون میگوید، چه کسی میتواند مجدوب ایشان نشود؟

سیّد (یا میرزا) علی محمّد که در تاریخ به باب معروف است، فرزند بازرگانی شیرازی به نام سیّد (یا میر) محمّدرضا<sup>(۱)</sup> میباشد که روز اوّل محرّم ۱۲۳۵ هجری قری مطابق با بیستم اکتبر ۱۸۱۹ در شهر شیراز متولّد شد. نَسَب ایشان از طرف پدر و مادر به حضرت امام حسین(ع) میرسد و به این ترتیب از اخلاف مستقیم حضرت رسول اکرم بودند. به طوری که جناب میرزا ابوالفضل گلبایگانی شرح دادهاند<sup>(۱)</sup> جناب سیّد محمّدرضا والد حضرت باب

<sup>1-</sup>The gentle spirit of the Bab is surely high up in the cycles of eternity. Who can fail, as Prof. Browne says, to be attracted by Him?

T. K. Cheyne, D. Litt., D.D.(The Reconciliation of Races and Religions, p. 74)

۲- پدر میر محکدوضا موسوم به میرزا نصرالله و پدربزدگش میر فتحالله و جدّش مبر ابراهیم بوده است.
۳- توضیح مترجم: جناب ابوالفضائل در رسالهای که در موقع اقامت در آمریکا بحربر نموده (رسسائل و رقائم ص ۹۲) چنین نوشتهاند: "... و نام پدرش سیّد محمّدرضا بود ... و قبل از فطام فرزندش مبرزا علی محمّد وفات یافت و لهذا کفالت فرزند صغیر وحیدش در عهدهٔ خال باب، حاجی سرزا سیّد عایی نسرازی ... وراه گرفت."

هنگامی که آن حضرت هنوز طفل شیرخواره بودند، وفات کردند و حضرت باب بعد از فوت پدر در دامن مهر خال بزرگوار خود جناب حاجی میرزا سید علی پرورش یافتند و این وجود مبارک تنها فردی بودند از اقوام آن حضرت که در زمان حیات آن حضرت علناً به ایشان ایمان آوردند و چنان که بعداً خواهیم دید در سبیل امرالله به شهادت رسید. به قراری که آقای حاجی میزا حبیبالله افنان (۱) در دفتر خاطرات خود در شیراز یادداشت نموده است جناب آقا سید عمدرضا در زمانی که فرزندش نه ساله بود، دار فانی را وداع گفت و به نظر می رسد حضرت عبدالهاء این حکایت را تأیید فرموده اند. (۱)

دو نفر از بنی اعام جناب سیّد محمد رضا حائز رتبه اجتهاد واز علهای طراز اوّل شیعه بودند و در خفا به طور کاملاً پنهانی وقتی دعوی قانمیت آل محمد را از خویشاوند نزدیک خود شنیدند به او ایمان آوردند. یکی از آن دو نفر که مشهور تر بود به نام حاجی میرزا محمد حسن (۹۰ – ۱۸۱۵) معروف به میرزای شیرازی مانند همه علمای طراز اوّل و مراجع تقلید شیعیان در عراق اقامت داشت. ایشان متنفّد ترین مجتهد در زمان خود و دارای چنان قدرت و نفوذی بود که در زمان خود و دارای جنان قدرت و نفوذی بود که در زمان خود فتوای الغاء امتیاز تو تون و تنباکو راکه در تابستان سال ۱۸۸۹ میلادی (۹۰ مراجع مراد تالبوت (۴) به ماژور جرالد تالبوت (۴)

۱۰ حاجی میرزا حبیب الله فرزند آقا میرزا آقا این اخت حرم جد میرزا آقا موسوم به زین المابدین، عموی والد حضرت رب اعلی بوده است. (رجوع شود به توضیحات مربوط به خاطرات مزبور در مقدّمه کتاب)
 ۲۰ به رسالهٔ شخصی سبّاح، صفحهٔ ۲ مراجعه شود: "... و چون بعد از چند سال والدش سیّد محمّدرضا فوت شد. در شیراز در آغوش خالش میرزا سیّد علی تاجر پرورش یافته..."

۳۰۰ دوران سلطنت ناصرالدُّ منشاه از سال ۱۸۴۸ تا ۱۸۹۶ میلادی بوده است.

Major Gerald F. Talbot +

شهروند انگلیسی داده شده بود صادر نمود و مردم ایران این منع استعبال تو تون آ و تنباکو را به طور جدّی پذیرفتند. حتی زنان درباری آن را ترک نمودند و ناصرالدّینشاه در اوایل سال ۱۸۹۲ میلادی مجبور به فسخ امتیاز تنباکو گردید و با پرداخت مبلغ -/۰۰۰۰ و ۱۰ ایره انگلیسی غرامت امتیاز مزبور لغو شد. (۱) پدر میرزای شیرازی میرزا محمود خوشنویس میباشد که به این عنوان اشتهار داشته و عموی پدر حضرت باب بوده است.

مجتهد مشهور دیگر، پسر عمّ سیّد محمّدرضا، موسوم به حاج سیّد جواد امام جمعه کرمان میباشد که جناب قدوس بشارت ظهور موعود را به آن بزرگوار رساند و ایشان قدّوس را از خشم و غوغای دشمنان محافظت نمود.

والدهٔ حضرت اعلی فاطمه بیگم بنت میرزا محمدحسین تاجر شیرازی دارای سه برادر بودند که یکی از آنها به نام حاج میرزا سیّد علی ولیّ حضرت اعلی گردید. اگرچه حاجی میرزا سیّد محمد و حاجی میرزا حسنعلی در سلک پیروان خواهرزادهٔ نامدار خود نبودند، امّا در حکایت حضرتش ازاهمیّت ویژهای برخوردارند.

هر داستانی که ما از دوران کودکی جناب سیّد علیمحمّد در دست داریم حاکی از این است که کودکی استثنایی بوده است. هنگامی که او را به مدرسه فرستادند، شیخ عابد استاد مکتب خانه از هوش و ذکاوت وی در حیرت ماند و چاره ندید جز این که ایشان را نزد جناب خال ببرد و بگوید: مطلبی ندارد که

۱- برای اطلاع بیشتر از این معاملهٔ زشت و زننده به فصل ۴ کتاب راجع به روسیه و بریتانیا در ایران در سالهای ۱۹۱۳ - ۱۸۶۲ ج ۴ کستاب ۱864-1914, Russia and Britain in Persia, 1864-1914 تألیف کاظمزاده مراجعه شود. قرارداد در هشتم مارس ۱۸۹۰ امضاء شد.

به آن طفل باذکاوت تعلیم دهد، "او احتیاج به معلّمانی امثال من ندارد." جناب خال قبلاً متوجّه خصائل و سجایای بارز و متایز طفل تحت قیمومت خود شده بود و ذکر شده است که در این مورد خیلی جدّی و قاطع با او رفتار کرده گفت، فراموش کردی چه گفتم؟ مگر من به شها نصیحت نکردم که مانند سایر اطفال رفتار کنی و به هر چه معلّم می گوید گوش بدهی؟" بی اعتنایی به خواسته های ولی خود با طبع و طبیعت آن کودک آرام و رئوف بیگانه بود. لذا به مکتب مراجعت غود و مانند سایر اطفال رفتار کرد. امّا هیچ چیز نمی توانست ذهن وقاد، هوش سرشار و استعداد بی نظیر آن طفل استثنایی را محدود و مهار غاید. با گذشت زمان، شیخ عابد به یقین تامّ رسید که او نمی تواند به این محصّل خویش با گذشت زمان، شیخ عابد به یقین تامّ رسید که او نمی تواند به این محصّل خویش کمک غاید. او احساس می کرد نه تنها معلّم او نیست بلکه در حدّ شاگردش می باشد.

ناگفته غاند که مدارس در آن روزگار منحصر بود به مکتب خانه هایی که فقط با یک معلّم و با دروس ابتدانی اداره می شد و به شاگردان قرآن تدریس می گردید، گو این که احتالاً معنای متن آن کتاب مقدّس که البتّه به زبان عربی است، برای شاگردان مفهوم نبود. حضرت اعلی به مدرسهٔ دیگری نرفتند و حضور در مکتب شیخ عابد را نیز ادامه ندادند. لذا تحصیلات مدرسهای ایشان بسیار اندک بود.

آن حضرت فقط پنج ساله بودند که به مکتب شیخ عابد روانه شدند. به طوری که آقای حاجی میرزا حبیب الله در دفتر خاطرات خود از قول آقا محمّد ابراهیم اسمعیل بیک، یکی از تجّار سرشناس شیراز، نقل میکند آن شخص در سن ۱۲ سالگی با آن حضرت هم شاگردی بوده و به یاد دارد که آن حضرت با

تواضع بین او و بین شاگرد دیگری بزرگتر از خود (۱) جالس شده بودند و سر ایشان روی کتابی که در مقابل ایشان قرار داشت خم شده بود تا اوّلین سطری را که به ایشان تعلیم داده می شد تکرار نمایند ولی ایشان حتی یک کلام بر سر زبان نمی آوردند. از ایشان سئوال شد چرا مانند سایر شاگردان با صدای بلند نمی خوانند. جوابی ندادند. درست درهمان موقع صدای دو پسر بچه که نزدیک آنها نشسته بودند شنیده شد که این بیت شعر حافظ را خواندند:

تو را ز کنگرهٔ عرش میزنند صفیر

نداغت که در این دامگه چه افتاده است.

رو به آقا محمّد ابراهیم کرده فرمودند: "اینست جواب شها."

حاجی میرزا حبیب الله نیز برای ما تعریف میکند که شیخ عابد علاوه بر تدریس به پسران خردسال، کلاس مخصوصی برای طلبههای دینی نیز داشت. (۲) در یکی از آن دفعات پارهای از طلبهها مسألهای مطرح نمودند. بعد از بحث طولانی آن مسئله لاینحل ماند. (۲) شیخ عابد به آنها گفت که آن شب به دیوان و آثار علمی معتبری مراجعه و صبح روز بعد حل مسئله را ارائه می نماید.

۱- توضیح مترجم: آن شاگر دیگر آقا محمدرضا مستوفی است که بعدها وزیر و سررشته دار اقلیم فارس
 شد و از مجترمین آن خطه گشت. (عهد اعلی تألیف ابوالقاسم افنان، صفحات ۳۲ و ۵۱)

۲- توضیح مترجم؛ در کتاب عهد اعلی، ص۳۵ آمده است، تلامیذ مکتب شیخ عابد را دو دسته از محصّلین تشکیل می داده اند. دسته اوّل تلامیذ بزرگسالی که در ردیف طلاّب و پیرو مکتب شیخیه بوده اند و درسشان همه روزه قبل از طلوع آفتاب شروع و تا دو ساعت از آفتاب بر آمده ادامه داشته است. دستهٔ دوم اطفال خردسالی بوده اند که کلاس را دو ساعت از آفتاب بر آمده شروع و تا یک ساعت به غروب مانده دنسال می کردند."

٣- توضيح مترجم: اين داستان با تفصيل بيشتر در كتاب عهد اعلى، ص٣۶ نقل شده است.

درست همان وقت که حضرت اعلی این مطلب را استاع فرمود لب به سخن گشوده و با استدلال محکم جوابی را که در جستجوی آن بودند بیان فرمود. همه حیرت زده شدند. چون که آنها به خاطر نداشتند آن موضوع به خصوص به سمع حضرت رسیده باشد که در کتابها به جستجو بپردازد و به خاطر بسپارد و طوطی وار آن را تکرار نماید. شیخ عابد از آن حضرت پرسید این معلومات را از کجا فرا گرفته اید؟ کودک در حالی که تبستم بر لب داشت این شعر حافظ را خواند:

### فیض روح القدس ار باز مدد فرماید

# دیگران هم بکنند آنچه مسیحا میکرد(۳

جناب شیخ عابد معلم مکتبخانه در احوال و اطوار و قوای عقلانی آن حضرت متحیر و متعجّب بود. امّا اصالت و نجابت وجود مبارک تأثیری به مراتب بیش از آن بر او میگذاشت. در واقع هر کس به آن هیکل مبارک نزدیک میگشت مسحور وجود مبارکش می شد. سالها بعد، وقتی حضرت اعلی صلای ظهور جدید را بلند فرمودند، معلم مکتبخانه ایّام گذشته را به خاطر آورد و به حاجی سیّد جواد کربلانی، فرزند خَلف خانواده ای برجسته از روحانیون (خاندان بحرالعلوم) بازگو کرد که سیّد علی عمّد همیشه با وقار و ساکت بود. او پسری دوست داشتنی بود و ابداً توجّهی به سرگرمی های اوقات فراغت سایر کودکان نداشت. او به خاطر می آورد زمانی را که گاهی صبح ها آن حضرت کودکان نداشت. او به خاطر می آورد زمانی را که گاهی صبح ها آن حضرت می شد، در جواب سکوت اختیار می کرد. چند بار بعضی همدرسان را به منزل می شد، در جواب سکوت اختیار می کرد. چند بار بعضی همدرسان را به منزل ایشانی فرستاد تا او را به مکتب بیاورند. چون می آمدند می گفتند او را در حال ایشانی فرستاد تا او را به مکتب بیاورند. چون می آمدند می گفتند او را در حال غاز خواندن یافته اند. یک روز که دیر به مکتب آمده بود و مورد سؤال شیخ عابد واقع شد که کجا بوده است، آهسته گفت: "خانه جدّم بودم." وقتی که

سادات چنین اشارهای نمایند مقصود آنها جدّشان حضرت محمّد است در مقابل اعتراضات معلّم مکتبخانه که او فقط کودکی ۱۰ ساله است و مکلّف به اشتغال شدید به عبادات نیست، دیگربار آرام جواب داد، "میخواهم مثل جدّم بشوم." در آن زمان شیخ عابدگفت، که کلام سیّد علی محمّد را به حساب سادگی که دکانه گذاشته بود.(۱)

آقا سیّد محمّد صحّاف شیرازی که خانهاش درجوار بیت حضرت باب بود امّا سالها بعد برای انجام دادن امور خود به سرای امیر در طهران کوچ کرد، از شیخ عابد شنیده بود که می فرمود، در غالب ایّام اعتدال هوا عادت تلامذه این

۱-شیخ محمّد به شیخ عابد و همچنین به شیخنا و شیخ انام معروف بود. نام اصلی وی محمّد در آیاتی از حضرت ربّ اعلی در کتاب بیان عربی، یکی از آخرین آثار آن حضرت، مورد تأیید قرار گرفته است: "قل أنْ یا محمّد مملّی قلا تضربنی قبل أن یقضی علی خمسة سنة ولو بطرف عین فان قلبی رقیق رقیق و بیان (حضرت باب، اثر مجمّد حسینی، به نقل از بیان عربی باب یازدهم از واحد ششم، ص ۱۴۹) مضمون بیان مبارک به فارسی چنین است: "ای محمّد، معلّم من، مرا پیش از پنج سالکی تنبیه منما، زیرا قلب من بسیار رقیق است." (همان، ص ۱۴۰)

آن مکتب در محلّهٔ موسوم به بازار مرغ واقع در خانقاهی بود به نام قهوه اولیا در مجاورت منزل جناب حاج میرزاسیّد علی خال اعظم حضرت ربّ اعلی. در این محله قبوری است به ویژه مربوط به سه نفس مقدّس و متّنی که یکی از آن سه نفر مشهور و معروف به اولیا، بوده و هیچکس به درستی نمی داند چه کسانی در آنجا به خاک سیرده شده اند.

معلوم شده که شیخ عابد رسالهای راجع به دوران کودکی حضرت ربّ اعلی به رشنهٔ تحریر در آوردهاست. ولی آن رقیمه و دستخط، در اختیار افرادی قرار گرفته که به آئین حضرت رب اعلی و حضرت بها،اللّه روی خوشی نشان تمیدهند و نظر خوبی ندارند و همیشه مصرّاً از دادن آن و یا افشاء مفاد آن امتناع ورزبد،اند. چنین مقدّر بود که شیخ عابد سالها بعد به آئین شاگرد خود بگرود. بود که هر هفته یکی از ایشان استاد و تلامیذ را جمعه ا برای تفریح به یکی از باغهای متعدد اطراف شهر شیراز دعوت می نمودند. بارها حضرت باب را در جای خلوتی در سایهٔ درخت، در گوشه ای از باغ مشغول نماز و تفکّر می یافتند.

حاجی سیّد جواد کربلائی از جمله اشخاصی است که شخصاً حضرت باب را در سنّ طفولیت زیارت نموده است. او به طور معمول ساکن کربلا بود و مرتّباً در مجالس وعظ و موعظه جناب سیّد کاظم رشتی شرکت مینمود و آخر الامر یکی از پیروان پر شور و شوق ایشان گردید. ولی او مرد سفر نیز بود و هر از گاهی به سفرهای طولانی دست میزد. دو بار به زیارت مکّه مکرّمه مشرّف شد و مدّتی را به تعلیم و موعظه گذراند. سفری به هند رفت و مدّتی در شهر بمبنی رحل اقامت افکند. یکی از این سفرها او را به شیراز رهنمون شد و آن هنگامی بود که حضرت اعلی حدود ۹ سال داشتند و چون با جناب حاجی سیّد محمّد (یکی از خالوهای حضرت اعلی) سابقه آشنائی داشت گاهی به ملاقات ایشان می رفت. سالها بعد به خاطر آورد که در ضمن یکی از آن دیدارها از نمازخانه تالار منزل صوت ملیحی را شنید که سبب انجذاب سامع میگشت، پس از مدّتی قلیل دید طفلی از نماز خانه بیرون آمد و حاجی سیّد محمّد فرمود که همشیره زاده ایشان است و والدشان مرحوم شده. ملاقات دیگر با مراجعت حضرت باب از مکتب خانه مصادف گشت. حاجی مشاهده کرد مشتی کاغذ در دست ایشان است. پرسید که آنها چه هستند. کودک در کیال ادب پاسخ داد که مشق خوشنویسی اوست. وقتی حاجی آنها را ملاحظه نمود از زیبایی فوق العادهٔ آنها غرق در حیرت شد.

در ملاقاتی دیگر که بعدها، وقتی حضرت باب مدّقی را در بندر بوشهر به تجارت اشتغال داشتند، واقع شد، حاجی سیّد جواد شش ماه رادر این شهر گذراند و در همان مسافرخاندای سکونت اختیار کرد که حضرت باب ساکن

بودند. به این ترتیب گاهی ملاقاتی دست میداد. حتی بعدها، در کربلا، حاجی سیّد جواد دوباره حضرت اعلی را که در آن زمان بیست و چند سال بیشتر از عمر شریفشان نمیگذشت، ملاقات نمود.

هنگامی ملاّ علی بسطامی با بشارت ظهور حضرت باب وارد عراق گردید، این خبر به سرعت در بین علیاء و طلاّب منتشر گردید. حاجی سیّد جواد از جمله نفوسی بود که به این خبر فوق العاده علاقند گردید و غالباً به ملاّ علی اصرار می ورزید که نام آن حضرت را که چنان ادعای عظیمی دلرد فاش سازد. ولی چون حضرت اعلی ملاّ علی را مؤکداً منع فرموده بود که نام آن حضرت را نزدکسی ذکر نناید و هیچ اشاره ای به هویت آن حضرت نشود، لذا ملاّ علی در جواب تقاضاهای مکرّر او می گفت که به زودی هویّت آن حضرت معلوم خواهد شد. بنا به شهادت حاجی سیّد جواد هیچکس گهان نمی برد که آن تاجر جوان شیرازی که اخیراً در بین آنها می زیسته مدّهی چنان مقامی باشد و شیخی ها را عقیده چنین بود که حضرت اعلی بایستی یکی از نزدیکترین شیخی ها را عقیده چنین بود که حضرت اعلی بایستی یکی از نزدیکترین شاگردان سیّد کاظم باشد.

در آن اثناء حاجی سیّد جواد ملاّ علی را به خانه خود دعوت کرد و سؤالاتی مبسوطتر و جامعتر مطرح ساخت. هنگامی که هر دوی آنها روی پشت بام خانه در جوار حرم حضرت امام حسین (ع) نشسته و مفصلاً با یکدیگر سرگرم گفتگو در باره آن ظهور عظیم بودند، حاجی سیّد جواد هر قدر سعی کرد نتوانست بر میهان خود فائق آید تا آن سرّ را که به اختفایش مأمور بود، فاش سازد. عاقبت آنقدر عرصه بر حاج سیّد جواد تنگ شد که با مزاحی به جد آمیخته دو بازوی ملاّ علی گرفت و به قوّت او را به دیوار کوبید و به تضرّع گفت، "تو را میکشم جناب ملاّ علی. آخر نمی فرمایی که این حضرت کیست، تکلیف ما چیست؟" ملاّ علی نفس نفس زنان فرمود، "جناب سیّد جواد کیست، تکلیف ما چیست؟" ملاّ علی نفس نفس زنان فرمود، "جناب سیّد جواد

نهی است. تو از اهل علمی. از ذکر اسم نهی فرموده اند." بعد، به نحوی کاملاً غیر منتظره و بدون آن که علّتش معلوم باشد، ملاً علی افزود که، "آن حضرت فرمودند از مراسلات من در عراق نزد هر کس هست به شیراز بفرستید." از شنیدن این کلام خیال آن حضرت، که از کودکی برایش آشنا و آنقدر مورد تجید و ستایشش بود، چون برق به خاطرش گذشت. فوراً از بام پایین دوید و به اطاق خود رفت و مراسلاتی که از آن حضرت در محفظه داشت گرفت و به بام برآمد. چون چشم ملاً علی به مهر مبارک افتاد گریه بر او غالب شد و حاجی سیّد جواد را نیز گریه فرا گرفت. هر دو از شدّت شوق و سرور میگریستند و ملاً علی متصل در عین بُکا می فرمود، "جناب آقا سیّد جواد، من اسم مبارک را به شا نگفتم. ذکر اسم مبارک نهی است. البتّه اسم حضرت را نزد احدی اظهار ندارید."(۱)

بدین نحو حاجی سیّد جواد کربلائی به آئین جدید گروید و تا پایان عمر در ایمان خود ثابت و پایدار بماند. ما بعداً دربارهٔاین مرد برجسته بیشتر خواهیم خواند.

سیّد علی محمّد شش یا هفت سال به مکتب خانه شیخ عابد رفتند و به احتمال قوی قبل از سن سیزده سالگی مکتب خانه در قهوه اولیاء را ترک فرمودند. آن چنان که حاجی میرزا حبیبالله در رساله تاریخی خود ذکر نموده است آن حضرت در سنّ پانزده سالگی<sup>(۲)</sup> در امر تجارت به حاجی میرزا سیّد علی خال که سرپرست ایشان بود، پیوستند و کمی بعد به بوشهر رفتند.

۱- توضیح مترجم: این خاطرهٔ جناب حاج سیّد جواد کربلایی از یادداشتهای جناب ابوالفسفائل کـه در پاورقی صفحات ۴۰-۲۳۹ جلد سوم ظهورالحقّ درج است. نقل گردید.

۲- طبق قانون شرع اسلامی سن بلوغ ۱۵ سالکی میباشد.

صفحات صورتحسابهای تجارتی آن حضرت بلاتردید نشانهٔ آن است که آن حضرت در حدود شانزده سالگی از شیراز به بوشهر عزیت فرمودهاند. نیز جای تردیدی نیست که آن حضرت در اوان جوانی کاملاً امور تجارتخانه را در بوشهر به عهده گرفتند. توجه دقیق ایشان به جزئیات و عدالت و انصاف انحراف ناپذیر آن حضرت درمعاملات در آن منطقه مشهور بود. یک دفعه شخصی کالایی را برای فروش نزد ایشان فرستاده بود. وقتی وجه آن را از ایشان دریافت داشت، سخت حیرت کرد، زیرا به مراتب بیش از مبلغی بود که او با قیمتهای جاری می توانست آن را بفروشد. خواست مقداری از آن را بس بفرستد. امّا حضرت باب به او فرمودند عدالت و انصاف حکم می کند هان مبلغی را که ایشان فرستاده اند دریافت دارد، زیرا اگر کالای او در زمان اوج رونق بازار به فروش می رسید، همین مبلغ نصیب او می شد.

نیکولا<sup>(۱)</sup> معتقد است که حضرت اعلی در طی این مدّت اقامت خود در بوشهر به تحریر و تألیف مشغول بوده اند. او ذکر میکند که رسالهٔ فقهیه به قلم آن حضرت در طیّ این سالها مرقوم گردیده است.<sup>(۱)</sup> آنچه در رسالهٔ تاریخی حاجی میرزا حبیب اللّه آمده، مؤیّدِ اظهارات این شخص می باشد:

از جمله حضرت ابوالفضائل اوقاتی که در مصر تشریف داشتند و مشغول تألیف کتاب فرائد بودند روزی مذاکرهٔ وقایع قبل از اظهار امر و ایّام تجارت حضرت اعلی روح ما سواه فداه را میفرمودند و برای این عبد حکایت کردند که خودم از مرحوم

A. L. M. Nicolas - \

حاجی سیّد جواد کربلایی شنیدم که فرمودند اوقاتی که حضرت در بوشهر مشغول تجارت بودند من به واسطهٔ آشنائی و دوستی و رفاقتی که با خالوهای ایشان داشتم هر وقت به بوشهر یا شیراز می دفتم محل سکونت را در منزل آنها قرار می دادم. روزی مرحوم حاجی میرزا سیّد محمّد خال به من فرمودند خواهش دارم شها قدری نصیحت به همشیره زاده بفرمائید که پاره ئی مطالب ننویسد و نگویند که اسباب حسد بعضی مردم بشود چون نمی توانند ببینند که از جوان تاجر عامی اینگونه بروزات علمی ظاهر می شود. خیلی اصرار کردند که من ایشان را نصیحت کنم. بالاخره جواب ایشان را گفتم عوالم لاهوتی ایشان از عوالم ناسوتی ما خارج است.

پرېرو تاب مستوري ندارد

در اَر بندی سر از روزن بر آرد.(۱)

ملاً محمد زرندی نبیل اعظم اهییّت ویژه ای برای توجّه مؤکّد و خاص آن حضرت به نماز و عبادت روزهای جمعه قائل شده است. حتی میگوید شرایط منطقه ای گرم و سوزان بوشهر آن حضرت را از ادای فرائض باز نمی داشت. نویسندگان کتب تاریخی مانند ناسخ التّواریخ (۲) که با حضرت باب خصومت داشتند، اظهار داشته اند که به علّت قرار گرفتن در برابر حرارت شدید آفتاب در

۱- نعل از کتاب عهد اعلی، ص ۲۲

۲- به قلم لسانالملک کاشانی ملقّب به سپهر که در زمان سلطنت ناصرالدّینشاه در چند جلد نوشته شده است.

آن بندر در حین عبادت، به مغز آن حضرت آسیب وارد شده است. آنها به اظهارات نادرست خود ادامه داده گفته اند به دلیل همین اختلال مشاعر بوده که ادّعاهای نامعقول نموده اند. ولی حاجی میرزا جانی کاشانی هر گونه اظهار عقیده و نظریهای را در این خصوص که آن حضرت عمداً به ریاضت و تحمّل سختی مبادرت ورزیده اند، یا این که برای خود مرشدی یافته باشند که ایشان را به این زمینه ها هدایت کرده باشد، بالمرّه مردود می شهارد.

متأسفانه مطالبی که دربارهٔ سالهای اقامت آن حضرت در بوشهر ثبت شده، بسیار جزئی و اندک است. ما نمی توانیم یقین داشته باشیم در کدام تاریخ دقیق آن حضرت امور تجارتی تجارتخانه را تحویل گرفته و ترک نمودهاند. حاجی معینالسلطنه تبریزی در شرح وقایع زمان خود در بارهٔ حضرت ربّ اعلی می نویسد که آن حضرت مسئولیّت مستقیم را در سن بیست سالگی به عهده گرفته اند. چنانچه این اظهار نظر صحیح باشد، مدّت زمانی که آن حضرت به تنهائی اشتغال داشته اند، بسیار کوتاه بوده است. بنا به گفتهٔ میرزا ابوالفضل گلپایگانی، آن حضرت در بهار ۱۸٤۱ برای زیارت اماکن مقدّسه در عراق مسافرت فرموده، مدّق در حدود هفت ماه در آنجا اقامت داشته و در پائیز مهان سال به موطن خود در ایالت فارس مراجعت نمودهاند. حاجی میرزا حبیب الله اظهار داشته که مدّت اقامت حضرت اعلی در بوشهر شش سال طول کشیده است. (۱) بنا به گفتهٔ ایشان وقتی حضرت باب تصمیم گرفتند به زیارت بلاد است. (۱) بنا به گفتهٔ ایشان وقتی حضرت باب تصمیم گرفتند به زیارت بلاد مقدّسهٔ عراق (۲) بروند، در مکتوبی خطاب به خالوهای خود که در شیراز بودند،

۱- توضیح مترجم: حضرت اعلی میفرمایند، "ثمّ قد اصعدتنی علی جزیرةالبحر (بوشهر) ... الی أن قضی خمسة هنالک،" (عهد اعلی، ص ۵۳) که نشان میدهد آن حضرت پنج سال در بوشهر بودهاند.

۲- پلاد مقدّسهٔ عراق عبارتند از: ۱) نجف؛ ۲) کربلا که به ترتیب مراقد امام اوّل و سوم در آنها قرار دارد؛ ۳)

تقاضا کردند بیایند و تجارتخانه را از ایشان تحویل بگرند. امّا آنها به تعلّل و مساعه گذراندند. لذا آن حضرت دفتر معاملات و محاسبات تجارتی را مرتّب و منظّم نموده و حجره و انبار را بسته و قفل نموده کلید آنرا به سرایدار کاروانسرا سپردند تا به خالوهای ایشان تحویل شود. ایشان خالوهای خود را از آنچه که انجام داده بودند مطّلع کرده توضیح دادند که چون آنها به تقاضاهای مکرّر ایشان وقعی ننهادند، ایشان چارهٔ دیگری نداشتند، زیرا مصمّ به سفر جهت زیارت عتبات عالیات بودند. حاجی میرزا سیّد محمّد که از ماوقع مطلّع گردیدند پریشان و مضطرب شدند که مبادا به اعتبار آنها لطمه وارد آید و مشتریان ایشان سخت متضرّر شوند. ولی جناب حاج سیّد علی ایشان را مطمئن ساختند که خواهرزادهٔ آنها مبادرت به عملی که موجب بی اعتباری آنها شود نخواهد کرد. در هر حال جناب حاج سیّد محمّد فوراً از شیراز به بوشهر شود نخواهد کرد. در هر حال جناب حاج سیّد محمّد فوراً از شیراز به بوشهر آمده بعد از بررسی دقیق دفاتر، تمام امور تجاری را به جای خود منظم دیده اطمینان خاطر حاصل نمودند.

موقعی که حضرت اعلی در کربلا اقامت داشتند با جناب سیّد کاظم رشتی ملاقات کرده در حوزهٔ تدریس مشارًالیه حضور می یافتند. ولی آن ملاقاتهای پراکنده و گاه گاهی دلیل بر آن نبود و نمی توانست باشد که آن حضرت تلمیذ سیّد کاظم یا از پیروان ایشان باشند. دشمنان آن حضرت این تهمت را زدهاند که ماهها به منظور کسب علم پای درس سیّد کاظم رشتی می نشستهاند. ولی روایاتی که از معاشرین نزدیک سیّد کاظم در دست داریم همه دال ّبر آن است که پیشوای شیخیه هر دفعه با احترام فراوان از آن حضرت

کاظمین در مجاورت بغداد که مراقد امام هفتم و نهم در آنجا قرار دارد؛ ۴) سامرًا، که مراقد امام دهم و یاؤدهم در آنجا واقع شده است.

استقبال مینمود. اینک حکایت مفصّلی که از جناب شیخ حسن زنوزی نقل شده. ذیلاً نقل میگردد:

پیوسته به خدمت سیّد مشغول بودم و نهایت تعلّق را به او داشتم. یک روز صبح زود ملاً نوروز که از ملازمین نز دیک و محرم سیّد بود، مرا از خواب بیدار کرد و گفت برخیزم و دنبال او بروم. ما به منزل سیّد کاظم رفتیم. سیّد را دیدم لباسهای خود را یوشیده و عبا به دوش افکنده و آمادهٔ خروج از خانه بود. از من خواست او را همراهی کنم، و فرمود: "شخص بسیار محترم و والامقامی وارد شده، بر تو و خودم واجب ميبينم كه به ملاقات او برويم. " هوا تازه روشن شده بود که در خیابانهای کربلا به راه افتادیم. طولی نکشید به منزلی رسیدیم. جوانی دم در ایستاده بود، گویی انتظار ما را میکشید. عهامهٔ سبزی بر سر داشت و چندان آثار لطف و تواضع در سهای او آشکار بود که به وصف نیاید. با کهال وقار به طرف ما آمد. دستها را از هم گشود و سیّد را در نهایت لطف و محبّت در آغوش کشید. لطف و عنایت او تضادّی بارز با حسّ احترام عمیق داشت که در سلوک و رفتار سید نسبت به او مشهود بود. سیّد با سکوت و با سری به زیر افکنده، محتت و احترامی را که جوان به او نشان داد جواب گفت. ما را به طبقهٔ بالای خانه هدایت کرد. به اطاقی وارد شدیم که مزیّن به مقداری گل و آکنده از بهترین عطرها بود. جوان ما را به نشستن دعوت کرد. امّا، سرور و نشاطی که ما را فراگرفته بود، آنقدر شدید بود که نفهمیدیم روی چه نشستیم. در وسط اطاق لیوانی نقر.ای قرار

4, 41

داشت. میزبان جوان ما، به محض این که ما نشستیم آن لیوان را لبريز و به سيّد كاظم عنايت كرد و فرمود: "و سقّاهم ربّهم شراباً طهوراً "(۱) سیّد کاظم لیوان را با دو دست گرفت و تا آخرین جرعه سر کشید. سروری توأم با احترام تمام وجودش را فرا گرفت، احساسی که ابداً نمی توانست مانع بروز آن شود. لیوانی از نوشیدنی مزبور من نیز عطا شد، ولی کلامی خطاب به من ادا نشد. تنها کلامی که در آن اجتاع فراموش نشدنی رد و بدل شد، همان آیهٔ قرآنی مذکور بود. طولی نکشید که میزبان از جای خویش برخاست و، ما را تا آستانهٔ در خانه همراهی و با ما خداحافظی کرد. از شدّت تحیّر زبانم بسته شده بود و نمی دانستم جگونه گرمی استقبال او، از متانت و وقار او، جذّابیت سیای او، و عطر خوشایند نوشابهٔ مزبور را توصیف کنم. وقتی مشاهده کردم که استاد من بدون ادنی تأمّل و درنگی آن شربت قدسی را از لیوان نقره، که استفاده از آن طبق عقاید اسلامی برای مؤمنین وفادار اكيداً ممنوع است، نوشيد، حيرت عظيم به من دست داد. انگیزهای را که توانسته بود سیّد را به نشان دادن چنان احترام عمیق در حضور آن جوان وادارد، احترامی که حتی زیارت ضریح سیدالشهدا، در او بر نمیانگیخت، نتوانستم برای خود توجیه کنم و توضیح دهم. سه روز بعد، همان جوان وارد محضر سَیّد شد و و در وسط جمع شاگردان مجتمع سیّد نشست. او نزدیک در جلوس نمود و با همان ادب و وقار به درس سیّد گوش

۱- قرآن سورهٔ ۷۶. آیهٔ ۲۱

مى داد. به محض اينكه چشم سيد كاظم بر آن جوان افتاد، سكوت اختیار کرد. یکی از شاگردان خواهش نمود که بیان خود را ادامه دهد. سیّد به او فرمود : "دیگر چه بگویم؟." سپس به طرف آن جوان متوجّه شده و گفت، "حقّ از آن نور آفتابي كه بر آن دامن افتاده آشکار تر است. بلافاصله متوجّه شدم نور آفتابی که سیّد به آن اشاره فرمود، بر دامن همان جوان بزرگواری افتاده که اخيراً او را ملاقات غوده بوديم. دو مرتبه همان شخص از سيّد پرسید: "چرا نه اسم موعود را به ما میگوئید و نه شخص او را به ما نشان میدهید؟ \* سیّد با انگشت به گلوی خود اشارت کرد و مقصودش این بود که اگر نام موعود را بگویم، فوراً من و او هر دو به قتل خواهیم رسید. این موضوع بر حیرت من بیش از پیش افزود. قبلاً از استادم شنیده بودم که می فرمود مردم به قدری . گمراه و لجوجند كه اگر من موعود را با انگشت به آنها نشان بدهم و بگویم، "اوست محبوب، اوست مقصود قلب شها و من،" باز هم او را نخواهند شناخت و به عرفان او نائل نخواهند گشت. ملاحظه كردم سيد كاظم با انگشت خويش به شعاع آفتاب كه بر دامن آن جوان افتاده بود اشاره کرد، معذلک احدی از نفوس حاضر به نظر غىرسىد مقصود او را دريافته باشند. من به سهم خودم يقين كردم كه خود سيّد كاظم ابدأ غي تواند شخص موعود باشد، ولي رازی که برای ما غیر قابل درک بود، دربارهٔ آن جوان دربارهٔ آن جوان غریب و جذّاب نامکشوف باقی ماند. بارها خواستم از سیّد کاظم بخواهم در خصوص این رمز و راز ټوضیحی بدهد، امّا هر دفعه که به او نزدیک می شدم، احساسی از خوف و بهت که ناشی

شیخ حسن زنوزی در ادامه چنین حکایت کرده است: بارها در صدد بر آمدم که تنها با آن جوان هاشمی<sup>(۱)</sup> ملاقات کنم و سعی کنم آن راز سربسته را بگشایم. چند مرتبه او را در آستانهٔ حرم سیّد الشهداء در حال مناجات و دعا دیدم. آنقدر مجذوب عبادت خویش بود که به نظر میرسید بکلی نسبت به نفوسی که اطراف او بودند بی خبر است. اشک از چشهانش می ریخت و کلهاتی در نهایت قوّت و جمال در مدح و ثناء از لسانش جاری مىشدكه متعالى ترين آياتِ كتب مقدّسة ما نمى توانست به علو و سمو آن باشد. عبارات "الحي، الحي، محبوبي، مقصود قلبي" مكرّراً با چنان شور و اشتیاقی بر زبانش جاری می شد که زائرینی که آنقدر به او نزدیک بودند که صدایش را بشنوند، به طور غیر ارادی صلوة خويش را ناتمام ميگذاشتند و از زهد و ورع، و خضوعي که از سیای آن جوان ظاهر و باهر بود حیرت میکردند. گریهٔ او همه را گریان میساخت و طرز زیارت و عبادت را از او می آموختند. سیّد جوان پس از پایان دعا و مناجاتش، بدون این که از آستانهٔ حرم داخل شود یا با احدی از نفوس اطراف خود مکالمه نماید، آرام به منزل خود مراجعت میکرد. چند مرتبه خواستم با آن حضرت مذاکره کنم. به محض این که نزدیک او مىرفتر، قوّهاى پنهاني كه نه قابل توصيف بود و نه قابل مقاومت،

۱- هاشم جد اعلای حضرت رسول اکرم بود.

مرا باز می داشت. بعد از جستجو و تفحّص همینقدر دانستم که این جوان از تجّار شیراز است در جرگهٔ علیا داخل نیست. و نیز دریافتم که او، خالوهایش و اقوامش در زمرهٔ محبّین و ستایندگان شیخ احمد و سیّد کاظم هستند. دریافتم که به نجف مسافرت کرده تا از آنجا به شیراز برود. آن جوان قلبم را مشتعل ساخته و خاطرهاش ذهنم را به خود مشغول ساخته بود. روحم به روحش پیوسته بود، تا این که شنیدم جوانی در شیراز ادّعای بابیت کرده است. به قلبم گذشت که این شخص کسی جز همان جوانی که قبر و او در کربلا دیده بودم، جوانی که مقصود قلب من است، غی تواند باشد.

طبق تاریخچهٔ حاجی میرزا حبیبالله چون مدّت اقامت حضرت اعلی در اعتاب مقدّسه ماهها به طول انجامید، والده آن حضرت که مشتاق مراجعت تنها پسر خود به شیراز بود، از اخوی خود جناب حاجی میرزا سیّد علی خواستند که به کربلا رفته و آن حضرت را قانع نمایند که به شیراز برگردند. مشارالیه نمی توانست تقاضای همشیرهٔ خود را اجابت نناید، امّا وقتی به عراق رسید ملاحظه نمود همشیره زاده اش که زمانی تحت سر برستی ایشان بود، مایل به مراجعت از اعتاب مقدّسه نمی باشد. از این رو به حاجی سیّد جواد کربلانی متوسل شده کمک خواست. حاجی سیّد جواد که مایل نبود مصاحبت جوان شیرازی را که در طول سالیان متادی شدیداً مورد مدح و ستایشش بود، از دست بدهد، ابتدا کراهت داشت با این تقاضا موافقت نماید. ولی هنگامی که دریافت والدهٔ آن حضرت بسیار شایق هستند موافقت کرد که قدم پیش گذارد.

پس از گذشت چند ماه در شیراز، آن حضرت اعلام داشتند قصد دارند دیگربار به عراق بروند. والدهٔ آن حضرت از این تصمیم مضطرب شده سراسیمه مجدداً از برادر خود کمک خواستند. مساعی آنان به اقتران آن حضرت با خدیجه بیگم صبیه حاجی میرزا علی<sup>(۱)</sup> عموی والدهٔ آن حضرت انجامید. این اقتران در ماه اوت ۱۸٤۲ واقع شد. خدیجه بیگم دو برادر داشتند. یکی حاجی میرزا ابوالقاسم و دیگری حاجی میرزا سیّد حسن که هر دو اگرچه در زمان حیات حضرت اعلی به شرف ایمان فائز نشدند، امّا در تاریخ مربوط به حضرت اعلی دارای جایگاه ویژهای میباشند. اخلاف این دو برادر مرم حضرت اعلی و اخلاف خالوهای آن حضرت ملقّب به افنان هستند.

در سال ۱۸٤۳م. از سیّد علی محمّد و خدیجه بیگم فرزندی متولّد شد که او را احمد نامیدند. ولی عمر او دیری نبائید. بنا به گفته حاجی میرزا حبیبالله طفل مرده به دنیا آمد. حضرت اعلی ولادت آن طفل را در قیوم الاسهاء که تفسیر ایشان از سوره یوسف می باشد، ذکر فرموده اند. حضرت اعلی هنگامی که درباره اقتران خود با محبوبه خویش که ایشان نیز از سلالهٔ محبوب (یعنی حضرت محمّد (ص)، ملقّب به حبیبالله) بوده اند، سخن میگویند، می فرمایند که چگونه ملائکه آسهانی و اهل ملاء اعلی را شاهد آن اقتران گرفته اند و بعد قرینه خود را این چنین مخاطب می سازند، قوله عزّ بیانه:

اعظمى فضل الذَّكر (٢) الاكبريا ايّتها الحبيبة من لدى الحبوب عند

۱- غام پدر حاجی میرزا علی میرزا عابد بوده است.

۲- منظور از لفظ "ذکر" خود آن حضرت میباشد که در قیّومالاسما، به کرّات به این عنوان به خود اشاره کردهاند و نزد اصحاب به ذکراللهالاعظم یا ذکراللهالاکبر و گاهی حضرت ذکر معروف بودند.

حبيبي. ما انت كاحد من النساء ان اتبعت امرالله الحق ... افخرى بالجلوس مع الحبيب محبوب الله الاكبر و يكفيك الفخر هذا من لدى الحكيم حميداً و اصبرى على القضاء في شأن الباب و اهله و ان ولدك احمد لدى فاطمة الجليلة في الجنة القدس.

و در همین کتاب (قیوم الاسهاء) در باره فرزند خود احمد چنین می فرمایند:

الحمدلله الذى اعطى قرّةالعين (١) من شبابه طفلاً يدعى احمد بالحق و رفعه الله اليه ... يا قرّةالعين فاصبر على قضاء ربّك فيك فإنّ الله يفعل بالحقّ ما يشاء و هو الحكيم بالعدل

۱- حضرت اعلى خود را چند بار در اين كتاب قرّةالين ناميداند. (نور جشم)

And the second • it • . .

## فصل سوم طهران

افرحى بما جعلک الله افق النّور بما ولد فیک مطلع الظّهور و سمیت بهذا الاسم الذی به لاح نیّر الفضل و اشرقت السّموات و الارضون

کتاب اقدس، بند ۹۲ (خطاب به طهران)

این عبد در کهال رضا جان بر کف حاضرم که شاید از عنایت الهی و فضل سبحانی این حرف مذکور مشهور در سبیل نقطه و کلمهٔ علیا فدا شود و جان دربازد.

كتاب مستطاب ايقان (طبع آلمان)، ص١٤٧

جناب ملاّحسین وقتی دریافت که در مسافرت حضرت اعلی به مکّه در معیت ایشان نخواهد بود، سخت مأیوس شد. امّا حضرت اعلی برای او که اولین عارف و مؤمن به آن حضرت بود، مأموریت بینهایت باشکوه و افتخارآفرینی در نظر گرفته بودند. ملاحسین میبایستی از شیراز به طهران که عل ّتحقّق مأموریت محوّله بود، برود. جناب ملاّ حسین در پی یک جستجو به شیراز سفر کرده، به هدف خود نائل شده و قائم آل محمّد را یافته بود. حال میبایست در طلب و جستجوی دیگری بر آید و نسبت به نتائجی که توفیق در این مأموریت برای او به همراه خواهد داشت، بکلی ناآگاه بود.

حضرت اعلى به او فرمودند:

در این سفر حج که به زودی به آن دست خواهیم زد، قدّوس را به عنوان همراه و ملازم انتخاب کردهایم. تو را برای رو برو شدن با دشمنی ظالم و بی رحم ترک می کنیم. امّا، مطمئن باش که به فضل و موهبتی عظیم و وصفناپذیر فائز خواهی شد. اکنون به طرف شمال عزيمت كن و از بلاد اصفهان و كاشان و قم و طهران عبور غا. از خدا بخواه که در طهران به مشاهدهٔ مقرّ سلطنت الهي موفّق شوی و در قصر محبوب واقعی ورود نمائی. در سرزمین طهران سرّی موجود است و رازی پنهان که وقتی ظاهر شود جهان را بهشت برین نماید. امیّدوارم تو از این فیض نصیب بری و جلال و عظمت آن را دریابی. از طهران به خراسان سفر کن، در آن بلاد ندای الهی را مجدّداً بلند نما. از آنجا به نجف و کربلا برگرد و منتظر امر پروردگار باش. مطمئن باش که این مأموریت عالی را که تو برای انجام دادنِ آن خلق شدهای، به کامل ترین صورت توسّط تو اجرا خواهد شد. تا زمانی که مأموریت خود را انجام ندادهای، اگر جمیع تیرهای جهان کفر و ناباوری به سوی تو روانه شود. به اندازهٔ سر مویی نمی توانند به تو آسیب برسانند.

موقعی که زمان عزیمت ملاحسین از شیراز فرا رسید، حضرت اعلی به او فرمودند:

از این که برای همراهی من در سفر و حج بیت انتخاب نشدهای، محزون مباش. در عوض تو را به شهری میفرستم که سرّی چنان

مقدّس و متعالی را در خود جای داده که حجاز و شیراز را امید برابری و هماوردی با آن نیست. امیدوارم به عنایت و تأیید الهی، پردهها را از پیش چشم نفوس عاصی و متزلزل برداری و قلوب آنها را از نیات سیّته یاک و منزّه سازی. اینک باید از اینجا بد اصفهان و از آنجا بد کاشان و طهران و خراسان عزیمت نمایی. بعد به عراق برو و در آنجا منتظر فرمان پروردگار خود باش. او مراقب تو است و تو را به هر جا که اراده و رضای او است، هدایت خواهد کرد. و امّا من، به همراهی قدّوس و غلام حبشي (١) خود، به قصد حج بيت به حجاز عزيمت خواهم كرد. به قافلهٔ حجّاج فارس که عنقریب از شیراز حرکت میکند، ملحق خواهم شد. مکّه و مدینه را زیارت میکنم و آنچه را که از طرف خداوند به آن مأمورم(۲) انجام مىدهم و انشاء الله در راه مراجعت به اینجا، به کوفه سفر میکنم و امیدوارم تو را در آنجا ملاقات کنم. اگر مقدرات بر امر دیگری حکم کند، از تو خواهم خواست که در شیراز به ملاقاتم بیایی. مطمئن باش که جنود غیبی ملکوت تو را نصرت می ناید و مساعی تو را تقویت خواهد کرد. قوّت الهيه در وجود تو تجلّي نموده و ملائكه و اصفياء الهي تو را احاطه فرمودهاند. فيض الهي همواره راهناي تو است. هر کس تو را دوست بدارد خدا را دوست داشته و هر که تو را دشمن دارد خدا را دشمن داشته است. هر که تو را انکار کند خدا را انکار غوده و هر که به تو محبّت داشته باشد به خداوند محبّت

دارد.

ملاً حسین در اصفهان معروف بود، زیرا در آنجا از مجتهد بزرگ، حاجی
سیّد محمّدباقر، توصیه نامه ای در حمایت از سیّد کاظم رشتی دریافت نموده بود.
آن روحانی عالیقدر حالا دیگر در قید حیات نبود و فرزندش حاجی سیّد
اسدالله که در اثر اقدام پدر محترم و معروف خود مشی می نمود، راضی نشد که به
مخالفین ملاّ حسین بپیوندد. عالم شهیر دیگری به نام حاجی محمّدابراهیم کلباسی
نیز همان رویه را در پیش گرفت و به لحنی تحکّم آمیز مخالفین ملاّ حسین را انذار
فرمود و از ایجاد هیاهو و جار و جنجال بر حذر داشت و توصیه نمود که در هر
آنچه که او تبلیغ و از آن دفاع می کند، بدون ادنی شائبهٔ حبّ و بغض به تحقیق
بپردازند. منوجهرخان معتمدالدوله هم که حکومت اصفهان را داشت، به ایراد و
انتقاد تند آنها اعتنایی ننمود.

اوّل کسی که در اصفهان به شرف ایمان فائز گردید، جوانی گندم پاککن بود.(۱) حضرت اعلی در کتاب بیان فارسی خاطرهٔ او را ابدیت پخشیدهاند:

در ارض صاد که بظاهر اعظم اراضی است و در هر گوشهٔ مدرسهٔ آن لایحصی عبادی هستند که به اسم علم و اجتهاد مذکور، در وقت جوهرگیری، گندم باک کنِ او قیص نقابت را می بوشد. این است سر کلام اهل بیت(ع) در ظهور که می گردد اسفل خلق

۱- توضیح مترجم: مقصود جناب محمّدجعفر گندم پاککن است. در کتاب بدیع، ص۶۹ و نیز در کتاب اقدس، حضرت بهاءالله به مشارً الیه اشاره فر مه دهاند.

اعلای خلق و اعلای خلق اسفل خلق. (واحد مننم، باب جهاردهم)(۱)
میرزا محمّدعلی نهری و برادرش میرزا هادی، از سادات بسیار محترم، از
جمله نفوس دیگری بودند، که نهایتاً به آن جوان(۲) تأسّی نمودند و ایمان آوردند.
ملاّ صادق مقدّس خراسانی نیز در آن ایّام به تصدیق امر مبارک فائز شد
جناب سیّد کاظم به ملاّ صادق گفته بود که در اصفهان اقامت گزیند و زمینه را
جهت ظهور قائم آماده نماید. آن مرد با شهامت و بولادین (که در این داستان
دیگربار با او مواجه خواهیم شد) با ملاّ حسین در خانهٔ محمّد علی نهری ملاقات
نمود. ملاّ صادق چنین نقل می نماید:

## از ملاً جسین خواهش کردم نام نفسی را که مدّعی شده مظهر

۱- توضیح مترجم: در متن انگلیسی مطالعالاتوار، ترجمهٔ بیان حضرت اعلی به نقل از بیان با تفصیل پیشتر آورده شده که نکاتی اضافه بر بیان فوق دارد، گو این که در پاورقی، ترجمهٔ فرانسهٔ آن نقل شده که با بیان فوق کاملاً تطبیق دارد. لذا باید استنباط نمود، حضرت ولی امرالله برای روشن تر شدن مطلب، ترجمه را با تبیین توام ساختهاند. متن آن اینگونه است: "اصفهان، شهری عالی و برجسته است که به علّت شور و اشتباق مذهبی سکنهٔ شیعهٔ آن، علم و فضل علمای آن، و انتظار شدید اهالی، اعم از طبقات بالا یا پایین جامعه، برای ظهور قریبالوقوع صاحبالزمان مشهور و متمایز است. در هر گوشهٔ آن شهر، مشروعات مذهبی تأسیس شده است و معهذا، وقتی رسول الهی ظهور فرموده، نفوسی که خود را مخازن علم و مفشرین اسرار امر الهی میخواندند پیام او را نپذیرفتند. از کلّ سکنهٔ این مرکز علم و فضل، تنها یک نفس، یک گندم پاککن، یافت شد که حق را شناخت و کسوت فضیلت الهی به بر کرد." (صفحهٔ ۹۱ نسخهٔ انگلیسی)

۲- او به گندم پاک کن مشهور است. نامش ملاً جعفر بود. وی از جمله شهدای قلمه شیخ طبرسی میباشد. توضیح مترجم: نام او را در کتاب "حضرت باب" اثر نصرتالله محمّدحسینی "محمّدجمفر" ذکر کردهاند که صحیح تر به نظر میرسد تا ملاً جمفر. زیرا عنوان "ملاً" برای کندم پاککن بمید به نظر میرسد.

تثب

موعود است برایم فاش سازد. او جواب داد، "سؤال از اسم آن حضرت و افشاء آن، هر دو ممنوع است." پرسیدم، "پس آیا ممكن است من هم مانند حروف حيّ بالاستقلال طالب فيض حضرت رحمن گردم و با تضرّع و ابتهال به هویّت حضر تش پی ببرم؟ " او جواب داد، "باب رحمت او به روی احدی که طالب یافتن او باشد، مسدود نیست. مبلافاصله از حضورش مرخّص شدم و از میزبان اطاقی خلوت در خانداش خواستم تا تنها بدون مزاحمت احدی بتوانم به راز و نیاز با خدای بیانباز بپردازم. در میانهٔ دعا و مناجات بودم که ناگهان چهرهٔ جوانی که غالباً در کربلا زیارت می کردم که در مدخل حرم امام حسین می ایستاد و صورتش غرق در اشک میشد، در نظرم مجسّم گردید. سیای مزبور در مقابل دیدگانم مجدّداً ظاهر شد. در رؤیایم به نظر رسید همان چهره را با همان مشخّصات مشاهده میکنم که سرور زایدالوصنی از آن نمایان بود. او با لبان متبسّم به من مینگریست. به سویش رفتم تا بر اقدامش بیفتم. به سوی زمین خم شدم، امّا اسفاکه آن چهرهٔ نورانی از نظرم پنهان شد. از شدّت شوق و شور از اطاق بیرون دویدم تا با ملاّ حسین ملافات کنم. او با هیجان و شعف روحانی مرا پذیرفت و اطمینان داد که عاقبت به مقصود رسیدهام، ولی تأکید فرمود که خوددار باشم. او گفت، از رؤیای خود با احدی صحبت نکنید، زیرا وقت آن هنوز نرسیده است. شما نمرهٔ صبر و انتظار خود در اصفهان را مشاهده کردید، حال باید به کرمان بروید و این پیام الهی را به حاجی میرزا کریمخان (۱) ابلاغ کنید. از آنجا به شیراز عزیمت کنید و سعی نمایید مردم آن شهر را از خواب غفلت بیدار کنید. امیدوارم در شیراز به شها ملحق شوم و از مواهب وصال مسرّت بخش محبوبمان برخوردار گردیم.

ملاً حسین در کاشان قلبی مستعد، پذیرا ومشتاق در سینهٔ یکی از تجّار معتبر و مشهور این شهر موسوم به حاجی میرزا جانی یافت. (۲) مشارًالیه نیز از چهر های درخشان در تاریخ امر حضرت ربّ اعلی میباشد. ملاً حسین از کاشان به جانب قم که مرقد حضرت معصومه، خواهر امامرضا در آن واقع است، رهسپار شد. ولکن در مردم آن شهر گوش شنوایی نیافت. سپس مرحلهٔ بسیار مهم سفر جناب ملاحسین به هنگام ورود به پایتخت ایران آغاز گردید زیرا در آن سرزمین بنا به بیان حضرت اعلی "سر" بزرگ نهفته بود.

در یکی از حجره های مدرسهٔ میرزا صالح معروف به مدرسهٔ پامنار منزل اختیار نمود. سرپرستی این مدرسه را یکی از علمای نامدار شیخیه در پایتخت، موسوم به حاجی میرزا محمد خراسانی به عهده داشت. او نه تنها به آنچه که ملا حسین بیان می کرد، اعتنایی ننمود، بلکه به شدّت با او مخالفت کرد و او را به خیانت به اعتاد سید کاظم متهم نمود. حاجی میرزا محمد صریحاً ابراز داشت که از نظر او حضور ملا حسین در طهران تهدیدی برای جامعهٔ شیخی محسوب

۱- حاجی میرزا محمّدکریمخان کرمانی داعیهٔ جانشینی سیّدکاظم را داشت. او در مکتب شیخیه، با حضرت اعلی شدیداً به معارضه و مخالفت پرداخت.

۲- وی نخستین فردی بود که کوشش کرد تاریخ ظهور جدید را به رشتهٔ تحریر در آورد.

می شود. ملاّ حسین به او جواب داد که قصد ندارد مدّتی طولانی در طهران بماند و ضمناً کاری انجام نداده و سخنی نگفته که ادنی انحرافی با موضع و موقف بانیان مکتب شیخیه داشته باشد.

جناب ملاً حسین تا آنجا که امکان داشت از نزدیک شدن به مدرسهٔ میرزا صالح اجتناب می فرمود. او هر روز صبح زود از منزل خود خارج می شد و شب بعد از غروب آفتاب برمی گشت. ملا محمّد معلّم از اهالی نور واقع در مازندران، تعریف می کند که چگونه ملاً حسین در انجام دادن مأموریت خود موفّق شد:

در آن ایّام من از شاگردان حاجی میرزا محمد خراسانی و بسیار مورد توجه و عنایت او بودم و در همان مدرسه که درسل می داد منزل داشت. حجرهام در بجاورت حجرهٔ مشارًالیه قرار داشت و با او معاشرت صمیانهای داشتم. یک روز در هنگام مباحثه و مناظره مدّرس مزبور با جناب ملاّ حسین، اتّفاقاً گفتگوی ایشان را از اوّل تا آخر شنیدم و تحت تأثیر شور و اشتیاق، فصاحت گفتار، و علم و فضل آن جوان غریبه قرار گرفتم. و همچنین از بجادله ، نخوت و لحن تحقیرآمیز حاجی میرزا محمد خیلی تعجب کردم. آن روز احساس کردم بسیار مجذوب گیرایی و جذّابیت کردم. آن روز احساس کردم بسیار مجذوب گیرایی و جذّابیت به او سخت منزجر شدم. امّا، احساس خود را پنهان داشتم و واغود کردم از مباحثات او با ملاّ حسین ابداً اطّلاعی ندارم. تایلی شدید به ملاقات با ملاّ حسین تمام وجودم را در بر گرفته بود. به خود جرأت دادم و نیمه شب به ملاقاتش شتافتم. او

انتظار مرا نداشت، امّا دقّ الباب كردم و او را در كنار جراغش بیدار یافتم. با نهایت مجبّت مرا پذیرفت و در کیال لطف و ادب با من صحبت كرد. مكنونات قلبم را براي او بيان كردم و در حالي که با او صحبت میکردم، اشک به نحوی از چشهانم جاری بودکه . غي توانستم مانع ريزش آن شوم. ملاّ حسين فرمود: "حالا مى فهمم كه چرا در اين مكان منزل كردم استاد شها با تحقير، اين پیام را رد کرد واز شارع آن ابراز انزجار نمود امیدوارم این شاگرد، بر خلاف او، به حقیقت امر پی بَرَد. اسم شها چیست و موطن شها كجاست؟ جواب دادم، "اسم من ملا محمّد لقبم معلّم، موطنم نور، در ایالت مازندران. ملا حسین پرسید، آیا امروزه از خاندان مرحوم میرزا بزرگ نوری کسی هست که به خاطر شخصیت، جذبه، و موفّقیتهای هنری و فکری معروف باشد. ۰ کسی که ثابت کرده باشد قابلیت حفظ و نگهداری آداب و سنن عالية آن خاندان معروف برجسته را دارد؟" گفتم: "آري در ميان پسران او که در قید حیاتند، یکی دارای همان خصوصیات پدراست. او با زندگی شرافتمندانه و پرهیزگارانه، با قابلیت و لیاقت عالی، با لطف و مجبّت و آزاداندیشی، ثابت کرد. که از اخلاف اصیل و حقیق آن پدر شریف است. پرسید: "به چه کاری مشغول است؟ گفتم: "افسردگان را سرور می بخشد و گرسنگان را طعام می دهد." پرسید: "چه مقامی و رتبدای دارد؟" گفتم، "جز مبّت به فقرا و عنایت به غرباء کاری ندارد." پرسید، "نامش چیست؟" گفتم، "حسینعلی." پرسید، "در کدام یک از

شیوههای خوشنویسی پدرش مهارت و قابلیت دارد؟ (۱) گفتم، · خطّ مورد علاقهٔ او شکستهٔ نستعلیق است. \* پرسید، 'اوقاتش را چگونه میگذراند؟" جواب دادم، "در میان جنگلها گردش میکند و از مناظر زیبای طبیعی بیرون شهر لذّت میبرد. برسید، "چند سال دارد؟" گفتم، "۲۸ سال." اشتیاقی که در لحن ملاً حسین هنگام بیان سؤالات مشهود بود و احساس سروری که با شنیدن توضیحاتِ من نشان میداد، مرا شدیداً متحیّر ساخت. ملاً حسین به من توجّه نموده و در حالی که چهرهاش از رضایت و نشاط میدرخشید، فرمود: "گمان میکنم.زیاد به ملاقات او نایل می شوی. " گفتم، "اغلب به منزل او می روم." فرمود: "آیا می توانی از من امانتی به ایشان برسانی؟ "گفتم، "البته، يقيناً." بعد، ملا حسين لوله كاغذى راكه ميان قطعه پارچه پیچیده شده بود، به من داد و خواهش کرد که روز بعد، صبح زود آن را به ایشان بدهم و افزود، "چنانچه بذل محبّت فرموده جوایی به من دادند، ممكن است جواب ايشان را براى من بياورى؟" لولة کاغذ را از او گرفتم و صبح زود برای اجرای مقصود او برخاستم.

موقعی که به خانهٔ حضرت بهاءالله نزدیک شدم، متوجّه شدم برادرشان، میرزا موسی، در آستانه در ایستاده است. مقصود از ملاقات را به او گفتم میرزا موسی وارد منزل شده و به زودی مراجعت کرد و بیام محبّت آمیز حضرت بهاءالله را به من ابلاغ

۱- پدر حضرت بهاءالله به خوشنویسی مشهور بود.

غود. مرا به حضور مبارک هدایت کرد. لولهٔ کاغذ را به میرزا موسى دادم كه در مقابل حضرت بهاءالله بنهاد. حضرت بهاءالله به من و او اجازهٔ جلوس دادند و خود لوله کاغذ را باز کردند و به مندرجات آن نظری افکنده بعضی از جملات آنرا با صدای بلند برای ما خواندند. موقعی که به صوت ملیح، لحن دلنشين و آهنگ صداي حضرت بهاءالله گوش مي دادم، حالتي از وجد و شعف احساس می کردم. بعد از قرائت یک صفحه از آن، به برادر خود توجّه غوده گفتند، "موسى چه دارى كه بگوني؟ براستی میگویم، هر نفسی که به قرآن معتقد و به مبدأ و منشأ آن عارف باشد و، ولو یک لحظه، در تأنید وجود همان قوّهٔ حیات بخش در این کلهات روح افزا درنگ کند، یقیناً در قضاوت خود طریق خطا پیموده و از راه عدالت و انصاف منحرف شده ۰ است." دیگر چیزی نفرمودند و مرا از حضور خود مرخّص کردند. یک کلّه قند روسی و یک بسته چای به من مرحمت فرمودند كه با ابلاغ تقدير و محبّت ايشان به ملاّ حسين بدهم. در حالی که سرایا مشعوف و مسرور بودم، برخاسته شتابان نژد ملاّ حبسين برگشتم و پيغام و هدية حضرت بهاءالله را به او دادم. ملاً حسین با چه وجد و سروری آنها را از من گرفت. کلیات قادر نیستند شدّت احساسات او را وصف کنند برخاست، با خضوع تمام هدید را از من گرفت و با شور و اشتیاق بوسید. بعد، مرا در آغوش گرفت، چشمهای مرا بوسه زد و گفت: "رفیق عزیز و محبوب من، دعا میکنم همانطورکه قلب مرا مسرور کردی، خداوند به تو مسرّت ابدی عنایت کند و قلب تو را مشحون از

وجد و شعنی لایزال نماید." من از رفتار ملاّحسین خیلی تعجّب کردم و با خود گفتم چه چیز می تواند باعث ار تباط این دو قلب شده باشد؟ چه امری می توانست محبّتی چنین قوی و شدید در قلوب آنها ایجاد کرده باشد؟ چرا باید ملاّحسین که جلال و محیط اشرافی و سلطنتی در نظرش هیچ ارزشی ندارد، از مشاهده هدیه ای چنین ناچیز از دست حضرت بهاءاللّه اینگونه به وجد و سرور آید؟ من از این افکار متحیّر و سرگردان بودم و نتوانستم برده از این راز بردارم.

چند روز بعد ملاً حسین به طرف خراسان رهسپار شد و در حین خداحافظی به من گفت: "آنچه دیدی و شنیدی مبادا بکسی اظهار کنی. این راز را در قلب خود مستور نگاهدار. اسم او را مبادا به کسی بگویی زیرا نفوسی که به مقام و مرتبت او حسد می ورزند، برای آسیب رساندن به او قیام خواهند کرد. هر زمان که به غاز و نیایش می پردازی، دعا کن که حیّ قدیر او را حفظ کند و به واسطه او، افتادگان را بلند کند، فقرا را غنی فرماید، و گمراهان را رستگار غاید. حقیقت امر چشم ما پوشیده است. وظیفهٔ ما آن است که ندای یوم جدید را بلند کنیم و این پیام المی را به مردم ابلاغ غایم. جمع زیادی در این شهر جان خود را در را به مردم ابلاغ غایم. جمع زیادی در این شهر جان خود را در راه این امر فدا خواهند ساخت. این خون شجرهٔ امر الحی را آبیاری خواهد کرد و موجب رشد و غو آن خواهد شد و بر جمیع آبیاری خواهد کرد و موجب رشد و غو آن خواهد شد و بر جمیع

ملاً حسین از مشهد، شهر مقدّسی که مرقد امام هشتم در آن قرار دارد،

اوّلین مکتوبش را برای حضرت اعلی فرستاد. بر حسب هدایت حضرت اعلی، جزئیات کامل سفرش از شیراز به خراسان را نوشت. او در این نامه، فهرستی از اسامی نفوسی را که به صلای امر جدید لبّیک گفته بودند، ذکر کرد. با اقبال ميرزا احمد ازغندي، فاضل ترينِ و معروف ترينِ علماي اين ولايت؛ ملاَّ ميرزا محمّد فروغی یکی دیگر از علمای حائز علم و فضل بیکران؛ میرزا محمّد باقر قائني، كه مقدّر بود خانهاش در مشهد به عنوان بيت بابيه شناخته و معروف شود زیرا درهای آن به روی جمیع نفوسی که در جستجوی ملاّ حسین بودند و جمیع بابیان مفتوح بود؛ ملاّ احمد معلّم، که معلّم سرخانهٔ پسران سیّد کاظم بود؛ ملاّ شیخ علی، که حضرت اعلی او را به لقب عظیم مفتخر فرمودند، این فهرست اسامی مؤمنین پربارتر شد. امّا مهمتر از همه، ملاّ حسین آنچه راکه در طهران بر او گذشته بود مرقوم داشت که شرح مزبور با جواب پر از لطف و عنایت اصیلزادهٔ نوری به اوج خود رسید. او مکتوب خود را، باز هم طبق هدایت حضرت اعلی، به طبس (شهری در ولایت خراسان) نزد نمایندگان حاجی میرزاسیّد علی فرستاد که آنها آن را به یزد و از آنجا به شیراز فرستادند. وصول نامهٔ ملاً حسین و بشارات مندرج در آن موجب مسرّت زایدالوصف حضرت اعلی شد. طولی نکشید که حضرت اعلی در معیت جناب قدوس و غلام باوفای حبشی موسوم به مبارک، شیراز را در ماه شعبان ۱۲۹۰ ترک کردند. حضرت اعلی موقعی که در بوشهر منتظر رسیدن کشتی جدّه بودند، اوّلین مکتوب خود خطاب به حرم مبارک را با کلهاتی زیبا مرقوم فرمودند. این مکتوب چنین آغاز مىشود:

"بسم الله تعالى جان شيرين من حرسك الله تعالى ... خداوند شاهد است از زمان دورى از ملاقات نه اينقدر حزن احاطه نمود كه توان نوشت." بعد اظهار اميدوارى مىفرمايند كه، "خداوند عالم ... اسباب مراجعت را جارى

فرماید. "هیکل مبارک دو روز قبل وارد بوشهر شده بودند. ایشان به اطّلاع حرم مبارک می رسانند که، "گرما شدّت دارد ولی خداوند عالم حافظ است." به نظر می رسید که کشتی در همان ماه روانه خواهد شد. می فرمایند، "خداوند عالم از فضل خودش حفظ فرماید." هیکل اطهر در زمان عزیمت موفّق به ملاقات با مادرشان نشدند و لذا از حرم مبارک می خواهند که به مشار الیها سلام برسانند و طلب دعا کنند. در مورد جنسی که خواسته بودند هیکل مبارک وعده می دهند که به بمبنی نامه بنویسند. نامهٔ مزبور اینگونه خاتمه می یابد، "انشاءالله هر قسم مقدّر است خواهد شد و السّلام علیکی و رحمةالله و برکاته."(۱)

کشتی حامل حُجّاج روز ۱۹ رمضان ۱۲٦۰ مطابق با دوم اکتبر ۱۸٤٤ عازم جدّه شد <sup>(۲)</sup>

۱- توضیع مترجم: عین مکتوب هیکل مبارک در کتاب خاندان افنان، تألیف محمّدعلی فیضی، ص۱۶۶ درج است. خطّ مبارک را می توان در ابتدای نسخهٔ انگلیسی کتاب حاضر زیارت نمود.

٢- قرن بديع، طبع كانادا، ص ٥٠

## فصل چهارم اوّلین شهید

در گردش فلک و دگرگونی کائنات تنها یک چیز تغییر نمی پذیرد در تمام سالهای زندگی ام، یک امر ماندگارست شاید به لباسی دیگر پدیدار شود، امّا تغییر نمی پذیرد و آن، نزاعی ابدی بین حقّ و باطل است (۱)

تى. اس. اليوت <sup>(۲</sup>

لیدی شیل(۳) بانوئی که همسرش موسوم به شیل فرستادهٔ انگلیس د.

- The world turns and the world changes, 3ut one thing does not change,

1 all of my years, one thing does not change, lowever you disguise it, this things does not change:

he Perpetual struggle of Good and Evil.

Choruses from The Rock', I. 'The Eagle soars in the summit of leaven'. Collected Poems 1909-1962, Faber & Faber Ltd., London, 963

۲- Thomoa Steams Eliot توضیح مترجم: شاعر و داسنان نویس آمر بکایی الاصلِ انگسلیس (تولّد در سن لوئی ۱۸۸۸ - وفات ۱۹۶۵) برندهٔ جایزهٔ نوبل در سال ۱۹۲۸ ۳- Lady Sheil طهران بوده است، در کتابش تحت عنوان "تصاویر اجمالی از زندگی و آداب در ایران"(۱) اظهار داشته است که باب رسالت خود را در کاظمین عراق اعلان فرمود و "مقامات ترک این ادّعا را کفر واهانت به مقدّسات تلقی کرده حکم اعدام وی را صادر غودند. ولی کنسول ایران مدعی شد که او از رعایای شاه است و لذا به زادگاه خود عودت داده شد." بدیهی است که لیدی شیل اشتباه کرده است. زیرا که شنیده بود ملاّ علی بسطامی در عراق گرفتار و زندانی شده است. لیدی شیل او را با حضرت باب اشتباه گرفته است.

همانطور که قبلاً مشاهده شد ملاً علی به امر حضرت اعلی رهسپار عراق گردید و نسخه ای از احسن القصص را که تفسیر سورهٔ یوسف است، با خود برد. خبر و پیامی که او اعلان کرد، توجّه مشتاقانهٔ مستمعین را برانگیخت و بسیاری با علاقندی واشتیاق ندا را اجابت کردند. امّا واکنش خصانه نیز سریع بود. ملاً علی در کربلا قرّة العین را از ظهور حضرت اعلی مطلّع ساخت ولی مجاز به ذکر نام آن حضرت نبوده است. با توجّه به این حقیقت که قرّة العین به مقام رفیعی نائل آمده و در زمرهٔ حروف حیّ محسوب شده بود، ما نمی دانیم که آیا ملاً علی اطلاّعات دیگری جز بشارات ظهور حضرت باب به او داده است یا خیر. شاگردان سیّد کاظم رشتی با این که مخالی سرسخت چون سیّد ابراهیم قزوینی در کربلا داشتند، امّا در اینجا به مراتب قوی تر از نجف بودند. ملاّ علی در کربلا در امان بود. به طوری که نبیل اعظم می نویسد:

ملاً علی باکهال شهامت و شجاعت در محضر شیخ محمّدحسن، یکی از علمای شهیر فرقهٔ شیعه و در حضور جمعی از تلامیذ

برجستداش، ظهور حضرت باب را که آنها مشتاقانه انتظار مىكشيدند، ابلاغ فرمود و اعلام كرد، "دليل حقّانيت آن حضرت كلام ايشان است و گواه ايشان همان است كه اسلام بر حقّانيت خود اقامه میکند. از قلم این جوان هاشمی ایرانی که به مدرسه نرفتد. در ظرف چهل و هشت ساعت آیات بیشهار،ادعیه و مواعظ بسيار، و رسائل علميه و حكييه، معادل با تمام قرآن كه نزول آن برای حضرت محمّد بیست و سه سال طول کشید، نازل شده است. آن رئیسالعلهای مغرور و متعصّب، به جای این که از چنان براهین حیات بخش ظهور جدید در آن عصر ظلمت و تعصب، استقبال غايد بي درنگ فتوا داد كه ملا على بدعت گذارى خارج از دین است و او را از آن مجمع بیرون راند. شاگردان و تابعین او، حتی شیخیها که قبلاً به تقوی، صداقت و احاطهٔ علميهٔ ملاً على شهادت مىدادند، بلاتأمّل به آن فتوا صعّه گذاردند. پیروان شیخ محمدحسن به اعدای خود دست اتحاد دادند و او را مورد بی حرمتی و اهانت لانهایه قرار دادند. نهایتاً او را در غل و زنجیر نهاده به اولیاء حکومت عثانی سپردند، و او را مخرّب اسلام، مفتری به رسول، موجب فتنه و وهن دین، و مستوجب مجازات مرگ دانستند. ملا على تحتالحفظ مأمورين حکومتی به بغداد برده شد و توسّط والی آن شهر محبوس و مسجون گردید.

آقا مصطنی بغدادی<sup>(۱)</sup> در شرح حال مختصری که بر حسب تقاضای جناب میرزا ابوالفضائل راجع به زندگی و خاطرات خود نوشته، ورود ملاّ علی به بغداد و وقایع بعد از آن را چنین شرح میدهد:

فرستادهٔ حضرت اعلی، ملاّ علی البسطامی (۲)، در سنهٔ ۱۲۹۰ هجری (۱۸۶٤ میلادی) به کوفه رسید و به توزیع کتب و مقالات و الواح در میان روحانیون پرداخت. در اثر این کار، دستهای از روحانیون در نجف و کربلا به خوف و هراس افتاده به مخالفت برخاستند و به شدّت تمام به انکار حقایق پرداختند. حکومت پس از اطلاّع از ماوقع و با توجّه به این که مبادا فتنه و اضطرابی به دنبال باشد صلاح در این دانست که آن فرستاده را دستگیر و کتب و الواحی را که در اختیار داشت ضبط و وی را به بغداد، عاصمهٔ آن ایالت، بفرستد. در آن زمان نجیب پاشا، مردی که کربلارا تسخیر کرد، والی بغداد بود...

وقتی فرستاده به بغداد رسید، نجیب پاشا او را زندانی نمود و کتب و جزوات را در آرشیو دولتی محفوظ نگاهداشت. پدرم، شیخ محمّد، هر روز در زندان با آن فرستاده ملاقات میکرد و به مدّت

۱- آقا محمد مصطنی در تمام ایّام حیات به امری که اقبال نموده بود، با شوق و افتخار به خدمت قائم. چندین سال در بیروت از زائرین مواظبت می کرد و لوازم آنها را فراهم می نمود. فرزند ایشان آقا حسین اقبال در سالهای بعد نیز با صمیمیت به همین کار اشتغال داشت و فرزند دیگر مشارالیه دکتر ضیاء بغدادی مقیم ایالات متحده آمریکا به خدمت گرانبهائی نائل گردید.

۲- آقا محمّد مصطفی به زبان عربی نوشته است.

سه ماه به اصغاء کلمات الهی می پرداخت و آنچه را استاع می نمود در دسترس متحرّیان حقیقت قرار می داد به طوری که در آن مدّت کوتاه عده کثیری از اشخاص ایمان آوردند از جمله شیخ بشیرالنّجنی مجتهد هفتاد و پنج ساله و دیگری شیخ سلطان الکربلائی و گروهی از همراهان او در کربلا و همچنین سیّد محمد حعفر و سیّد علی بشر و گروهی با وی در شهر کاظمین و شیخ محمد شبل (پدر نویسنده) و سیّد محسن الکاظمی و شیخ محمد شبل (پدر نویسنده) و سیّد محسن الکاظمی و شیخ صالح الکریمی و عدّهٔ از روستائیان همراه او مانند شیخ عبّاس و ملاّ محمود و عبدالهادی و مهدی و غیره

وقتی حکومت متوجّه شد دامنهٔ آن امر الحی گسترش یافته و پیشرفت روزافزون دارد، نجیبپاشای سابقالذّکر به مجتهدین قام مناطق دستور داد همگی در بغداد مجتمع شوند...(۱) آنها پدرم شیخ محمّد را احضار نمودند ولی پدرم با لباس مبدّل بغداد را ترک کرد به جهت آن که دانسته بود که والی میخواهد او را وادار نماید علیه دیانت یوم الجزاء شهادت بدهد. آنان فرستادهٔ (حضرت اعلی) را به آن مجمع مخوف آوردند و از او پرسیدند که صاحب این امرکیست؟ او در جواب گفت، "این روح الحقی موعود (۱) اسب.

۱- اشخاص حاضر در آن اجتماع عبارت بودند از شیخ نجف این شیخ جعفر و شیخ موسی از نجف. سید ابراهیم القزوینی از کربلا: شیخ محمد حسن یاسین و شیخ حسن اسدالله از کاظمیه: سید محمد الالوسی و سید علی نقینالاشراف و محمدامین الواعظ و شیخ محمدسمید مفتی شافمی از بغداد. غیر از اینها افراد دیگری نیز بودند. (آقا محمد مصطفی بغدادی).

٢- توضيح مترجم: روحالحق يا روح راستى از جمله اشارات حضرت مسيح به نام موعودٍ زمان آخر است.

او موعود جمیع کتب الهی است. سپس ادعیه و آیاتی تلاوت و آنان را دعوت به قبول این امر الهی نمود. ولی پذیرش این امر برای آنان سخت بود. لذا در نهایت تکبر و نخوت، سخت بر انکار و اعراض قیام نمودند و در متهم کردن او به ار تداد و بدعت هم آواز شده فتوای قتل او را صادر کردند و به این ترتیب بر آن بجمع شوم و بدعاقبت خاتمه بخشیدند. والی شرح ماوقع را به باب عالی (۱) نوشت و از آنجا دستور رسید که فرستادهٔ مزبور مغلولاً با کتابهایش به عاصمه اعزام گردد. آن فرستاده شش ماه تمام در زندان بغداد به اشد عذاب مبتلا بود و سپس وی را تحت الحفظ از نردان بغداد به اسد عذاب مبتلا بود و سپس وی را تحت الحفظ از طریق موصل به باب عالی فرستادند. شهرت امر مبارک در موصل بلند شد و پس از ترک موصل، دیگر خبری از آن فرستاده به دست نیامد (۱)

ماژور هنری راولینسون<sup>(۳)</sup>، که در آن زمان نمایندهٔ سیاسی بریطانیا در

۱ - نوضیع مترجم: مقصود از باب عالی، مرکز حکومت عثمانی است.

۲- تاریخچهٔ زندگی آقا محمدمصطفی بندادی به قلم خودش فقط مشتمل بر ۲۴ صفحه است. این کتاب دوم از دو جلد کتابی است که در قاهره با هم به طبع رسیده است. تاریخ انتشار ذکر نشده است.

۲- سرلشکر سر هنری راولینسون Sir Henry Rawnilson (۱۸۱۰–۱۸۱۰) یکی از اشخاص برجستهٔ اروپائی در قرن نوزدهم بوده است. او همان کسی است که رمز کتیبهٔ مستقوش بها خطوط مسیخی دوی صخرههای بیستون در غرب ایران حاکی از فتوحات داریوش کبیر راکشف کرد. نامبرده مانند سر جان ملکم Sir John Malcolm در شرکت هند شرقی East India Company وارد خدمت کردید. شش سال بعد با دو افسر دیگر انگلیسی برای آموزش قشون ایران عزیمت نمود، امّا پس از

بغداد بود، کیفیت دستگیری ملا علی را در گزارش خود به تاریخ هشتم ژانویه آ ۱۸٤۵ خطاب به سر استراتفورد کانینگ (۱) سفیر انگلیس در استانبول، این چنین شرح داده است:

مفتخرم مطالب زیر را که در حال حاضر موجب هیجان و آشوب در این منطقه گردیده و عواقب آن تشدید سوء تفاهات محدد بین دولتهای ایران و عنانی را تهدید میکند، به اطلاع عالیجناب برسانم.

حدود سه ماه قبل یکی از روحانیون درجه دوم شیراز به کربلا آمده است. او نسخهای از قرآن را به همراه داشت که اظهار

دو سال به علّت آغاز نزاع محمّدشاه با انگلستان، الحراج شد. بعد، مأمور خدمت در قندهار شد و بنا به میل خودش به عراق انتقال یافت. چون که میخواست تحقیقاتش در حوالی غرب ایران را ادامه دهد. او کار ناتمام لایارد در نینوا را نیز دنبال نمود. موزهٔ بربتانیا دارای گنجینهای غنی از اکتشافات باستانی تقدیمی وی میباشد. از سالهای ۱۸۵۹ تا ۱۸۵۹، مدّت کوتاهی مقام وزیر مختار انگلیس در طهران را به طور موقت به عهده داشت. آنگاه تا آخر حیات در شورای هند در لندن به خدمت پرداخت و وقت خود را وقف نگارش و کارهای علمی نمود.

هیئت امنای موزهٔ بریتانیا در سالهای ۱۸۷۰ تا ۱۸۸۴ تحت نظارت مشارًالیه چهار جلد از کتیبه های خطوط میخی را انتشار داد.

۱- Sir Stratford Canning -۱ - تـــرضيح مــــترجــــم: Sir Stratford Canning -۱ - Sir Stratford Canning -۱ - وفات اوت ۱۸۸۰) سیاستمداری که به طور متناوب مدّت پیست سال (۱۸۵۸ - ۱۸۵۸) نمایندگی بریتانیا در دربار عثمانی را داشت و نفوذی عظیم بر سیاست ترکیه اعمال نمود.

می نمود مبشّر امام مهدی به وی تسلیم نموده که به عنوان نشانهای از قریبالوقوع بودن ظهور آن حضرت است ارائه دهد. کتاب مزبور در اثر تفحّص بیشتر معلوم شد که در بسیاری عبارات اصلی دچار تلویج و تفسیر شده است با این هدف که دنیای اسلام را به ظهور قریبالوقوع امام آماده سازد و شخصی که این اصلاح متن كتاب به او نازل شده، به عنوان مبشّر ملهُم و حقيقي او شناخته شود. در نتیجه گروهی از علمای شیعه در نجف و کربلا اعلان داشتند که آن کتاب آمیخته به کفر است و هشدار داده شد که عالم شیرازی که محتوای کتاب را انتشار میدهد عنصری خطرناک میباشد. با وجود این، بخش بزرگی از شیعیان نجف معروف به اصولی که اخیراً به عنوان پیروان مجتهد بزرگ، شیخ كاظم، شهرت يافتهاند و علناً منتظر ظهور قريبالوقوع امام بودند، محتوای کتاب را پذیرفتند و اعلام کردند آمادهٔ پیروی از مبشّر به محض ظهور او هستند. بعد از آن، طولی نکشید که این گروهها به علّت مخالفتهای محلّی، توسّط شیعیان متعصّب به عنوان مرتد به حکومت معرفی شدند و بدین ترتیب تمام نظرات متوجهٔ نسخهٔ تحریفشدهٔ قرآن گردید که اینان بدان اعتقاد داشتند. آن کتاب ضبط و حامل آن به اتّهام اهانت به مقدّسات اسلام و اختلال در نظم عمومي به بغداد آورده و بزندان افكنده شد.(۱)(۲)

۱- سند وزارت خارجه. مورَّخ ۸ ژانویه ۱۸۴۵ به شمارهٔ ۲۴۸/۱۱۴ منضمٌ به نامهٔ راولینسون مسورَّخ ۱۶ ژانویه ۱۸۴۵ خطاب به شیل

ملاً علی اوّلین شهید دیانت بابی است که دستگیری و شکنجهٔ او چند ماهی بیش طول نکشید. با وجود این او محور حدسها و گهانها، موضوع گزارشهای رسمی و سبب تشدید اختلاف بین فرق سنی و شیعه و حکومات ایران و عنمانی بوده است. مقامات اروپائی که ناخواسته به این ماجرای مبهم کشیده شدند، عبارت بودند از سرگرد راولینسون که گزارشهای مطوّل و متعدّدی به سِر استراتفورد کانینگ در استانبول و سرهنگ دوم شیل در طهران می داد و از آنها نظر می خواست؛ مسیو تیتوف(۱)، سفیر روسیه در استانبول که در قانع کردن باب عالی به جلوگیری از اعدام "روحانی ایرانی" توسّط نجیب باشا و اِعهال "ملایم ترین مجازات موافق با آرامش عمومی" با کانینگ پیوست؛ و لرد آبردین، وزیر امور خارجه بریطانیا در لندن، که از نتیجهٔ نهایی رسماً اطّلاع می یافت.

اگرچه مراسلات سرگرد راولینسون در بعضی جنبه ها به علّت اطّلاعات اندک و دست دوم و حتّی نادرست، مورد تردید شدید است، با این همه گویای

۳- سرگرد راولینسون، هیچ جا نام این روحانی را که گفته می شود قرآن "جعلی" با خود داشته ذکر نکرده است. مسلم است این روحانی که راولینسون دربارهٔ او مطلبی نگاشته و صرفاً به این علّت که از شیراز آمده او را به اشتباه "شیرازی" خوانده، کسی جز ملاً علی بسطامی نمی توانست باشد. اشارات مکرر او به پیروان سیّد کاظم به عنوان فرقهٔ "اصولی" نشان می دهد که اطلاً عات راولینسون در این زمینه بسیار محدود بوده، زیرا این نفوس به شیخیه معروف بودند. کاربرد این عنوان برای مخالفین سیّد کاظم مناسب تر است. آنها و همتایان آنها موسوم به "اخباریون" پیروان روشهای متفاوتی در تفسیر در مذهب شیمه بودند. برای توضیح بیشتر دربارهٔ این مکاتب فکری به تاریخ ادبیات ایران اثر براون جلد ۴ صفحات ۴-۲۷۴ (انگلیسی) مراجعه نمایید.
 M. de Titow -۱

اغتشاش، بلوا و مخالفتهای ناشی از ادّعای حضرت اعلی و تبلیغات ملاّ علی است. راولینسون به کانینگ این چنین مینویسد:

روحانیت سنی قضیه را با روحیهٔ کیندتوزانهٔ تعصّب و تحجّر پیگیری نموده و کینهٔ دیرینهٔ آنان سبب تحریک حسّ همدردی فرقهٔ شیعه در جهت حمایت از زندانی ایرانی شده است ... اکنون مسأله به نزاع و ستیزهٔ تلخ و خصانه بین فرقههای شیعه و سنی، یا چون همین وضعیت در این بخش از امپراطوری عنمانی وجود دارد، بین جعیت ترک و ایرانی تبدیل شده است. (۱)

نجیب پاشا والی بغداد مسئولیت سُلطه بر اوضاع و جلوگیری از طغیان احساسات را به عهده داشت و ضمناً خود او سنی متحجّر و متعصّبی بود: رأی او بر این قرار گرفت که شیعیان باید تسلیم اقتدار سنی شوند و مصمّم شد از دخالت ایرانیان در امور حوزهٔ ولایت و پاشایی خویش ممانعت کند. معهذا راولینسون گزارش می دهد:

در همان زمان نجیب پاشا برای آن که به اقدامات خویش وجههٔ رسمی ببخشد و ظاهر امر را از حرکتهای ایذایی صرفاً فرقدای مبر اسازد، علمای اعلام نجف و کربلا را دعوت کرد تا با همکاری پیشوایان مذهب سنی در بغداد رسماً محکمهٔ تفتیش عقاید را تشکیل دهند. انتظار ندارم که از حضور اجباری و توام با اکراه

۱- سند وزارت امور خارجه مورّخ ۸ ژانویه ۱۸۴۵ به شمارهٔ ۲۴۸/۱۱۴

فوق العادة علمای تشیّع فائده ای عاید گردد. آنها احتالاً تلاش خواهند کرد جان هموطن نگون بخت خویش را نجات دهند و تبعید فرستادهٔ مزبور و رؤسای فرقهٔ اصولی را به عنوان ساده ترین روش برای سرکوب ارتداد مطرح نمایند ... ولی آنها مرعوب خواهند شد و پیشنهادشان رد می شود. (۱)

فیالواقع محکدای چنین فاقد کارایی متشکّل از علمای شیعه و سنی نمی توانست دربارهٔ مجازات ملاّ علی به توافق دست یابد. در تاریخ ۱۹ ژانویه ۱۸٤۵ راولینسون به شیل که در طهران بود چنین نوشت:

محکهٔ تفتیش عقاید که به منظور محاکمهٔ عالم ایرانی دعوت به تشکیل شده بود، روز دوشنبهٔ گذشته (۱۳ ژانویه) به ریاست عالیجناب نجیب پاشا منعقد گردید. ملا عبدالعزیز<sup>(۲)</sup> نیز در جلسه حضور داشت تا سبب قوّت قلب عالم ایرانی گردد. نسخهٔ تحریف شدهٔ قرآن در جلسه ارائه و دربارهٔ آن بحث شد و کفرآمیز بودن سند مذکور باتفاق آراء مورد تأکید قرار گرفت و اظهار شد هر کس معترف به این نوشته ها باشد، مستوجب کیفر مرگ است. سپس بحث در این باره درگرفت که آیا شخص شیرازی خود به داشتن اعتقاد به این نسخهٔ کفرآمیز ارائه شده اعتراف می غاید؟ او صراحتاً این اتهام را رد کرد و گرچه شهودی در دادگاه معرفی شدند و اظهار داشتند که وی در حضور آنها اعتقاد

خود را به قبول متن بجعولی که همراه داشته اعلام کرده است، با وجود این چون بدلائلی تردید در صحّت شهادت آنان وجود داشت، علمای شیعه حاضر شدند که این فرصت را به او بدهند که اظهارات خود را در حضور جمع انکار نماید ... بعد از بحث مفصل قضات سنی رأی دادند که متّهم محکوم به ار تداد و کفرگوئی است و فتوای قتل او را دادند در حالی که علمای شیعه حکم را تغییر دادند و اظهار داشتند که وی فقط متّهم به انتشار مطالب کفرآمیز است و در نتیجه مستوجب هیچ مجازاتی شدیدتر از زندان یا تبعید نیست...

## راولينسون اضافه ميكند:

من متوجه هستم که هیجانات غیر قابل کنترلی در کربلا و نجف در ارتباط با ظهور امام منتظر در شرف وقوع است و نگرانم که اقدامات جاری فعلی به جای این که هیجانات را تخفیف دهد بر شدت آن سفزاید (۱)(۱)

۱- سند ۲۴۸/۱۱۴ وزارت خارجه به تاریخ ۱۶ ژانویه ۱۸۴۵

۲- نامه راولینسون به شیل حاکی از آن است که ملا علی اعتقاد خود را انکار کرد و حال آن که غیر از شواهد ایشار و شجاعت ببروان حضرت اعلی که مکرراً در تاریخ مذکور افتاده، مسائل دیگری باید مد نظر فراد کیرد. سرکرد راولنسون در جلسهٔ علما که آن را به عنوان جلسه تفتیش عقاید می نامد، شخصاً حضور نداشنه، بنابراین اطلاعات او دست دوم است. از طرفی ظهور و بروز خصومت سنّی و شیمه عامل دیگری است که این موضوع را ببچیده ساخته است. "ظهور امام" ضرورتاً نبایستی مخل اعتقادات جماعت سنّی

دخالت شخص نجیب پاشا، به طریق دیگر در جریان وقایع مؤثر افتاد وی با ارجاع موضوع به باب عالی از استرداد زندانی ایرانی به موطن اصلی، که خواسته حاج میرزا آقاسی صدر اعظم ایران بود ممانعت کرد.

تقاضای مشابه دیگری برای استرداد ملاً علی به دستگاه قضائی ایران، توسط محبّعلیخان والی کرمانشاه خطاب به سرگرد راولینسون به عمل آمد. زیرا چنان که او نوشت:

اولاً صحیح نیست هر نفسی را به صرف اتهامی که ممکن است صحت داشته باشد یا نداشته باشد دستگیر و زندانی نمود. ثانیاً بر فرض این که او (فرد شیرازی) مجرم باشد او از اتباع دولت علیه ایران است و نباید توقیف شود. و اگر جرم او ثابت شده باشد مجازاتش باید تبعید از خاک عثانی باشد. بنابراین ضروری به نظر رسید که این موضوع را به شها، دوست عزیز، ارجاع کنم و درخواست نمایم که شها به عنوان یک خیرخواه و حفظ مراتب مودت بین دو دولت مذکور، با عالیجناب عالی پاشا دربارهٔ این

بوده باشد، زیرا اجل تسنّن هرگز معتقد به امامت و غیبت امام دوازدهم نبودهاند. بعلاوه، آنچه که تصوّر می شود مورد انکار ملاً علی قرار گرفته، بر طبق اظهار راولینسون، نسخهٔ تحریف شده ای از قرآن بوده است. آیا ملاً علی برای این که ابلاغ کلمه کند یا اثبات حقیقت نماید مجبور بوده است که نسخهٔ تحریف شده ای از قرآن داشته باشد؟ در این صورت این سؤال نیز باید مطرح شود: اگر ملاً علی، مردی که خبر ظهور حضرت باب را آورد تبری کرده بود، چرا "در ارتباط با ظهور امام منتظر،" "اینهمه ناآرامی و آشوب قابل توجه" در کربلا و نجف محسوس می شد؟.

موضوع مكاتبه و پیشنهاد غائید كه اگر جرم ایرانی مزبور كاملاً تأیید شده باشد، باید به كرمانشاه اعزام گردد تا وی را برای مجازات به طهران انتقال دهم و چنانچه انهامات وارده به وی بدخواهانه و بی اساس باشد، باید آناً از حبس آزاد و مرخص گردد. به هر حال ادامهٔ حبس او دون شأن و خلاف (رسوم و آداب) می باشد (۱)

این درخواست را راولینسون طبق مقرّرات به نجیب پاشا تسلیم نمود. امّا چون والی قبلاً موضوع را بعد از بررسیهای محکمه شرعی به باب عالی ارجاع کرده بود، شخص زندانی در توقیف حکومت عثانی باقی ماند.

در تاریخ پانزده آوریل راولینسون به کانینگ این چنین گزارش داد:

دیروز دستوری به نجیب پاشا رسید مبنی بر این که عالم ایرانی را که در سه ماه

گذشته در زندان بغداد محبوس بوده، به قسطنطنیه اعزام دارد ... عالیجناب در

صدد است این دستور سریعاً به مورد اجراه گذارده شود." راولینسون در همان

نامه چنین اظهار داشته است:

... فی الواقع هر قدر دولت عنانی این مجتهدین (۲) را خوار بشهارد، به نظر من تسلّط آنها بر اذهان مریدان آنها بیشتر خواهد شد. بنابراین تنها نتایج حاصلهٔ احتالی در ممانعت آنها از ایفای وظایف عمومیشان، انزوای کاملتر جامعهٔ ایرانی در این ایالت و

در باریخ اسمیمهٔ نامهٔ راولینسون به شیل به تاریخ ۱۶ ژانویه

ازدیاد احساسات کینه توزانه نسبت به فرقهٔ حاکم یعنی سنی خواهد بود. (۱)

در آخرین روز ماه آوریل، راولینسون یک مرتبهٔ دیگر به کانینگ نوشت:

فرصت را مغتنم شرده به استحضار عالی میرسانم عالم شیرازی که مدّ تی طولانی در اینجا محبوس بود به عنوان یک زندانی همراه با یک پیک رسمی که آخرین پست را به بغداد آورد، تحت الحفظ به استانبول فرستاده شد.(۲)

در این ضمن در ماه فوریه سرگرد راولینسون در رابطه با حضرت باب به استنتاج غلطی رسید که وقایع بعدی خلاف آن را ثابت کرد. او روز هیجدهم به کانینگ چنین گزارش داد:

... هیجانی که مدّتی در این منطقه در ارتباط با ظهور امام مهدی
منتظر در میان شیعیان بروز کرده بود به تدریج فرو مینشیند.
مدّعی کاذبی که خود را به عنوان مبشّر امام معرفی کرده بود ...
چون شخصاً احساس خطر کرد که ضوضایی که در پاییز،
موقعی که از ایران به مکّه میرفت، در کربلا ایجاد کرده بود،

۱- سند ۱۹۵/۲۲۷ وزارت خارجه به تاریخ ۱۵ آوریل ۱۸۴۵ ۲- سند ۱۹۵/۲۳۷ وزارت خارجه به تاریخ ۳۰ آوریل ۱۸۴۵

تداوم یابد، از ادعای خود صرف نظر کرد.(۱)

راولینسون ده روز بعد نیز در نامدای به شیل به خطا نوشت، "مدّعی کاذب ... مانند یک مسافر عادی به کاروان زائرانی پیوست که از طریق دمشق و حلب به ایران میروند."(۲)

در ملاحظهٔ این واقعهٔ بازداشت، مسجونیت و تبعید اوّلین شهید بابی چهار نکته شایان توجّه خاص میباشد: اوّلاً در حالی که در شیراز، حسینخان والی فارس، بابی ها را شکنجه میداد، حکومت ایران در صدد بود ملاّعلی را در بغداد نجات دهد. ثانیاً در حالی که روحانیّون شیعه خواهان مجازات خفیق در حق ملاّعلی بودند، اهل سنّت خواهان مجازات مرگ او بودند. ثالثاً نکتهای که برای محقّقین دیانت بابی حائز اهییّت میباشد این است که از اوّلین مرحلهٔ تاریخ آن، شایعات و اطّلاعات غلط دربارهٔ حضرت اعلی شیوع داشت. این نکته نیز بسیار جالب است که این واقعه به لرد آبردین وزیر امور خارجه انگلیس در ندن گزارش می شده است. امّا دربارهٔ ملاّعلی و اینکه دقیقاً چه اتّفاقی برای او افتاد، در کجا وفات یافت و در چه نقطه ای به خاک سپرده شد، تماماً در زمرهٔ اسرار باقی مانده است. گفته شده که او در زندان کرکوک وفات یافته، امّا هیچ دلیل قانع کننده ای در دست نیست. به هر حال او اوّلین نفس مقدّسی از خیل دلیل قانع کننده ای در دست نیست. به هر حال او اوّلین نفس مقدّسی از خیل عظیم شهداً بی است که طولی نکشید تعداد آنها به صدها و هزاران نفس رسید.

۱- پسند وزارت خارجه به شمارهٔ ۱۹۵/۲۳۷ مورَخ ۱۸ فوریه ۱۸۴۵

۲- سند وزارت خارجه به شمارهٔ ۲۴۸/۱۱۴ مورّخ ۲۸ فوریه ۱۸۴۵

## فصل پنجم زیارت مکه: خانهٔ کعبه

جلوه بر من مفروش ای ملک الحاج که تو خانه میبینی و من خانه خدا میبینم حافظ

عزیت آن حضرت به سوی جدّه محتملاً با یک کشتی شراعی موسوم به "فتوحالرّسول" بوده است. شخصی به نام محمّد باقرخان بیگلر بیگی (۱)، دائی محمّدشاه، که یکی از صاحب منصبان برجستهٔ فارس موسوم به شکراللّه خان نوری را در التزام خود داشته با آن حضرت هسفر بوده اند. ما مطمئها می دانیم که در آن کشتی دو نفر از هشهری های آن حضرت یکی به نام حاجی ابوالحسن که در همان رشته تجارت پدری حضرت ربّ اعلی اشتغال داشته و دیگری به نام شیخ ابوهاشم برادر شیخ ابوتراب، امام جمعه شیراز، هسفر بوده اند. حاجی ابوالحسن مجدوب جمال و کهال و حسن اخلاق همشهری خود، این سیّد جوان، می شود در حالی که از ادّعای آن حضرت بی خبر بوده است. امّا پس از آگاهی از دعوی آن حضرت بلادرنگ در زمره پیروان وفادارشان در می آید ولی شیخ از احتمامی که به حضرت باب گذاشته می شد، احساس می آید ولی شیخ از احتمامی که به حضرت باب گذاشته می شد، احساس حسادت شدید می کرد و خصم لدود ایشان شد. گو این که برادرش امام جمعه شیراز، در حفظ منافع حضرت باب نهایت جدّ و جهد را مبذول می داشت (۱)

۱- دارای منصب مهم و مسئول حفظ نظم عمومی در یک شهر.

۲- حاجی شیخ یحیی فرزند و جانشین ایشان به هنوان امام جمعه. که تا سال ۱۹۱۹ تا کهنسالی همر نمود. در هر زمان ممکن از بهاتیان حمایت میگرد.

حاجی ابوالحسن حکایت نموده که طی آن سفر شیخ ابوهاشم روز به روز نخوتش بیشتر میشد، فتنه جوئی میکرد، مزاحم و متعرّض مسافران میشد و سیّد جوان را هدف خاص اهانتها و فحّاشیهای خود قرار میداد. کار به جائی رسید که ناخدای عرب کشتی از رفتار گستاخانه و اهانت آمیز او به ستوه آمد و دستور داد او را گرفته به دریا اندازند. ولی به طوریکه حاجی ابوالحسن روایت کرده حضرت ربّ اعلی قدم پیش نهاده وساطت و شفاعت او را نمودند. با این وجود ناخدای کشتی مصمّم بود که از شرّ شیخ شرور خلاص شود و همین که آن حضرت متوجّه شدند ملوانان کشتی در صددند شیخ ابوهاشم را از عرشه به دریا بیندازند، خود را بر وی افکنده او را نگاه داشتند و ابوهاشم را از عرشه به دریا بیندازند، خود را بر وی افکنده او را نگاه داشتند و عرب متعجّب گردید، چون که آن شیخ بیش از همه کس آن سیّد جوان را با غرب متعجّب گردید، چون که آن شیخ بیش از همه کس آن سیّد جوان را با خبث اعمال خود معذّب ساخته بود. ولی آن حضرت در جواب فرمود کسی که رفتارش چنین است، به نفس خود بیشتر صدمه میزند. انسان باید متحمّل، رفتارش چنین است، به نفس خود بیشتر صدمه میزند. انسان باید متحمّل، بردبار و بخشنده باشد.

اعبال حجّ باید در روز نهم و دهم ماه ذی الحجّه که آخرین ماه سال قمری اسلامی است. روزیست که اسلامی است. انجام شود. روز دهم عید الاضحی (۱) است. روزیست که حضرت ابراهیم فرزند خود را برای قربانی آماده نموده بود و آن روز در سراسر جهان اسلام گرامی شمرده می شود. هر گاه عیدالاضحی با روز جمعه مصادف گردد، حج آن سال حج اکبر نامیده می شود. در سال ۱۲٦۰ (۲۰ دسامبر ۱۸٤٤ در روز جمعه واقع شد. به همان مناسبت، عدهٔ حجاج زیاد تر بود. بنا بر حدیثی اسلامی، ظهور حضرت قائم در سالی که حج اکبر

۱- در ایران معمولاً این یوم را عید قربان میخوانند.

است، اتّفاق ميافتد.

یکی دیگر از زائرین برجستهٔ آن سال ۱۲٦۰ یکی از مشاهیر علما و عالم موسوم به سیّد جعفر کشنی بود که فرزندش سیّد یحیی (که بعدها به وحید ملقّب و مشهور شد) مقدّر بود یکی از برجسته ترین مؤمنین به حضرت باب شود.

سفر به جدّه طولانی، پر مشقّت و خسته کننده بود. دریا اغلب طوفانی و کشتی دستخوش امواج شدید می شد، آن هم کشتی شراعی عرب که معلوم است فاقد وسایل رفاهی است. خود هیکل مبارک در کتاب مبارک بیان فارسی می فرمایند: "چون میسّر نشد آب بردارند به مدنی (۱) گذرانده..." (۲) حاجی ابوالحسن چنین نقل کرده است:

کشتی از بوشهر که به راه افتاد پس از دو ماه به ساحل جدّه بندرگاه حجاز رسید. در کشتی این فضل شامل حال من شد که چه روز و چه شب حضرت اعلی یا جناب قدوس را زیارت غایم و مشاهده می کردم که حضرت ربّ اعلی پیوسته مشغولند و حضرت قدّوس در محضر مبارک بودند. هیکل مبارک می فرمودند و قدّوس می نوشت. حتّی وقتی که کشتی دچار اضطراب شدید و طوفان سخت بود و همهٔ مسافرین آن را ترس و پریشانی احاطه کرده بود هیکل مبارک با کیال اطمینان و متانت به کار خود مشغول بودند و قدّوس در محضر مبارک به نگارش آیات نازلهٔ از فم مطهّر می پرداخت. آثار متانت و سرور وجه مبارک به واسطه وقوع طوفان هائل و هیاهوی حجّاج ابداً

۲- بیان فارسی، باب شانزدهم، واحد چهارم

## تغییر نمی کرد و او را از مقصود خود باز نمی داشت. (۱)

در جدّه حضرت اعلی با همراهان لباس احرام (۲) پوشیدند. آن حضرت بر شتر سوار شده به جانب مکّه متوجّه شدند. جناب قدّوس پیاده راه می پیمود و ملازم هیکل مبارک بود. از جدّه تا مکّه همچنان پیاده می رفت و پیاده رفتن را در محضر مبارک ترجیح می داد. روز دهم ذی الحجه آن حضرت مراسم قربانی را به جای آوردند. بدین تر تیب که نوزده گوسفند خریداری کرده ۹ گوسفند را به اسم خود و ۷ گوسفند را به نام جناب قدّوس و سه رأس را به نام غلام حبشی قربانی کردند و گوشت آنها را بین فقراء و مستمندان آن نواحی تقسیم فرمودند. حاجی میرزا حبیب الله افنان به نقل از حاجی ابوالحسن در کتاب خاطرات خود مذکور داشته است که پس از اعبال مراسم حج هنگامی که خاطرات خود مذکور داشته است که پس از اعبال مراسم حج هنگامی که صحن کعبه و پشت بام خانه های اطراف مملو از حجّاج بود، حضرت اعلی با تکیه به دیوار کعبه حلقه در کعبه را به دست مبارک گرفته و به صوت بلند سه تکیه به دیوار کعبه حلقه در کعبه را به دست مبارک گرفته و به صوت بلند سه بار به نهایت فصاحت و بلاغت بیان فرمودند:

# إنَّى أَنَا القَائمُ الَّذِي كُنْتُمْ بِظُهُورٍ وِ تُوعدون.

سالها بعد حاجی ابوالحسن به خاطر آورد که سکوتی آناً حضار را در بر گرفت. در آن وقت مفهوم ضمنی و کامل آن گفتار و کلام مهم و خطیر باید چنان اجتاع عظیم عظیم مردم را غافلگیر کرده باشد. امّا خبر دعوی آن سیّد جوان در محیطی دانم الاتّساع انتشار یافت.

۱ -- رجوع شود به تفسیر در آخر کتاب.

حقیقتی که اعلام کرده ام، اعلان نمایی. به این ترتیب نفسی که قائل به حق و حقیقت است معلوم و مشهود و کاذب به شقاوت و رسوایی ابدی محکوم گردد. آنگاه راه راست و حق برای همه آشکار شه د.

محیط چون این بیانات مبارکه را شنید و اتمام حجّت را کامل و شدید دید، دست و پای خود را گم کرد و خود را زبون یافت و عرض کرد:

مالک من آقای من! اوّلین روزی که در کربلا شها را زیارت کردم احساس غودم که مطلوب اصلی و محبوب واقعی من شها هستید. از هر نفسی که از شها اعراض کند تبرّی می جویم و از کسی که به قدر ذرّه، در طهارت ذات و قدس و بزرگواری شها شک و تردیدی داشته باشد برکنارم. خواهش دارم بر ضعف من رحمت آورید و التماس می کنم مرا از این حیرت و سرگشتگی نجات دهید. الان در این مقام مقدس قسم یاد می کنم که انشاءالله به نصرت امر شها قیام نمایم و به طاعت شها بپردازم و اگر آنچه را بگویم مخالف نیّت قلی من باشد از رحمت حضرت رسول الله بگویم مخالف نیّت قلی من باشد از رحمت حضرت امیر علیه السلام بی نصیب بمانم و از ولایت حضرت امیر علیه السلام محروم باشم.

حضرت ربّ اعلی به سخنان او گوش می دادند و در عین حال به ضعف روح و ذلّت نفس او اطلاّع داشتند و به او فرمودند:

-

زيارت مكَّه

یک روز حضرت ربّ اعلی در مکّه با میرزا محمّد حسین کرمانی معروف به محیط<sup>(۱)</sup> روبرو شدند. از قضا محلّ ملاقات آنها نزدیک حجرالاسود بود. حضرت باب دست او راگرفته فرمودند:

ای محیط تو خود را از اعظم رجال شیخیه و مفسّر برجستهٔ تعالیمش می بنداری و حتی باطناً مدّعی هستی یکی از اوصیاء مستقیم و وارثین به حق نورین نیرین، آن دو نجم دری که بشارت به طلوع شمس هدایت دادند، هستی. اینک نگاه کن من و تو در مقدّس ترین مکان حاضر و محیط متبرّک حول آن حضور داریم. نفس مقدّسی که روحش در این مکان حاضر و ناظر است مى تواند سبب شود حقّ و حقيقت بلافاصله مشهود و معلوم و از باطل مشخّص و متایز شود و هدایت از ضلالت نمتاز گردد. حال حقیقت را اعلام میکنم که هیچکس به جز من در شرق و غرب عالم نيست كه بتواند مدّعي شود باب معرفت الله است. برهان من همان دليل و برهان است كه حقيقت محمّد رسول الله را ثابت و میرهن ساخت. هرچه میخواهی از من بیرس؛ حال، در همین لحظه متعهّد میشوم آیاتی را که حقّانیت رسالت مرا ثابت می سازد، نازل نمایم. اینک تو را مخیر قرار می دهم که یا امر مرا از دل و جان بیذیری و یا آن که به کلّی اعراض نمائی. شق ثالثی ندارد. اگر رسالت مرا رد می نمایی و اعراض را بر اقبال توجیح میدهی دست تو را رها نمی کنم تا علناً اعراض خود را از حتی و

۱- محیط بعد از درگذشت سیّد کاظم ادعای ریاست طائفهٔ شیخیه را دانت.

براستی میگویم حتی اکنون حق از باطل ممتاز است. ای قدّوس که به من ایمان آورده ای و ای حرم مقدّس حضرت رسول الله، در این ساعت شها هر دو را شاهد و گواه میگیرم. ما آنچه را که بین من و او گذشت دیدید و شنیدید. از شها و از خدای بصیر، علیم و حکیم که اعلی و اعظم از شها و شاهد مطمئن و غائی من است، می خواهم که بر من شهادت دهید. ای محیط هر آنچه ذهن تو را مشغول و تو را متحیر ساخته بپرس. به تأیید و اعانت المی لسان من به آنچه که حلال مشکلات تو است، تفوّه کند تا بر علوّبیان و سیو کلام من شهادت دهی و واقف گردی که احدی جز من قادر نیست حکمت مرا به ظهور و بروز رساند.

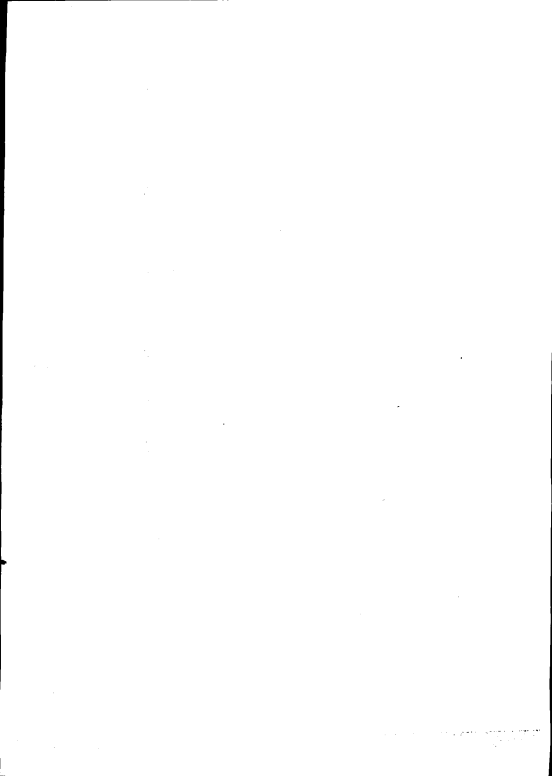
میرزا میط چند سؤال به محضر مبارک عرض کرد و با شتاب به سوی مدینه روی آورد. حضرت رب اعلی در جواب سؤالات مزبور رسالهٔ بین الحرمین را آبازل فرمودند که همانطور که از اسم آن معلوم است در را و عزیمت به مدینة النّی عزّ نزول یافت. محیط بر خلاف وعدهٔ خود مدّت زیادی در مدینه غاند، امّا توقیع آن حضرت در کربلا به وی ابلاغ گردید. محیط تا پایان حیات غیر قابل اعتاد و متزلزل باقی ماند و ریاست شیخیه نیز به او نرسید، بلکه نصیب حاجی محمد کریخان کرمانی شد.

آخرین اقدام حضرت اعلی در مکّه ارسال توقیعی برای شریف مکّه بود که در طیّ آن ظهور خود و رسالت المی خویش را اعلام فرمودند. جناب قدّوس این توقیع را با مجموعه ای از آثار حضرت اعلی به او تسلیم داشت. ولی شریف مکّه آنچنان دلمشغول و متوجّه امور دیگر بود که از توقیعی که به او تسلیم گردید، بالمرّه غفلت نمود. حاجی نیاز بغدادی میگوید:

من در سال هزار و دویست و شصت و هفت هجری ( ۵۱-۰ ۱۸۵ میلادی) به مکّه معظمه رفتم و با شریف ملاقات کردم. در اثنای مذاکرات به من گفت، "یادم می آید در سال شصت جوانی در اثنای حجّ نزد من آمد و نامهای سر به مُهر به من داد من نامه را گرفتم و از شدّت گرفتاری و کثرت کار فرصت نکردم بخوانم. بعد از چند روز همان جوان آمد و جواب خواست. من چون زیاد كار داشتم و در آنوقت فرصت نداشتم كه آن نامه را بخوانم جوابي ننوشتم. تا وقتی که ایّام حجّ گذشت. یک روز اوراق خود را جستجو میکردم غفلتاً چشمم به آن مکتوب افتاد. چون خواندم ديدم در مقدّمهٔ آن مكتوب به نهَج آيات قرآن پند و اندرز مؤثّر و جالبي نوشته شده بود. من از قرائت آن مكتوب آنطور فهميدم كه جوانی از اولاد حضرت فاطمه و از بنی هاشم به دعوت تاژهای از ایران قیام کرده است و جمیع ناس را به ظهور قائم موعود بشارت داده. دیگر نفهمیدم که نگارندهٔ آن مکتوب کیست و کار آن دعوت به كجا رسيده." من به شريف گفتم، "چند سال است که در ایران انقلاب عظیمی ایجاد شده است. جوانی تاجر از اولادِ پیغمبر مدعّی وحی شده و علناً اعلام کرده که در مدّت چند روز آنقدر آیات الهی از لسانش نازل میشود که از لحاظ حجم و شیوایی از نفس قرآن که در ظرف بیست و سه سال توشّط حضرت محمّد نازل گردید، متجاوز خواهد بود. جمّ . غغیری از ایرانیان، از طبقات اعلی و ادنای جامعه، اعم از روحانیون و غیره در ظلّ رایت سمحای او جمع شدند و درکمال

اشتیاق جان در راهش فدا ساختند. خود آن جوان در سال قبل در اواخر ماه شعبان در شهر تبریز مرکز اقلیم آذربایجان به شهادت رسید. دشنان او میخواستند به این وسیله نوری را که در آن اقلیم برافروخت خاموش کنند ولی به مقصود نرسیدند. زیرا بعد از شهادت آتش امرش زبانه کشید و در بین جمیع نفوس از هر طبقهای منتشر شد." شریف مکه به کلیات من گوش می داد و از سنگدلی اشخاصی که حضرت ربّ اعلی را به قتل رسانیده اند به قدری متأثر شد که بی اختیار فریاد برآورد، "خدا لعنت کند این اشخاص ظالم و ستمکار را. همین نفوس پیش از این با اجداد مقدس و طاهر ما همین طور رفتار کردند." شریف مکه با این سخنان به مکالمه با من خاتمه داد.

حضرت اعلی در اوّلین روز سال ۱۲٦۱ هجری که یوم جمعه دهم ژانویه ۱۸۵۵ بود، به مدینه رسیدند. آن روز، اوّل محرّم و یوم ولادت ایشان بود. از مدینه عازم چدّه شدند و از آنجا با کشتی بد بندر بوشهر عزیمت نمودند.



# فصل ششم صف آرایی قوای مخالفین

ولی بشر، بشر مغرور و غافل با قدرتی اندک و زودگذر جسورانه با وجودی شیشه مانند و همچون بوزیندای خشمگین در پیشگاه عظمت خداوندی، مُضحک وسوسههائی میکند که فرشتگان راگریان می نماید. (ویلیام شکسیر)(۱)

تایمز لندن در صفحهٔ سوم روزنامه ۱۹ نوامبر ۱۸۵۵ خبر زیر را به نقل از لیترری گازت<sup>(۲)</sup> درج کرده است:

فرقه اسلامی - بتازگی در ایران فرقدای پیدا شده که پیشوان آن

1- But man, proud man,
Drest in a little brief authority,
Most ignorant of what he's most assured,
His glassy essence, like an angry ape,
Plays such fantastic tricks before high heaven
As makes the angels weep ...
Shakespeare.
Isabella in Measure of Measure, Act II, sc. ii.

Literary Gazette -r

مرد تاجری است که بعد از مراجعت از سفر حج خود را جانشین ییغمبر معرفی کرده است. گزارش ذیل (۲۳ ژوئن) نموندای از طرز رفتار با چنین مواضیعی در شیراز را نشان میدهد: چهار نفر از اشخاصی که شنیده میشد بدان صورت که مدّعی دروغین پیامبری تعیین و توصیه کرده مکرّراً به اعتقاد خویش اعتراف میکنند، توقیف، محاکمه و در مورد ارتکاب جرم ارتداد نابخشودنی مقصّر شناخته شدند. آنها محکوم به سوزاندن محاسن شدند. این محکومیت با حمیّت و تعصّب کاملی که مختصّ یک مؤمن واقعی به محمّد است به مورد اجرا گذاشته شد. جون این بمازات کافی به نظر نرسید، روز بعد محکوم شدند که صورتهایشان را سیاه کنند و در شهر گردانده شوند. پیشاپیش هر یک از آنها میر غضبی حرکت میکرد که بینی آنها را سوراخ کرده ریسهانی از آن گذرانده بود و سر ریسهان را در دست داشت. او گاهی سر ریسهان را با چنان خشونتی میکشید که محکوم بیچاره گاهی ملتمسانه از میرغضب تقاضای ترحّم میکرد و گاهی نقمت سهاوی از برای او میطلبید. دراین قبیل موارد در ایران مرسوم چنان است که از تماشاچیان و بخصوص از مغازه داران بازار پول بگیرند. شامگاه که جیب میرغضبان پر از پول شد، محکومین بیچاره را به خارج از شهر بردند و آنان را به امان خدا رها کردند. سپس ملاّهای شیراز سربازانی را به بوشهر فرستادند تا مدّعی پیامبری را دستگیر کنند و به شیراز آورند. او در شیراز محاکمه شد، امّا با درایت و خردمندی اتّهام بدعت راکه علیه او وارد شده بود، انکار کرد و به این ترتیب از مجازات نجات

مافت.

فصل نامدای آمریکایی موسوم به مجلّه التقاطی هنر، علم و ادبیات خارجی<sup>(۱)</sup> در شهاره ژانویه – آوریل ۱۸٤٦ هین خبر راکه باز هم به طور کامل از Literary Gazette اقتباس شده بود چاپ کرد. از قرار معلوم، اینها اوّلین نشریاتی هستند در میان نشریات غربی که به دیانت حضرت ربّ اعلی اشاره غودهاند. بازرگانان بریتانیائی که اتّفاقاً در آن هنگام در شیراز حضور داشتند، منبع این گزارشها بودند. آنچنان که خواهیم دید اگر چه از لحاظ اصولی این گزارشها صحیح بوده ولی خالی از اشتباه هم نبوده است.

۲٨

حضرت ربّ اعلی هنگام بازگشت از زیارت مکّه معظّمه در حوالی ماه صفر ۱۲۲۱ هجری قمری (فوریه – مارس ۱۸٤۵) به بوشهر رسیدند. در آنجا ایشان از قدّوس با ایراد این بیانات جدا شدند و فرمودند:

دوران مصاحبت من و تو به پایان رسیده ساعت جدائی نزدیک است. دیگر در این دنیا یکدیگر را ملاقات نخواهیم کرد. در ملکوت کپریا و در ساحت قدس حضرت بهاء باز به هم خواهیم رسید.

قدّوس به سوی شیراز عزیمت غود و توقیع حضرت اعلی خطاب به جناب خال، حاجی میرزاسید علی را با خود برد. جناب خال بعد از ملاقات با

<sup>1-</sup> Eclectic Magazine of Foreign Literature, Science and Art, published by Leavitt, Trow & Co., New York & Philadelphia

قدّوس و استاع هر آنچه که او باید بیان میکرد، نسبت به حقّانیت همشیر هزاده اش یقین حاصل کرد و بلافاصله با حضرت اعلی پیان وفاداری بی قید و شرط بست.

ملاً صادق مقدّس در این هنگام به اتفاق ملاّ علی اکبر اردستانی که سابقاً شاگرد ایشان در اصفهان بود، به شیراز رسیدند. ملاّ صادق در مسجد باقرآباد رحل اقامت افکند و در آنجا به اقامه نماز جماعت پرداخت. ولی به محض دریافت توقیع مبارک حضرت ربّ اعلی که از بوشهر ارسال شده بود، به مسجد جنب بیت مبارک نقل مکان کرد. در آنجا طبق هدایت صریح حضرت باب عمل کرد و این عبارت را به اذان افزود: "اَشْهَدُ اَنَّ عَلیّاً قبل نبیل (یعنی حضرت باب) باب بقیة اللّه "(یعنی حضرت بهاه اللّه).

طوفان به پا شد. شیخ ابوهاشم که به علّت رفتارش در کشتی با حجّاج معروف بود، قبلاً برای برانگیختن خشم همشهریانش شرحی به آنها نوشته بود. حال، ملاّیان شهر به رهبری شیخ حسین عرب<sup>(۱)</sup>، حاجی شیخ مهدی کجوری و ملاّ محمّدعلی محلاّتی خواهان ریختن خون آنان شدند. قدّوس و مقدّس و ملاعلی اکبر دستگیر شدند. آنها را نزد حاکم فارس بردند و بیرحمانه مضروب و سپس به شرح مذکور در گزارش لندن (که قبلاً نقل گردید) معذّب ساخته و با توهین و خواری مجازات نمودند. آنها سه نفر بودند، نه چهار نفر (۱)

١- ناظم الشّريعه كه عموماً به عنوان ظالم شناخته شده بود.

۲- تاریخ جدید در صفحه ۲۰۲ نفر چهارم را ملا ابوطالب نامی از دوستان ملا صادق مقدس ذکر می کند. امّا هویّت او مجهول است. عریضهای به خط ملاً علی اکبر اردستانی خطاب به حضرت ربّ اعلی وجود دارد که در طی آن تقاضای اجازه تشرّف به حضور مبارک نموده است. او می نویسد که از زمان شکنجه و تعذیب آنها تا آن حین در خرابهای خارج از شیراز زندگی می کرده است. این مکتوب محققاً معلوم می دارد که تنها او

حسینخان معروف به آجودان باشی اهل مراغهٔ آذربایجان ملقّب به صاحب اختیار و نظام الدوله در آن زمان حکومت ایالت فارس را داشت. او زمانی به عنوان مأمور سیاسی ایران در لندن و باریس مأموریت یافته بود. در ژوئن ۱۸۳۹ در لندن، لرد پالمرستون که از ابتدا مایل به ملاقات با او نبود، تصمیم گرفت به طور غیررسمی او را بپذیرد. در آن زمان روابط بین ایران و بریتانیا به تیرگی گراییده بود. کاپیتن هنل نماینده سیاسی بریتانیا را مجبور به ترک بوشهر کرده بودند و در همان اوان یکی از واحدهای نبروی دریایی ر بتانیا جزیر هٔ خارک را به تصرّف در آورده بود. بالمرستون بر سر حسین خان فریاد زد، "اگر دریا سالار موقعی که به عرشهٔ کشتی رسید، توپها را متوجّه شهر (پوشهر) میکرد و آن را بر سر مردمش خراب میکرد، به نظر من کارش کاملاً موجّه بود. "(۱) وقتی که مآمور سیاسی مزبور به وطن مراجعت کرد، محمّدشاه به اندازهای رنجیده شده بود که دستور داد او را شدیداً چوب فلک بنایند. مأموریت حسین خان به فرانسه نیز به نظر می رسد با موفقیت بیشتری همراه نبوده، گو این که در مورد روابط او با فرانسویان ابهاماتی وجود دارد. در پاریس عدهای از افسران را برای تعلیم قشون ایران استخدام نمود. ولی در خصوص هزینهٔ مسافرت آنها اشکالاتی به وجود آمد. امّا موضوعات وخیم تری در میان بود که در نوشتهٔ زیر توسّط سر هنری لایارد(Sir Henrys) (Layard) توصيف شده است:

٨٨

باقی مانده و قدّوس و مقدّس هر دو عزیمت کرده بودند.

۱- تقل شده در Britain and the Persian Gulf اثر Kelly صفحة ۲۱۰

موسیو بوره (۱) با تمام فرهنگ و روشن بینی خود یک متعصب مذهبی و عمیقاً دشمن رافضیّت و بدعت گذاری بود. من پس از آنکه مدّت دو هفته با او بودم و با ملاطفت و میهان نوازی مورد پذیرائی او قرار گرفتم با کهال تأسّف خود را مجبور دیدم که خانه او را [در سال ۱۸٤۰] تحت شرایط زیر ترک کنم. سفیر اعزامی بادشاه فرانسه (۱) نزد شاه ایران موفق به حصول نتیجه از مأموریت خود نگردید و به همین سبب در حالی که بسیار خشمناک بود، ایران را ترک کرد. او و دولت فرانسه دسیسه انگلیسی ها را علّت این عدم موفقیت می دانستند. به نظر اینجانب حقیقت آن بود که آنان فریب حسینخان را خورده اینجانب حقیقت آن بود که آنان فریب حسینخان را خورده بودند که به عنوان سفیر به پاریس فرستاده شده بود. بحث در این بودند که به عنوان سفیر به پاریس فرستاده شده بود. بحث در این خصوص برای من نامطبوع بود لذا در مکالماتم با میزبان خود از طرح آن اجتناب می کردم. ولی روزی هنگام صرف شام، مسیو فلاندن (۱)، که کشور و هموطنان مرا با عناوینی بسیار موهن مورد

۱- موسیو بوره M. Bore در جاغای اصفهان ساکن بود. او یک شخص غیر روحانی بود که دولت فرانسه وی را برای پیدا کردن جای بانی برای فرانسه به ایران فرستاد. وی بعدها یک کشیش ژزوئیت شد و موقعی که لایارد او را در فسطنطنیه ملاقات نمود، ریاست تشکیلات ژزوئیتها در گالاتا را داشت. احتمال دارد که او یادداشتهای مفصلی دربارهٔ حضرت باب و بابیها برای مافوقهای خود فرستاده باشد.

#### 2- Louis - Philippe

۳- Louis Philippe بود، نامیرده و ۱۸۰۹-۷۶) Eugène-Napoléone Flandin تر که یک آرشینکت بود، اعضای گروهی از ملتزمین موسیو دو سرسی M. De Sercy کاست کاروهی از ملتزمین موسیو دو سرسی در دربار محمدشاه را داشت. پس از فرستادهٔ لوئی فیلیپ

هتّاکی قرار میداد، آن را مطرح ساخت و خود موسیو بوره نیز در فحّاشی به او پیوست. آنان دولت انگلیس و عوامل انگلیسی را متهم به استفاده از سمّ برای جلوگیری از فرانسویان از تثبیت موقعیت خود و کسب نفوذ در ایران و اقدام به استخدام جنایتکاران برای قتل مسیو Outray در مسیر خود به سوی طهران جهت ابلاغ یک پیام سیاسی غوده بودند. من این اتهامات موهن و مسخره را رد کرده پس از رد و بدل ناسزاها در خانه مسیو بوره به ساختان ویرانی که محل اقامت مستر برگس<sup>(۱)</sup> بود نقل مکان کردم. (۱)

ناکامی (حسین خان) در لندن و معضلات پیش آمده در پاریس موجبات رضایت خاطر محتدشاه را فراهم نساخت. لذا حسینخان در چند سال بعد در گمنامی به سر برد. امّا در سال ۱۸٤۵ میبینیم که ستارهٔ اقبال او در فارس درخشید. حکومت فارس از آن جهت به وی تفویض گردید که وی به سختگیری و قساوت مشهور بود و فارس احتیاج به دستی آهنین داشت.

فی الحقیقه اوضاع فارس وحشتناک بود. مردم فارس از وضیع و شریف به طور مؤثری حکّامی راکه از طهران برای فرمانروائی بر آنها مأمور میشدند، به بازی میگرفتند. فریدون میرزای فرمانفرما برادر محتدشاه که مورد لطف

عزیمت مأمور مزبور، آنها در ایران ماندند تا آثار باستانی این کشور را ترسیم کنند و نتیجهٔ کار آنان کتابی است به نام Voyage en Perse (سفر در ایران) که دولت فرانسه آن را در سال ۱۸۵۱ منتشر ساخت.
۱- Burgess تاجری انگلیسی در تبریز

Early Adventures in Persian, Vol. I, pp. 326-8-r

بسیار حاج میرزا آقاسی و مورد نفرت اهالی شیراز بود، به وسیلهٔ جمعی از خواص و عوام از شهر اخراج گردید.

میرزا نبیخان قزوینی امیر دیوان (۱) نیز نه یکبار بل دوبار از شهر بیرون رانده شد. در نوبت دوّم بسیاری از بزرگان شهر به سرکردگی حاجی قوام الملک (۲) و محمّدقلی خان ایل بیگی رئیس مقتدر ایل قشقائی به طهران رفتند که انتصاب مجدد فریدون میرزا را که قبلاً با او مخالفت و معاندت نموده بودند، درخواست نمایند. محمّدشاه آنها را در پایتخت منتظر نگاهداشت ... میرزا رضا کفیل نمایندگی بریتانیا در شیراز در تاریخ ۷اوت ۱۸٤٤ به کاپیتان هنل، مقیم بوشهر، چنین مینگارد:

شامگاه یازدهم رجب (۲۸ ژوئیه) یکی از چاپارهای شاه وارد شیراز شد و دو فرمان شاهانه را که به درخواست عالیجناب سرهنگ شیل صادر شده بود همراه آورد تا در شیراز و بوشهر انتشار یابد...

روزی جمعی از اولیای امور، محترمین و تجّار شهر، در مسجد اجتاع نمودند تا فرمان شاه را از بالای منبر بشنوند که در این هنگام آشوبگران و شریران با هیاهو به داخل هجوم آوردند تا از

۱- پدر میرزا حسین خان مشیرالدوله و سپهسالار که در سال ۱۸۶۳ میلادی در زمان تبعید حضرت بهاه الله به ادرنه سفیر ایران در قسطنطنیه بوده است. میرزا حسین خان بعدها به مقام صدراعظمی ارتقاء یافت. ۲- حاجی میرزا علی اکبر قوام الملک، فرزند کوچکتر حاجی ابراهیم خان صدراعظم بوده که با سر جسان منگم معاهده بست و بعداً منصوب گردید و فتحملی شاه و حشیانه او را به قتل رسانید. اغلب افراد خانواده اش با او به هلاکت رسیدند ولی میرزا علی اکبر خان جوان زنده ماند و سالها بعد، مورد ملاطفت قرار گرفت و ملقب به قوام الملک گردید. نامبرده و اخلاف چند نسل پیاپی در سرنوشت مردمان فارس تأثیر فراوان گذاشتند.

قرائت آن ممانعت نمایند. زیرا فرمان خطاب به امیر (حاکم) بوده اینان عوامل حاجی قوام بودند. آنگاه امیر فرمان شیراز را به دست رشیدخان سرتیب سپرد و وی آنرا به مسجد نو در محلّه نعمتی خانی<sup>(۱)</sup> برد تا در آنجا از بالای منبر برای جمعی از ملاّها، محترمین و تجّار قرائت شود.

روز بعد وقتی که امیر دستور داد فرمان در دیوانخانه قرائت شود، اشرار کاملاً مسلح بدون پروا دوباره به درون دیوانخانه هجوم آوردند. سپس سید حسینخان و رشیدخان افراد و توپچیهای خود راگرد آورد و در حالی که غرغرکنان شِکْوه سر داده بودند خواهان اجازه مقابله با آنان شدند ... امیر به دشواری و تلاش بسیار توانست آنها را قانع و وادار سازد تا وصول دستورالعمل از پایتخت دست به هیچ اقدامی نزنند.

قسمت اعظم چندین محلّهٔ شیراز دستخوش آشوب است، دزدی و پینظمی در حال افزایش میباشد. امیر معزول نشده و حاکم جدیدی نیز منصوب نشده است. (۲)

۰۱ سرتیپ در آن روزگار درجهای عالی در خدمات دولتی و نظامی به شمار می آمد. فرمان میبایست در مسجد نو خوانده شود. محلاًت شهر به نممتیخانی یا حیدریخانی تدلّی دانست.

توضیح مترجم: بنا به مندرجات فرهنگ معین، "نممتی" به پهروان شاه نممةالله ولی و "حمدری" به پیروان قطبالدین حیدر، از عرفای معروف ایران (وفات ۶۱۸ هــق.) گفته می شود. انریت حبدری به مساسب آرامگاه وی بدین نام خوانده شده و طایفهٔ حیدری (مقابل نممتی) است.

۲- سند وزارت خارجه، مورّخ ۷ اوت ۱۸۴۲ به شمارهٔ ۲۲۸/۱۱۳ منضمٌ به نــامهٔ ۱۴ اوت ۱۸۴۴ هِــنِل خطاب به تبیل

اوضاع از بد بدتر گردید. گزارش میرزا رضا به مافوق خود در ۲۶ نوامبر بعد شرحی طولانی و مفصّل از مصایب و بلایا بود که بکلّی عاری از نکات جالب نیست:

جمعه گذشته از محلاّت ده گانه حیدری و نعمتی بار دیگر گروهی از اراذل و اوباش در فضای باز، همانجایی که همیشه صحنه درگیریهای آنان بود، برای منازعه گرد آمدند و از ظهر تا غروب با سنگ و قلاّبسنگ و قلوهسنگ و چوب و اسلحه به نزاع و جدال پرداختند... هنگامی که میرزا محمّد علی منشی حاجي قوام که جواني مهذّب و هوشمند بود در حدود نيمه روز از ٔ خانه خویش به قصد انجام کاری خارج میشد یک لوطی بد مست بی جهت و بدون منازعه قبلی دشندای را به پهلوی راست وی فرو برد... دو عمو زاده که هر دو جوان بودند در حالت مستی بر سر زنی دعوا داشتند. هیچ کس حتّی خود آن زن در آنجا حضور نداشت که در آن هنگام یکی از آنان دشنهای در ران دیگری فرو برد که دو روز بعد قالب تهی کرد... شبی افرادی از قبیله فیلی (تیرهای از ایل قشقائی) با هم نشسته و درباره وقایع سال قبل گفتگو می کر دند ... ناگاه سوار کار ماهری با تیری که از تپانچه به پهلوي وي اصابت كرد كشته شد و آناً جان سيرد.(١)

۱- سند وزارت خارجه. مورّخ ۲۴ نوامبر ۱۸۲۲ به شمارهٔ ۲۲۸/۱۱۳ منضمٌ به نامهٔ ۱۱ دسامبر ۱۸۲۲ هنل به شیل

قبادخان برادر زاده ایلخانی (رئیس کل ایل قشقائی) که حاکم فیروز آباه در مرکز و قلمرو ایل قشقائی است ، عده ای از افراد مسلح خود را در اختیار بعضی از سران قریهٔ میمند قرار داد تا یک موضوع کینه جویی و خصومت خانوادگی را فیصله دهند و این داستان همچنان ادامه دارد.

در اواخر سال ۱۸٤٤ فرمانداری فارس به حسینخان داده شد. ولی میرزا رضا در ۲۱ و ۲۶ دسامبر هنوز افسانههایی در خصوص مصائب و گرفتاریها برای کاپیتان هندل به بوشهر می فرستاد. آنچنان که به گفته او کار به جائی رسیده بود که مردم را روز روشن در شارع عام احت می کردند و اگر کسی مقاومت می کرد چندین بار با کارد زخمی می شد. شبها آنقدر با تفنگهای فتیله ای به هدف تیراندازی می شد که خواب غیر مقدور می گشت و در هر حال مردم مجبور بودند برای حفظ خانه و کاشانهٔ خود تا صبح بیدار بمانند. اتفاق ناخوش آیند و مضحکی که برای یک طبیب رخ داد نشانه آشکاری است از قانون شکنی آن زمان در شیراز و آن از این قرار بود که:

... چند نفر الواط اسبی را دم درمانگاه طبیبی که البسه و تجهیزات مناسبی داشت آوردند و به گفتند: "ما علیلی داریم که سخت ناخوش است زحمت کشیده نزد او بیایید. ما در رکاب شاخواهیم بود." طبیب بیچاره به سمت منزل مرد بیار به راه میافتد. سپس او را از چند کوچه و پسکوچه عبور داده و در نقطهٔ مناسب که در نظر داشته اند از اسب پیاده کرده سراپا لخت می غایند و به راه خود می روند. (۱)

۱-سند وزارت خارجه مورّخ ۲۴ دسامبر ۱۸۴۴، به شمارهٔ ۲۴۸/۱۱۳ منضمّ به نامهٔ ۴ ژانویه ۱۸۴۵ هنل به

در آن دوران آشفته و پر هرج و مرج حضرت ربّ اعلی در شیراز تشریف نداشتند و به سفر حج رفته بودند. حسینخان در اوائل سال ۱۸٤۵ میلادی هنگامیکه آن حضرت در نیمه راه سفر بازگشت به زادگاه خود بودند، به محل مأموریت خود وارد گردید. این حاکم جدید به تعجیل دست به کار شد تا به شیرازی ها درسی بدهد که تا عمر دارند فراموش نکنند. بعد از موارد متعدد اعدام و قطع عضو، نظم نهایتاً برقرار گردید. امّا اندکی بیش از سه سال بعد هنگام مرگ محمدشاه شیرازیها یکبار دیگر به سرکردگی زیرکانه حاجی قوام الملک و محمدقل خان ایل بیگی رئیس سرسخت طایفه قشقائی (۱) شورش کرده و حسین خان را بالاجبار بیرون راندند.

حسین خان اوّلین مقام رسمی ایران بود که به اذیت و آزار حضرتاعلی و پیروان ایشان پرداخت. پس از وارد آوردن عذاب و شکنجههای سخت به جناب قدّوس و دو نفر دیگر از اصحاب و شناسائی هویّت حضرت ربّ اعلی و یقین یافتن به ورود حضرت اعلی به بوشهر، به سوارانی چند مأموریت داد به بندر مزبور عزیمت نموده حضرت باب را دستگیر و به شیراز بیاورند. در آن هنگام حضرت ربّ اعلی ترتیبات لازمه را، برای مراجعت به زادگاه خود داده بودند.

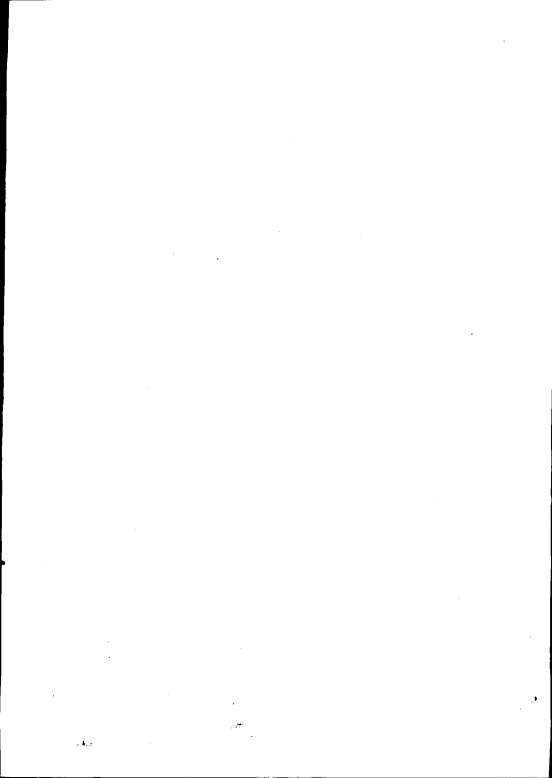
در دالکی واقع در حدود ۲۰ کیلومتری شمال شرقی بوشهر در انتهای دشت ساحلی بوشهر و ابتدای جلگهٔ مر تفع سواران حسین خان با حضرت اعلی برخورد نمودند. ابتدا آن حضرت آنها را دیدند و غلام حبشی خود را فرستادند که آنها را به حضورشان بیاورد. آنها اکراه داشتند نزدیک شوند. ولی

شيل

١- اين انتصابات بوسيله حكومت مركزي بعمل مي آمد.

اصلانخان رئیس آن مأمورین دعوت را قبول کرد امّا آنها نمیخواستند مأموریت خود را فاش سازند و در جواب سنوال آن حضرت گفتند حاکم فارس ما را برای انجام دادن تحقیقاتی در آن حوالی اعزام داشته است. ولی حضرت ربّ اعلی به آنها فرمود:

حاکم شها را فرستاده که مرا دستگیر کنید. اینک من حاضرم هر طور میخواهید رفتار کنید. من خودم نزد شها آمدم و خود را معرفی کردم تا برای یافتن من زحمت نکشید و مشقّت نبینید.



#### فصل هفتم اعتقاد و انکار

پس خود را بشناس، میندیش که خدا نگاهی دیگر بر تو بیفکند؛ این انسان است که باید،

به خود بیندیشد،

که به برزخ آمده،

وجودي كه عقلي تاريك دارد امّا بزرگ آفريده شده؛

روئی بسوی آسهان و روئی در زمین، سرور کائنات است و در عین حال قربانی تمام آن؛ تنها داور حقیقت است در خطای بی پایان: در عین حال جلال عالم، ملعبه جهان و معهای گیتی است!

الکساندر پوپ<sup>(۱)</sup>

۱- Alexander Pope توضیح مترجم: (متولّد ۲۱ مه ۱۶۸۸ در لندن و وفات در ۳۰ مه ۱۷۴۲ در Twickenham نزدیک لندن) – شاعر و طنزنویس برجستهٔ انگلیسی.

متن انگلیسی شعر نقل از An Essay on Man, Epistle II

Know then thyself, Presume not God to scan;

The proper study of Mankind is Man,

Plac'd on this isthmus of a middle state,

A being darkly wise, and rudely great;

اکنون حضرت ربّ اعلی اسیر بودند، اسارتی که به جز چند ماه گذرا، تا آخرین دقایق حیات ادامه یافت. مأمورین که بنا بود ایشان را دستگیر و با غُل و زنجیر به شهر زادگاه آن حضرت ببرند مطیع شده رفتاری احترام آمیز داشتند. حضرت ربّ اعلی تقریباً با حالتی مظفّرانه طیّ طریق کردند. این امکان وجود داشت که آن حضرت خود را به سواران حسین خان معرفی نکنند و در جای امنی مخفی شوند. ولی هیکل مبارک بنفسه خود را به اسیر کنندگان آتی خویش معرفی کردند و حتی خطاب به رئیس سواران که مجذوب سلوک و حرکت بی مثیل و بدیل ایشان شد و التماس می کرد حضرتش به نقطهٔ امنی پناه ببرند، به مشهد بروند و در بارگاه امام هشتم متحصّن گردند، فرمودند:

در ازاء این علوّ هت و حُسن نیتی که داری خدایت اجر جزیل عنایت فرماید. احدی به سرّ امر من واقف نیست و هیچ نفسی قادر به کشف اسرار و رموز آن نه. از قضای الهی روی نگردانم. او حصن حصین من، ملجأ و ملاذ مکین من است. تا آخرین ساعتی که مقرّر شده هیچکس نمی تواند به من آزار رساند و قادر نیست با ارادهٔ الهی به مخالفت و معارضه برخیزد. وقتی ساعت مقرّر و مقدّر فرا رسد، در کال سرور و حبور جام شهادت را به

Created half to rise, and half to fall,

Great Lord of all things, yet a prey to all;

Sole judge of Truth, in endless Error hurl'd:

The glory, jest and riddle of the world!

نام حضرتش خواهم نوشید. مرا به دست رئیس خود تسلیم کن و ابداً خانف مباش. هیچکس تو را ملامت نخواهد کرد.(۱)

چون شهرت حضرت ربّ اعلی گوشزد خاص و عام شد، برخی از اعضای عائله مبارکه نگران، بل مضطرب شدند که مبادا بر هیکل انورشان لطمهٔ شدید وارد آید و خود عائله مبارکه نیز در معرض صدمات قرار گیرند. فقط یکی از خالهای آن حضرت موسوم به حاجی میرزا سیّد علی، قیّم و ولی سابق ایشان، که آن حضرت را پرورش داده و در امر تجارت وارد کرده بود، به رسالت الهی ایشان ایمان داشت و همچنین حرم آن حضرت، در این اعتقاد با جناب خال سهیم بود. امّا بقیهٔ اعضای عائله مبارکه حتی والدهٔ مکرّمهٔ ایشان در ایمان تردید داشتند و یکی دو تن از آنان مطلقاً معرض بودند.

وقتی که حضرت محمد، پیامبر قوم عرب، از سر فرود آوردن در مقابل منویات قبیله خود امتناع ورزیدند، بزرگان قریش به عموی سالخورده ایسان، ابوطالب، که آن حضرت در خانهٔ ایشان نشو و نما نموده و به سن بلوغ رسیده بودند، مراجعه و درخواست نمودند که آن حضرت را تحت فشار بگذارد، ابوطالب برادرزاده خود را تشویق کرد طریق اعتدال ببویند امّا چون دریافت که حضرت رسول مصمّم بر ادامهٔ طریق خود میباشد، آن حضرت را مطمئن ساخت که در حمایت از ایشان اندک تزلزلی به خود راه نخواهد داد. بزرگان قریش آنگاه مصمّم شدند که در کمک رسانی به آن حضرت از جانب طایفهٔ خود، بنی هاشم، مانع ایجاد کنند. لذا امر به تحریم صادر شد، امّا اخلاف بنی هاشم

۱- به صفحة ۱۳۶ ترجمهٔ فارسی مطالعالانوار مراجعه فرمایید.

به استثنای یکی از عموهای متعدد آن حضرت موسوم به ابولهب (۱)، به بخشی از حومهٔ شهر نقل مکان کردند و اگرچه اکثراً هنوز به پرستش بتهای سابق خود مشغول بودند، در دفاع از حضرت محمد تحت فشار شدید قرار داشتند.

رفتار منتسبین نسبت به حضرت ربّ اعلی همان رفتاری بود که منسوبین به حضرت محمّد قبل از آنها داشتند. آنها علیرغم تمام شکّ و شبهههایی که احتمالاً داشته اند، در کنار ایشان ایستادند. حاجی میرزا سیّد محمّد، خال دیگر حضرت اعلی به همشیره زادهٔ خود به عنوان قائم آل محمّد ایمان نیاورد تا آن که بیش از ده سال بعد فهرستی از سنوالات و موارد تردید خود را به حضور حضرت بهاءالله تقدیم نمود و جوابش را در کتاب ایقان دریافت داشت. معهذا، قوای مجذوب کنندهٔ حضرت اعلی چنان بود که وقتی وارد بوشهر شدند و مورد استقبال همین خال قرار گرفتند، جناب خال در نامهای به شیراز برای عائله چنین مرقوم داشتند:

چشم شا و حقیر و همگی روشن بحمدالله و المنه به سلامت در کیال عافیت جناب والا جناب حاجی وارد، به شرف خدمت ایشان مشرّف شده در خدمت ایشان هستم. مصلحت در این است که چندی در اینجا توقف فرموده بعد تشریف آورده باشند. انشاءالله عنقریب است که تشریف فرمای آن صوب میشوند خاطر شریف جمع دارید... الحق وجود فائض الجود جناب ایشان چشم روشنی دنیا و آخرت است، مایهٔ افتخار همهٔ ماها.

١- چنين بود حكم قرآن در بارة ابولهب: "تَبَّتْ يَدا ابىلهب و تَبُّ ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ و مَا كَتَبَ ﴿ سَيَصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهُبٍ ﴿ وَ أَمْرَأَنُهُ حَمَالَةَ ٱلْحَعْلَبِ ﴿ فَى جِيْدِهَا حَبْلٌ مِنْ مَسَدٍ " سورة ابىلهب (١٦١١)، آيات ٥-١

انشاءالله در امر ایشان بر یقین بوده شکّی و شبههای از حرف مردم به دل راه نداده باشید و از هیچ نقلی هم خوف و واهمه نداشته باشید که خداوند عالم حافظ و ناصر ایشان است

و در پایان نامه خود حاجی میرزا سیّد محمّد شرحی از طرف عیال خود به والدهٔ حرم حضرت ربّ اعلی چنین عرض می نماید:

المحدلله دامادی دارید که در عالم مثل ندارد، کل اهل عالم باید اطاعت ایشان را نمایند.

و در نامه دیگری، که مدّتی کوتاه بعد از آن همین حاجی میرزاسید محمّد به یکی از فرزندان خود بنام حاج میرزا محمّدعلی نوشته از حضرت اعلی نقل قول کرده که فرمودند، "حجّت من کتاب من است اگر کسی می تواند مثل این آیات را بیاورد."

حضرت محمد هم در قرآن مجید فرمودهاست:

قُلْ فَأْتُوا بِكَتَابٍ مِنْ عندِاللّه هُوَ آهْدَى منها آتَبَعَهُ إِنْ كُنْتُمْ صادقين \* فَإِنْ لَمَ يَسْتَجيبُوا لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشَّبِعُونَ آهُوانَهُم و مَنْ أَضَلُّ بِمَّنِ اللّهَ قَإِنْ آهُوانَهُم و مَنْ أَضَلُّ بِمَّنِ اللّهَ التَّبَعَ هُوينُهُ بِغَيْرٍ هُدًى مِنَ اللّه إِنَّ اللّهَ لايَهْدِى الْقَوْمَ الظّالِمِينَ اللّهَ اللّهَ لايَهْدِى الْقَوْمَ الظّالِمِينَ اللّهَ اللهَ لايَهْدِى الْقَوْمَ الظّالِمِينَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّ

تِلْكَ آياتُ اللّه نَتْلُوها عَلَيْكَ بِالْحَقّ فَبِأَىّ حديثٍ بَعْدَ اللّهِ و آياتِهِ يؤمنون. (آيه ۵سوره العائمه) ورود حضرت اعلی به شیراز واقعاً با جلال و شکوه بود و ابداً به شرایطی که حاکم در نظر بحسم می ساخت شباهت نداشت. او دستور داده بود حضرت باب را به زنجیرها مقید سازند و به شیراز آورند. در حالی که هیکل مبارک در جلو مأمورین راه می پیمودند و نهایت سکون و آرامش را داشتند. آنها یکسره به مقر حکومت رفتند. حسین خان با کهال رذالت و وقاحت از آن حضرت استقبال نمود و به توبیخ و ملامت آن حضرت پرداخت و حضرت اعلی را مخاطب ساخته چنین گفت: "مگر نمی دانی چه فسادی بر پا کرده ای؟ و دین مقدس اسلام را تحقیر نموده ای. به پادشاه تاجدار ما جسارت ورزیده ای. تو همان شخصی نیستی که مدّعی دین تازه شده ای و به لغو احکام قرآن امر کرده ای؟ " حضرت رب اعلی در جواب این آیه مبارکه قرآن را تلاوت فر مودند:

إذا جانَكُم فاسِقُ بِنَبَاءِ فَتَبَيِّنوا إِن تَصيبُوا قوماً بِجِهالَةِ فَتَصبَحوا عَلَى ما فَعَلتُم نادِمينَ. (آيه ٤ سورة العجرات)

حسین خان از شدّت خشم عنان اختیار از کف داد و به یکی از فراشان امر کرد سیلی سختی به صورت حضرت ربّ اعلی بزند. این سیلی به قدری شدید بود که عمّامه هیکل مبارک بر زمین افتاد. امّا شیخ ابو تراب امام جمعه، که با احترام و ملاحظه با حضرت باب رفتار می کرد، آن را بر سر حضرت باب گذاشت. از طرف دیگر شیخ حسین عرب ملقّب به ظالم که آنجا حضور داشت با متابعت از رفتار حاکم بر نخوت و متکبر فارس با شدّت و حدّت تمام، با دست و زبان به آن حضرت حمله کرد. در این اثناء اخبار این رفتار بی شرمانه به والده

آن حضرت رسید. حاجی میرزا سیّد علی که سخت تحت تأثیر لابه های آن مخدره قرار گرفته بود به سوی ارگ مقرّ حکومت شتافت تا خواهرزاده خود را آزاد سازد. حسین خان موافقت کرد آن حضرت به منزل خود برود به این شرط که خال ایشان متعهد شود که غیر از اعضاء عائله، احدی بجاز به ملاقات با آن حضرت نباشد. حاجی میرزا سیّد علی با اعتراض گفت که من یکی از تجار معروف این شهر میباشم که با بسیاری از نفوس ارتباط دارم و گروه زیادی از دوستان و آشنایان شایق به دیدار خواهرزاده ام هستند که تازه از سفر حج مراجعت فرموده است. حسین خان چون دریافت که نمی شود محرومیت فوری برای آن حضرت مقرّر دارد، مدّت سه روزه تعیین کرد که بعد از آن کسی با حضرت باب مراوده نناید،

ماههائی که حضرت رب اعلی در زادگاه خود تحت نظر به سر می بردند، جامعهٔ بابی ولادت یافت و هویّت آن حضرت غیر آشکار باقی بود و تنها افرادی که در گوشه و کنار با هم ارتباطی نداشتند، بابی بودند. به غیر از چند ماه اوّل رسالت آن حضرت که هیئتی از حروف حیّ تدریجاً شکل می گرفتند کسی از اصحاب حول ایشان نبود. حتی در آن هنگام به علّت شرطی که آن حضرت برای وصول به درجهٔ ایمان برای مؤمنین اوّلیه مقرّر فرموده بودند که باید هر کسی خود جویای حقیقت باشد و بشناسد، ایجاد یک هیأت منسجم و

مستحکم امکانپذیر نبود. به مجرّدی که تعداد مطلوب شکل گرفتند، حضرت ربّ اعلی آنها را برای رساندن مزده یوم جدید در عالم به اطراف و اکناف اعزام فرمودند. ولی بار دیگر در شیراز با وجود اقدامات خصانه حسین خان عدّهٔ قابل ملاحظه ای از بابیان به حضور حضرت ربّ اعلی تشرّف حاصل نمودند و با آن حضرت دمساز و به دریافت هدایات و تواقیع از ایشان نائل گردیدند. بدین لحاظ است که این دورهٔ شیراز پربار ترین دوران در مدّت

زمان كوتاه رسالت آن حضرت ميباشد.

حاجی سیّد جواد کربلایی، که، همانطور که قبلاً اشاره شد، از ایّام طفولیت حضرت اعلی، با ایشان آشنایی داشت، شتابان راهی شیراز شد و بعد از آمدنِ او طولی نکشید که مردی وارد شد که مقدّر بود در ردیف "مطالعالانوار" قرار گیرد. این شخص سیّد یحیی دارابی فرزند شخص بسیار محترمي به نام سيّد جعفر كشني بود. قبلاً مشاهده كرديم كه اين نفس نفيس، يعني سیّد جعفر، در زمان حجّ با حضرت ربّ اعلی همسفر بود. سیّد یحیی یکی از علمای اسلام، برخوردار از علم فراوان، فصاحت بیان و صلابت تبیان بود و گهان میکرد می تواند در بحث و استدلال به راحتی بر حضرت اعلی فائق آید. چون در طهران، نزدیک به محافل درباری میزیست، محمّدشاه از او خواست برای تحقیق دربارهٔ قیام حضرت باب به شیراز رهسپار گردد و از حقیقت حال و دعوت باب اطلاع یابد. بنابراین پس از ورود به شیراز، حاکم این شهر از وی پذیرایی غود و بنا به ترتیبی که حاجی سیّد جواد کربلائی فراهم کرد، سیّد دارایی در منزل جناب حاج میرزا سیّد علی به حضور حضرت اعلی مشرّف شد. در جلسهٔ اوّل سیّد یحیی که به علم و دانش وسیع خود غرّه بود، مسائل غامضه را یکی پس از دیگری از قرآن، احادیث و تألیفات علماء مطرح ساخت. حضرت اعلی بیانات او را به آرامی استاع می فرمودند و در مقابل هر سؤالی جواب مقنع و مختصری از لسان مبارک جاری میشد که سیّد دارابی را دچار تعجّب و حیرت میکرد. سیّد یحیی مقهور شد و آرام گرفت،امّا هنوز در جستجوی آزمایشی بود که بتواند او را از لزوم بیعت و ابراز وفاداری به حضرت اعلی رهایی بخشد. لذا به جناب حاجی سیّد جواد کربلایی گفت چنانچه حضرت اعلی معجز های را ظاهر نمایند، آخرین شائبههای شک و تردید او زائل خواهد شد. حاجی سیّد جواد در جواب او فرمود طلب معجزه، زمانی که با لمعان شخص حقیقت روبرو شده، به مثابهٔ طلب نور از شمعی با فروغ لرزان و ناپایدار است. سیّد یحیی بنفسه چنین تعریف کرده است:

تصمیم گرفتم در جلسهٔ سوم که به حضور حضرت اعلی مشرّف میشوم، قلباً رجا کنم از قلم مبارک تفسیری بر سورهٔ کوثر مرقوم فرمایند.<sup>(۱)</sup> در نظر گرفتم که این سئوال را قلباً بخواهم و شفاهاً از محضر مبارك تقاضا نكنم. اگر از نيت قلبي من مطلع شدند و تفسیر مزبور را مرقوم فرمودند به طوری که بیانات مبارکه در تفسیر سورهٔ مزبوره با سایر کتب تفسیر فرق داشته باشد بی درنگ صحّت رسالتش را تصدیق نمایم و به امر مبارک اذعان كنم والآاز تصديق حقّانيت ايشان ابا نمايم. چون به محضر مبارک رسیدم، ناگهان خوفی عجیب و ترسی شدید سراپای مرا فرو گرفت که سبب آنرا ندانستم. وقتی به وجه مبارکشان نگریستم، دست و پایم لرزید من که در موارد متعدّد به حضور شاه رسیده بودم و ابداً آثار خوف و حجب در من مشاهده نشده بود، اکنون آنچنان مرعوب،مبهوت و لرزان بودم که نمی توانستم روى پاهايم بايستم. حضرت اعلى با ملاحظة وضع اسفناك من از جای خود برخاستند، به طرف من آمدند، دستم را گرفتند و پهلوی خود نشاندند. بعد فرمودند، "هرچه میخواهی بخواه، هر آنچه دلت میخواهد بپرس تا جواب بدهم." از شدّت حیرت ساکت بودم. مثل طفلی که قادر بر تکلم نباشد و چیزی نفهمد

۱- سوره ۱۰۸ قرآن کریم. گفته می شود که کوثر رودی است در بهشت.

احساس کردم از جواب دادن عاجزم. حضرت اعلی تبسّمی فرمودند و به صورت من نظر انداخته گفتند، "اگر سورهٔ کوثر را برای تو تفسیر کنم دیگر نخواهی گفت سِحر است و به صحّت رسالت من اعتراف خواهی کرد؟" از شنیدن این مطلب گریهٔ شدیدی به من دست داد هر چه خواستم چیزی بگویم نشد. فقط این آیه قرآن را خواندم: "رَبِّنا ظَلَمْنا اَنْهُسَنا وَ اِنْ لَمُ تَغْفِرُ لَنا و تَرْحَمْنا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرين." (سورهٔ اعزان، آیهٔ ۲۲) .....

حضرت اعلی چندان از ظهر نگذشته بود که از جناب حاجی میرزا سید علی قلمدان مبارک و کاغذ طلبیدند و سیس به نزول تفسیر سورهٔ کوثر مشغول شدند. سرعت نزول آیات و ترتم لطیف و آواز ظریف طلعت اعلی در حین نزول و قوّهٔ شگفتانگیز سبک تحریر حضرتش مرا سخت متحیّر و مبهوت ساخته بود. یکسره تا نزدیک غروب آفتاب، که تفسیر سورهٔ کوثر تمام شد، این حال استمرار یافت و قلم ادنی تأنی و سکونی نداشت. آنگاه قلم را بر زمین گذاشته فرمودند چای بیاورند. طولی نکشید که با صوت مؤثّری در حالی که من نیز حضور داشتم شروع به تلاوت آیات فرمودند. قلب من به شدّت می طبید. مثل دیوانه ها بودم. ظرافت لحن مبارک سوز و گدازی در وجود من ایجاد کرده بود که نمی توانم بیان کنم از بلندی مطالب و تابندگی جواهر ثمیندای که در مخزن آن آیات بود نزدیک بود دیوانه شوم. سه مرتبه نزدیک بود بیهوش شوم. آن حضرت فرمودند به صورت من گلاب پاشیده شود تا قوای من تجدید شود و همین امر باعث شد توانایی خود را باز یابم و بتوانم تا آخر به آیاتی که تلاوت میفرمودند

گوش بدهم.<sup>(۱)</sup>

غلبهٔ حضرت اعلی بر سیّد یحیی کامل و مطلق بود. آن شب و دو شب بعدی، طبق دستور حضرت اعلی، در خانهٔ حاجی میرزا سیّد علی مهمان بود تا به اتّفاق ملاّ عبدالکریم قزوینی کاتب (که بعداً به میرزا احمد کاتب شهرت یافت) استنساخ تفسیر حضرت اعلی را تکیل غودند. سد بحبی نقل کرده است:

تمام احادیثی راکه در متن تفسیر نقل شده بود مقابله نمودیم و تمام آنها را در نهایت صحّت یافتیم. من از مساهدهٔ این مطلب به درجه اطمینان رسیدم به طوری که اگر جمیع قوای عالم جمع میشدند ممکن نبود ایمان و اطمینان مرا سلب کنند یا تقلیل دهند.(۲)

سیّد یحیی چون غیبتش از منزل حاکم طولانی شد. شک و ظّن حسینبرانگیخته شد. سیّد یحیی در مقابل بی تابی او گفت:

هیچکس جز خداوند نمی تواند قلب سیّد یحیی را منقلب کند. فقط خداوند به این کار قادر است و بس. زیرا او مقلّب القلوب است اگر کلام کسی در سیّد یحیی تأثیر کند مسلماً از طرف

۱- ترجمه از Dawn-Breakers ص ۱۲۵ (طبع انگلستان) و ۱۷۶ (طبع آمر مکا)

۲- همان

# خداوند و کلامش کلام المی است.(۱)

حسینخان مبهوت شد و در آن لحظه فقط توانست آرامش خود را حفظ کند ولی نامه ای تند به محمدشاه نوشت تا سیّد یحیی را تقبیح نماید. نبیل اعظم اظهار می دارد که محمدشاه در جواب حاکم انتصابی خویش، او را مورد مؤاخذه قرار داده نوشت:

احدی از رعایای من حق ندارد کلهاتی را از قلم و لسان جاری سازد که از مقام شاخ سید یحیی می کاهد. او از سلاله ای جلیل و شریف، و فاضلی عظیم و نحریر و برخوردار از فضیلتی کامل و متعالی است. او هیچوقت، تحت هیچ شرایطی به هیچ امری گوش نمی دهد و گردن نمی نهد مگر آن که معتقد باشد موجب پیشبرد مصالح عالیهٔ مُلک و دین میین اسلام است (۱)

نبيل اعظم اين نكته را نيز نوشته است كه:

... گفته می شود محمدشاه به حاجی میرزا آقاسی گفته است، اخیراً به ما خبر داده اند که سیّد یحیی دارایی بابی شده است. اگر صحّت داشته باشد، سزاوار چنان است که امر سیّد را از این پس کم اهمیّت تلقی نکنیم. "(۲)

۱- همان

# حضرت عبدالبهاء در مقاله شخصی سیّاح (ص۱۱) فرمودهاند که سیّد

يحيى:

تفضیلات خویش را بی خوف و اندیشه به میرزا لطفعلی پیشخدمت نوشت که او خدمت خاقان مغفور عرض کند و خود به اطراف ایران سیاحت غود و در هر شهر و منزلی بر رؤس منابر، ناس را بقسمی دعوت غود که سایر علمای اعلام حکم به جنون غودند.

سیّد یحیی به امر حضرت ربّ اعلی بدواً به جانب بروجرد، در ایالت لرستان، محلّ زندگی پدرش، سفر کرد تا مژده یوم جدید را به آن عالم محترم و جلیل القدر بدهد. حضرت اعلی صریحاً به او فرمودند که در نهایت ملاطفت و ملایمت با پدرش رفتار کند. سیّد جعفر کشنی(۱) از امری که فرزند جلیل القدرش در کهال شور و شوق بهان معترف بود و از آن حمایت می کرد، به کلی اعراض ننمود، امّا تمایل هم به اقبال به آن نشان نداد. سیّد یحیی بنا به امر حضرت اعلی بیش از این به پدرش فشار نیاورد و به راهی رفت که با شوق فراوان اختیار نموده بود و به شهادتش منتهی می شد. سیّد یحیی به وحید مشهور است؛ و این لقبی است که حضرت ربّ اعلی به او عنایت فرمودند.(۲)

۱- او را به این جهت "کشفی" به معنای "کاشف اسرار" مینامیدند که قوای پیشگوییکننده به او نسبت داده می شد.

۲- نامدای با دستخط جناب وحید خطاب به جناب حاجی میرزا سیّد محمّد خال حضرت باب موجود است

علمای شیراز اصرار داشتند که حضرت ربّ اعلی در یکی از مساجد شیراز هنگام نماز جمعه حاضر شده و وضع خود را روشن نمایند. آنچه که آنها طالبش بودند تکذیب کامل هر گونه ادّعایی بود. این حضور در مسجد قطعاً واقع شده، امّا زمان وقوع آن معلوم نیست.

نبیل اعظم احضار حضرت اعلی به مسجد وکیل<sup>(۱)</sup> را اینگونه شرح میدهد:

حضرت اعلی با جناب حاجی میرزاسید علی زمانی وارد مسجد شدند که امام جمعه تازه بر منبر صعود کرده بود و خود را آمادهٔ ایراد خطبه می نمود. او به محض مشاهدهٔ حضرت باب، علناً به ایشان خوش آمد گفت و تقاضا کرد خطاب به جمعیت بیاناتی ایراد فرمایند. حضرت اعلی در اجابت دعوت او، به طرفش رفتند و روی پلهٔ اوّل ایستادند و خود را آمادهٔ ایراد بیان فرمودند. امام جمعه گفت، "بالاتر بیایید." در اجابت تقاضای او، هیکل مبارک دو پله بالاتر رفتند. موقعی که ایستاده بودند سینهٔ شیخ ابو تراب، که بر صدر منبر جالس بود، پشت رأس طلعت اعلی نهان شد. در مقدّمهٔ اعلام علی امر خود به بیاناتی تکلّم فرمودند. به محض این که عبارتِ "الحمدلله الّذی خلق السّموات فرمودند. به محض این که عبارتِ "الحمدلله الّذی خلق السّموات و الارض بالحق" از لسان مبارک جاری شد، سیّدی معروف به سیّد شش پری که عصادار امام جمعه بود وقیحانه فریاد برآورد،

-

که در آن با بیان دلاتلی چند سمی میکند حقّانیت ادّعای خواهرزادهٔ جناب خال را برای ایشان ثابت کند. ۱- مسجد وکیل توسّط کریمخان زند مؤسّر، سلسلهٔ زند به ساخته شد.

"این کلهات بی معنی را کنار بگذار و آنجه را باید بگوئی بگو." امام جمعه از گستاخی و بی شرمی کلام سید مزبور سخت آزرده و متغير شد و او را ملامت كرد و گفت، "سيد ساكت باش، حياكن، نامربوط حرف نزن. " بعد، از حضرت اعلى درخواست كرد كه برای تسکین هیجان عمومی مردم بیان خود را مختصر بفرمایند. حضرت ربّ اعلی روی به جمعیت کرده فرمودند: "لعنت خدا بر کسی که مرا وکیل امام غایب بداند، لعنت خدا بر کسی که مرا باب امام بداند، لعنت خدا بركسي كه مرا منكر نبوت حضرت رسول بداند. لعنت خدا بر کسی که مرا منکر انبیای الحی بداند. لعنت خدا بركسي كه مرا منكر امامت امبرالمؤمنين و ساير المه اطهار بداند." یس از این گفتار تا بلهٔ اوّل که شیخ ابوتراب نشسته بود بالا تشریف بردند و با امام جمعه معانقه فرمودند و از منبر پائین آمده به صف نمازگزاران پیوستند. امّا امام جمعه به حضرت گفت بهتر آنست که به منزل تشریف ببرید و نماز را در منزل بخوانید زیرا عائله شها با نهایت بی صبری انتظار دارند که فوراً مراجعت نمائید و از سلامتی شها مطمئن شوند. بعد به حاجی میرزا سیّد علی گفت که ایشان را به منزل برسانید این بهتر است. مقصود امام جمعه این بود که مبادا مردم شورش کنند و پس از خاتمه غاز به حضرت اذیتی برسانند و به طور قطع اگر امام جمعه حضرت اعلی را به منزل بر غیگرداند پس از ختم غاز مفسدین سبب میشدند که مردم نادان شورش کنند و به حضرت اعلی اذیت و آزار وارد غایند. در حقیقت امام جمعه به منزلهٔ ید غیبی الهی بود که در آن روز به حفظ شخص حضرت اعلى و رسالت آن حضرت قيام

کرد.(۱)

در باره اجتاع در مسجد وكيل حضرت عبدالبهاء چنين مرقوم داشتداند:

111

روزی او را در مسجد احضار و اصرار و اجبار بر انکار غودند. بر سر منبر نوعی تکلّم غود که سبب سکوت و سکون حاضران و ثبوت و رسوخ تابعان گردید و همچه گهان بود که مدّعی وساطت فیض از حضرت صاحبالزّمان علیه السّلام است. بعد معلوم و واضح شد که مقصودش بابیّت مدینهٔ دیگر است و وساطت فیوضات از شخصی دیگر که اوصاف و نعوتش در کتب و صحائف خویش مضم (۱)

در رساله تاریخیه جناب حاج میرزا حبیب الله افنان راجع به واقعه مسجد وکیل چنین مرقوم است:

آنچه مرحوم حاجی میرزا محمد صادق معلم که آدم خوشنام منصفی بود مشغول بیان واقعهٔ آنروز برای مرحوم عندلیب<sup>(۱۲)</sup> بود.

۱- ترجمه از Dawn-Breakers (۱۰۷ انگلیس و ۱۵۳ آمریکا)

٢- مقالة شخصى سيّاح، ص٨

۳- عندلیب عنوان میرزا علی اشرف لاهیجانی است و آن شهری است در ایالت گیلان، کنار دریای خزر. او شاعری فوق العاده عالی و موفّق، و مبلّنی فصیح بوده است. نامبرده در سال ۱۸۸۸ در یزد با ادوارد براون ملاقات نمود. نامهای طولانی به خطّ او خطاب به براون موجود است که در آن دلاتلی از کتاب مقدّس یهود و

این عبد و اخوی حاج میرزا بزرگ حضور داشتیم. خلاصهٔ گفتار او از این قرار است: "من به سنّ تمیز رسیده و بیست و پنج سالی از عمرم میگذشت. انتشار یافت که حکومت حسبالخواهش علیا امر فرموده تمام اهالی شیراز از هر طبقه باید در مسجد وکیل حاضر شوند، سید باب میخواهد برانت دعوی خود را بناید. من هم رفتم و مخصوصاً سعی کردم نزدیک (منبر) باشم که آنچه را میبایست بگویند خوب بشنوم. مردم از صبح دسته دسته در مسجد حاضر شدند. سه ساعت به غروب به قسمی جمعیت در مسجد زیاد شد که شبستان و صحن و پشت بامها حتی گلدستدهای مسجد از مخلوق پر بود. شخص حکومت و علیاء و تجّار و محترمین داخل شبستان و نزدیک منبر سنگی نشسته بودند (منبر سنگی منبریست یک پارچه سنگ مرمر که دارای چهارده پله میباشد). من نزدیک منبر نشسته بودم که در صحن صدای همهمه بلند شد که آمدند... از درب مسجد با ۱۰ نفر پیاده همراه با عبدالحمیدخان داروغه وارد و به منبر نزدیک شدند. عهامه بر سر مبارک و عبا بر دوش داشتند. آنچنان جلال و جبروت و عظمت و قدرتی را هیکل مبارک به نمایش گذاشته بودند که لسانم قادر به وصف آن عَلى ما هِيَ نيست. به آن انبوه جمعیت، انگار که در نظرشان هیچ بود، ابدأ اعتنائی نداشتند. به علما و حسین خان فرمودند که مقصود شها از احضار من در اینجا

مسیحیان در اثبات حقّانیت امر حضرت بهاءالله ذکر نموده و براون را به دیدار حضرت بهاءالله در عکّا تشویق نموده است. معلوم نیست نسخهای از این نامه به دست براون رسیده باشد.

جیست؟ جواب دادند: مقصود این است که شها منبر رفته برائت از دعوی باطل خود نمایید تا این شورش و آشوب خاموش گردد. هیچ نفرمودند و به پلّه اوّل صعود کردند. شیخ حسین ظالم در کمال تشدّد گفت، "بروید بالای منبر تا همه شها را ببینند و صدایتان را بشنوند." تشریف فرما شده در عرش جالس شدند. یک دفعه تمام مخلوق ساکت و صامت شدند مثل آنکه احدی در مسجد وجود ندارد. تمام مردم گوش محض بودند. ایشان ابتدا در كمال فصاحت و بلاغت در نهايت قدرت و عظمت شروع نمودند به قرائت یک خطبه عربی غرّایی در توحید که از استماع آن عبارات تمام مردم از عالی و <u>دانی، عالم و عامی، همه مستمع</u> و مجذوب بوده تقريباً نيم ساعت طول كشيد و سكوت مردم شيخ حسين را به هيجان آورده مخاطباً به حكومت گفت، " شها اين سيّد را در اینجا در حضور این مردم حاضر کردید برای اثبات امر خود و یا برانت از دعوی باطل. الان تمام مردم را به این عبارات مجذوب مینماید. بگویید آنجه باید بگوید، بگوید. این اراجیف جیست؟ <sup>\*</sup> حسینخان صاحب اختیار میگوید، "سیّد آنچه گفتداند بگو. این مزخرفها چیست که می گویی؟" حضرت لحدای سكوت اختيار فرموده بعد مىفرمايند، "ايّهاالناس، بدانيد و مستحضر باشید میگویم آنچه که جدّم رسول اللّه در هزار و دویست و شصت سال قبل فرموده و نمیگویم چیزی که جدّم نگفته باشد. حلال محمّد حلال الى يوم القيامة و حرامه حرام الى يوم القيامة و اذا قام القائم قامت القيامة، به موجب حديث مروى

از معسوم (۱) و پس از این گفتار از منبر تشریف می آورند. جمعی از خلائق در آن روز از آن بغض و عنادی که داشتند عاری و بری می شوند. پس از آن که با شیخ حسین ظالم مواجه می شوند، آن معاند عصایی که به دست داشت بلند کرد به حضرت بزند. مرحوم میرزا ابوالحسن خان مشیرالملک که آنوقت جوان بود شانه خود را حایل قرار داد و چوب آن ظالم به شانه میرزا ابوالحسن خان خورد...(۱)

این حاجی (حاجی میرزا محمد صادق) که خود مؤمن نبود بلکه محب بود، این حکایت را به جناب مرحوم عندلیب نقل نمود. مقصود وی این بود که حضرت اعلی در آن موقعیت امر خود را تثبیت و حجّت خود را در مقابل ناس کامل فرمودند.

حاجی میرزا حبیب الله چنین ادامه می دهد: "سپس علماء اجتاع نمودند و حکم قتل حضرت اعلی را صادر کردند. آنها فتوای خویش را نوشتند و به مهر خود ممهور کردند. محرّک اصلی این اقدام و مصدر جمیع این فساد شیخ حسین ظالم ملقّب به ناظمالشّریعه بود. این جمع مشتمل بود بر شیخ ابوهاشم شیخ اسدالله، شیخ مهدی کجوری و ملا محمّد علی محلاّتی سپس آنها فتوای مکتوب و ممهور خویش را نزد شیخ ابوتراب امام جمعه بردند، زیرا وی به تقاضای آنان برای شرکت جلسه ایشان اعتنایی ننموده بود. بعد فتوای مزبور

۱- حضرت اعلى حديثي اسلامي را بيان فرمودند.

۲- میرزا ابوالحسنخان مشیرالملک و پدرش میرزا محمدعلی که ازلین مشیرالملک بود. آنها متجاوز از چهل سال متناویاً مقام وزارت را در فارس داشتهاند.

را به امام جمعه تقدیم نمودند و درخواست کردند تا ذیل آنرا تمهیر نماید تا به گفته خود کار سید را تمام کنند. شیخ ابو تراب بعد از مطالعهٔ فتوا بسیار خشمگین شد و آنرا به زمین افکند و گفت، آیا دیوانه شده اید؟ من هرگز ذیل این ورقه را مهر نخواهم کرد زیرا دربارهٔ سلالهٔ اصالت، تقوی، نجابت و صداقت این سید تردیدی ندارم من معتقدم که این جوان دارای کلیه فضائل اسلامی و انسانی و جمیع قوای عقلانی است. این قضیه از دو حال خارج نیست: یا او راست می گوید، یا چنانچه شها نسبت می دهید کاذب است. اگر صادق باشد من نمی توانم این فتوا را در مورد یک مرد حق تأیید کنم. یا اگر همچنان که شها می گویید کاذب باشد به من بگویید کدام یک از ما حاضران در اینجا از چنان صداقت کاملی بهره مند است که دربارهٔ این سید به قضاوت بنشیند. بروید، دور شوید. شها با تصوّرات باطل خود، بروید. بروید. برغم کوشش بسیار و اصرار شدید آنان مرحوم شیخ ابو تراب خواهش آنان را اجابت نکرد. چون از تمهیر فتوا امتناع نمود، نقشه آنها باطل شد و در مقصد خویش توفیق نیافتند."

بنا به شرحی که مسیو نیکلا در کتاب خود نوشته هنگامی که گزارش کیفیت اجتاع در مسجد وکیل به محمدشاه رسید از سیّد یحیی دارابی (جناب وحید) خواست به شیراز برود و دربارهٔ باب تحقیق نماید.(۱)

حضرت عبدالبهاء فرمودهاند که چون خبر سفرهای سیّد یحیی دارایی و فتاوای علما و فریاد و ولولهٔ فقها به زنجان رسید،

ملاً محتد علی زنجانی مجتهد که شخص شاخصی بود و صاحب قول نافذی، یکی از معتمدین خویش را به جهت فحص این قضیه به شیراز فرستاد. آن شخص از تفاصیل وقوعات چنانچه

۱ Seyyèd Ali Mohammed dit le Bâb اثر نیکلا. س۳۳۳

باید و شاید اطّلاع یافته با بعضی تألیف مراجعت نمود و چون کیفیت وقوعات را مجتهد استاع نمود و بر نوشتجات اطّلاع یافت با وجود آن که عالمی نمریر و متبحّری شهیر بود از قضا دیوانه و شیدا شد و در مجلس درس کتب را برچید و گفت: "موسم بهار و باده رسید" و این عبارت را بر زبان راند: "طلب العلم بعد الوصول الی المعلوم مذموم" و جمیع مریدان خویش را بالای منبر دعوت و دلالت نمود و مکتوبی مشعر بر اقرار و اعتراف خویش به باب نوشت...

با وجود آن که علمای زنجان از دل و جان به وعظ و نصیحت ناس برخاستند، چاره نتوانستند. عاقبت به رفتن طهران مجبور گشتند و به حضور خاقان مغفور محمدشاه شکایت بردند و خواهش احضار ملا محمدعلی به طهران غودند. امر پادشاهی به احضار صادر و چون به طهران رسید او را در محضر علما حاضر ساختند. بعد از مجادلات و مباحثات ... در آن مجلس چیزی بر او وارد نیامد. لهذا خاقان مرحوم یک عصا و پنجاه تومان به او خرجی داده، اذن مراجعت فرمود. (۱)

شخص معتمدی که ملا محمّدعلی زنجانی معروف به حجّت (۲) برای تحقیق در امر حضرت باب به شیراز فرستاد، ملا اسکندر نام داشت. نبیل اعظم

١- مقالة شخصى سيّاح

۳- او را حجّتالاسلام میخواندند و آن عنوانی است که به روحانیون طراز اوّل و بسیار بسرجسته داده میشود. لتب حجّت زنجانی توسّط حضرت اعلی به ایشان اعطاء شد.

#### مراجعت او را اینگوند توصیف میکند:

ملاً اسکندر موقعی وارد شد که علما در محضر حجّت مجتمع بودند. به محض این که او وارد شد، حجّت از او پرسید آیا به امر جديد مؤمن شده است يا خير. ملاّ اسكندر آثار حضرت اعلى را تسلیم نمود ... و گفت هر آنچه استادش حکم کند، او مطیع خواهد بود. حجّت خشمناک فریاد زد، "این چه حرفی است که میزنی؟ اگر در محضر این جمع محترم نبود ترا شدیداً تنبیه میکردم. چطور جرأت میکنی مسائل ایمانی و عقیدتی را مبتنی بر قبول يا ردّ ديگران كني؟ و جناب حجّت نسخداي از قيّومالاسهاء را از فرستادهٔ خود دریافت کرد و به محض مطالعهٔ یک صفحه از آن کتاب، به سجده افتاد و به صدای بلند گفت، "شهادت میدهم که کلماتی که خواندم، از همان مصدری نازل شده که قرآن عزّ نزول یافته است. هر کس به حقّانیت قرآن معتقد باشد باید به اصولی که از مؤلّف این کلهات صادر می شود مطیع و تسلیم باشد. ای نفوسیکه در این مجلس حاضرید همه شاهد باشید من آنچنان به صاحب این کلمات ایمان دارم که اگر شب را روز بخواند و آفتاب را سایه بداند، بدون هیچگونه شکّ و ریبی فرمان او را اطاعت میکنم و کلام او را ندای حقیقت می دانم (۱)

ملاً محمّدعلی زنجانی که مانند سیّد یحیی دارایی مقدّر بود نجمی درّی در

۱- Dawn-Breakers (طبع انکلیسی ص۱۲۸ و طبع آمریکا ص۱۷۹

آسهان امر بابی گردد، پیرو مکتب اخباری بود و همین امر غالباً او را در تضاد عقاید و اختلاف افکار با سایر علمای هم تراز خود قرار می داد. غیر از این اختلاف، ملاّ محدّد علی همیشه در بیان آراء و نظارت خود بسیار با قوّت و تأکید عمل می کرد. این صراحت لهجه که متّکی به وسعت دانش و بیان روشن او بود، به مباحثات شدیدی با همتایانش منجر شده بود. بارها مداخلهٔ شخص والامقامی چون نفس شاه مانع از وخیم تر شدن اوضاع و شدّت یافتن بحث و ایجاد خشونت شده بود. او قبلاً یک مرتبه به طهران احضار شده و در محضر شاه عنالفینش را مغلوب کرده بود. در عُرف عام گفته می شد که رک و راست حرف خود را می زد و هیچ ملاحظه نمی کرد.

عدهای از بآبیان در کربلا با استیاق منتظر بودند که حضرت اعلی به آن مدینه تشریف فرما شوند. این خبر حضرت اعلی مسیر خود را تغییر دادهاند، چند نفر از آنها را متزلزل ساخت. بنا به امر حضرت اعلی این بابیان کربلا را به عزم اصفهان ترک نمودند. در کنگاور که بین کرمانشاه و همدان واقع است، این مسافران با جناب بابالباب و برادر و همشیره زاده ایشان که مقصدشان کربلا بود، مواجه شدند. ولی با شنیدن ماوقع، جناب ملا حسین تصمیم گرفتند که همراه آنان به اصفهان بروند. در آنجا خبر مربوط به نمنوع الملاقات بودن حضرت اعلی از شیراز به ایشان رسید. جناب ملا حسین به این اخبار اعتنایی نکرد و کها فی السّابق برادر و همشیره زاده اس نیز با او همراه بودند، عازم سفر شیراز گردید. عبا و عهمه را بیرون آورده و مثل افراد ایل هزاره خراسان جبه و کلاه پوشید. جناب ملا حسین به این تر تیب از دروازهٔ شیراز گذشت و به منزل جناب میرزا سیّد علی رسید. چند روز بعد میرزا محمّد علی نهری و برادرش میرزا هادی و ملاّ عبدالکریم قزوینی وارد شیراز شدند. ملاّ عبدالعلی هراتی و میرزا هادی و ملاّ عبدالعلی هراتی و ملاّ جواد برغانی که آنان را همراهی می کردند، متلّون المزاج و بی ثبات بودند و

نسبت به ملاً حسین حسد می ورزیدند. علی رغم لباس مبدّل ملاً حسین، طولی نکشید که دشنان حضرت اعلی او را شناختند و با آشوب و غوغا به حضور او در شیراز اعتراض کردند. سپس حضرت اعلی امر فرمودند جناب ملاً حسین به جانب یزد روانه شوند و از آنجا عازم خراسان گردند. به سایرین نیز امر فرمودند که شیراز را ترک گویند. فقط ملاً عبدالکریم به عنوان کاتب در نزد آن حضرت باقی ماند. کسانی که برای نیل به مقاصد شخصی امر حضرت اعلی را تصدیق غوده بودند مانند ملا عبدالعلی هراتی به کرمان رفتند و به حاجی محمدکریم خان که در آن زمان رهبری شیخیه را احراز کرده بود پیوستند.

عدهٔ دیگری از بابیان نیز، همانطور که قبلاً اشاره شد، به شیراز رفتند و به حضور حضرت رب اعلی مشرّف شدند. یکی از آنها ملاّ شیخ علی اخراسان بود که حضرت رب اعلی ایشان را به عظیم ملقب فرمودند. وقتی که سیّد یحیی دارایی برای تحقیق در امر حضرت اعلی به شیراز وارد شد شیخ علی عظیم (۱) همچنان در شیراز بود. شیخ حسن زنوزی نیز یکی از آنان بود. علاوه بر این تا این هنگام گروهی از اهالی شیراز نیز به امر حضرت رب اعلی مؤمن شده بودند. از آن جملهاند حاجی عبدالحسن که در سفر حج همراه حضرت اعلی بود؛ دیگری جوانی موسوم به شیخ علی میرزا همشیره زادهٔ شیخ ابو تراب امام جعه؛ دیگری حاج محمد بساط، دوست نزدیک همان امام جعه؛ مبدودی دیگر عبارت بودند از میرزا آقای رکابساز که مقدّر بود شهید شود. وی یکی دیگر عبارت بودند از میرزا آقای رکابساز که مقدّر بود شهید شود. وی یکی از معدود کسانی بود که در شیراز جام شهادت را نوشید. لطفعلی میرزا یکی از معدود کسانی بود که در شیراز جام شهادت را نوشید. لطفعلی میرزا یکی از معدود کسانی نود که در شیراز جام شهادت را نوشید. لطفعلی میرزا یکی از معدود کسانی نود که در شیراز جام شهادت را نوشید. لطفعلی میرزا یکی از معدود کسانی نود که در شیراز جام شهادت را نوشید. اطفعلی میرزا مطالی خواهیم دید؛ آقا محتدکریم تاجر که سرانجام بر اثر تضییقات مداوم ناگزیر شد

۱- هدد عظیم برابر است با شیخ علی

زادگاه خویش را ترک گوید؛ میرزا رحیم خبّاز که یکی از مبلّغین پرشور امر گردید؛ میرزا عبدالکریم که مقام کلید داری حرم شاهجراغ<sup>(۱)</sup> را عهده دار بود که سیّد میر احمد برادر امام هشتم در آنجا مدفون است؛ مشهدی ابوالقاسم لبّاف (لمافدوّز) که پسرش حشمت شاعری مشهور شد؛ میرزا مهدی، شاعری نامدار، متخلّص به صابر و پسرش میرزا علی اکبر بود. اکثر این بابیان شیراز پس از استاع بیانات حضرت اعلی از فراز منبر مسجد وکیل به امر آن حضرت اعلی از فراز منبر مسجد وکیل به امر آن حضرت اقبال کرده بودند.

تا تابستان سال ۱۸٤٦ میلادی، حضرت اعلی برای فصل دیگری در تکامل رسالت خود راه را هموار ساخته بودند. تمام املاک و دارائی خود را به حرم و والده خود واگذار کردند و به اسم آنان تسجیل فرمودند و تصریح غودند که بعد از وفات والده شان تمام املاک و دارایی و منزل مخصوص حضرت حرم است. سپس در منزل جناب حاج میرزا سیّد علی خال اقامت گزیدند. این خانه محل تولد ایشان و دوران کودکی هیکل مبارک بود. به هنگام این حرکت به افراد مؤمنینی که برای اقامت به شیراز آمده بودند امر فرمودند که به اصفهان بروند. ملاّ عبدالکریم قزوینی کاتب و آقا سیّد حسین یزدی یکی از حروف حی مروند. ملاّ عبدالکریم قروینی کاتب و آقا سیّد حسین یزدی یکی از حروف حی مامور داشتند.

یک شب برای حسینخان فرمانروای فارس خبر آوردند که جمیتی زیاد از بابیها در منزل حاج میرزا سیّد علی جمع شدهاند. حسینخان به عبدالحمیدخان داروغه دستور داد به منزل حاج میرزا سیّد علی هجوم بیاورد و

۱- بسیاری از منسوبین حضرت اهلی از جمله حاجی میرزا سیّد محمّد خال در این زیارتگاه مدفون شدهاند.

غفلتاً وارد شود و هر کس را دید بازداشت نماید. به طوری که مسیو نیکلا در تاریخ خود می نویسد حاج میرزا آقاسی به فرماندار فارس دستور داده بود محرمانه حضرت اعلی را مقتول سازد و ظاهراً حسین خان قصد داشته همان شب موجب فرمان صدراعظم عمل کند. همان شب مرض وبا به شدّت بروز کرد و در تمام شهر شیراز شیوع یافت(۱) و حسین خان هم فرار را بر قرار ترجیع داد. عبدالحمید خان با همراهانش حسب الامر از پشت بام به منزل حاجی میرزا سید علی هجوم بردند. در منزل احدی به جز جناب خال و سید کاظم زنجانی در حضور حضرت اعلی نبود. چون حسین خان فرار کرده بود داروغه تصمیم گرفت حضرت ربّ اعلی را به منزل خویش ببرد. امّا وقتی عبدالحمید خان به منزل خویش رسید صدای گریه و فریاد شنید. در کبال خوف و اضطراب منزل خویش رسید صدای گریه و فریاد شنید. در کبال خوف و اضطراب دریافت که در چند ساعت غیبت او از خانه پسرانش به مرض وبا گرفتار شده اند. عبدالحمید خان ملتمسانه از حضرت اعلی شفای آنها را درخواست شده اند. عبدالحمید خان ملتمسانه از حضرت اعلی شفای آنها را درخواست کرد. حضرت ربّ اعلی در آن وقت برای نماز صبح وضو می گرفتند امر فرمودند

۱- در تاریخ پانزدهم اکتبر ۱۸۲۶ سرگرد هنل از بوشهر به سفیر بریطانیا در طهران گزارش داده که بیماری وبا در حدود ۲۲ سپنامبر به شیراز سرایت نمود و این مسطلب بسلادرنگ تسحقیق و ثسابت گردیده است. حسین خان شیراز را ترک و فرار نموده است. هنل مقارن با تاریخ نوشتن این گزارش اظهار می دارد حاکم به باغ بخت که باعجه و کاخی است در ارتفاعات شمالی مشرف به شیراز مراجعت نموده و در شانزدهم نوامبر هنل کزارش می دهد که شدّت بیدادگری بیماری وبا در شیراز تخفیف یافته ولی به نقاط دور دست مانند فسا و جهرم سرایت کرده است. در بوشهر کسی از این بیماری به هلاکت نرسیده اما شهرهای بصره و بغداد در و جهرم سرایت نفر رسیده اما شهرهای بصره و بغداد در فلمرو ترکیه بیشترین صدمه را دیده اند و مرگ و میر در بصره روزانه به دویست نفر رسیده است.

<sup>(</sup>نقل از آرشیو وزارت امور خارجه بریطانیا تحت شماره F.O. ۲۰۸/۱۱۳)

قدری از آب وضو را ببرد و به پسرانش بنوشاند؛ حضرت اعلی داروغه را اطمینان بخشیدند که آنها شفا خواهند یافت. عبدالحمیدخان مطابق دستور مبارک رفتار کرد و پسرانش شفا یافتند. عبدالحمیدخان آن چنان غرق در شادی و امتنان گردید که در جستجوی فرماندار بر آمد و از حسینخان رجا نمود اجازه دهد حضرت ربّ اعلی را آزاد سازد و به طوری که حضرت عبدالبهاء در مقاله شخص سیّاح (ص ۱۳) مرقوم داشته اند، "حسینخان حضرت ربّ اعلی را به شرط خروج از شیراز رها کرد.

#### يادداشت قابل ملاحظه درحاشيه اين صفحه

هنگامی که اوّلین نسخه این کتاب در حال تدوین و آماده چاپ می شد، نویسنده به دریافت اسنادی بسیار مهّم نائل گردید که یکی از آنها کشف تاریخی بسیار با اهییّت می باشد و آن نامه ای است از حضرت ربّ اعلی خطاب به خال خودشان جناب حاجی میرزا سیّد علی که از کُنار تخته، یک منزل بعد از دالکی در مسیر راه بوشهر – شیراز مرقوم گردیده است. حضرت اعلی در دالکی با سواران اعزامی مواجه شدند. ایشان در آن نامه به احترامی که سواران در حق آن حضرت رعایت می غودند، اشاره کرده اند. ولی اهییّت این نامه در این حقیقت نهنته است که تاریخ دقیق در آن قید گردیده و آن تاریخ دقیق بیست و چهارم جمادی ۱۲۲۱ می باشد که با ۳۰ ژوئن ۱۸٤۵ مطابق است. تاریخ عزیت آن حضرت از بوشهر در هیچ جا ثبت نشده و مجهول باقی مانده و قاعدتاً باید حدّاقل یک هفته دیگر رسیدن آن حضرت به شیراز به طول انجامیده باشد. با توجّه به این که حرکت آن حضرت به اصفهان در آخرین روزهای ماه سپتامبر ۱۸٤٦ انجامید اقامت آنحضرت در موطن خود از پانزده ماه کمتر بوده است.

, ALC: N

## فصل هشتم اصفهان، شهر شاه عبّاس *ک*بیر

حلقه های گل بر سرت پزمرده می شود؛ پس دیگر بر اعبال مقتدرانه ات غرّه مباش؛ بنگر بر محراب ارغوانی مرگ کنون که خون قربانی پیروزی فرو می چکد سرهای شها، امّا، باید که به گور سرد فرو رود که تنها اعبال دادگران است که بوی خوش به مشام رساند و شکوفه از خاک برویاند جیمز شرلی(۱)

1- The garlands wither on your brow,

Then boast no more your mighty deeds;

Upon Death's purple altar now

See where the victor-victim bleeds:

Your heads must come

To the cold tomb;

Only the actions of the just

Smell sweet and blossom in the dust.

-James Shirely

(The Contention of Ajax and Ulysses, 1659)

اواخر تابستان بود که حضرت ربّ اعلی از خانه عبدالحمیدخان بیرون آمدند و شیراز را پشت سر نهاده، راه اصفهان در پیش گرفتند. جناب سیّد كاظم زنجاني ملازم آن حضرت بود. فرصتي دست نداد كه حضرت اعلى والده و حرم مبارک را ببینند و ازآن پس هم هرگز دیدار میّسر نگردید. امّا با جناب خال، حاجي ميرزا سيّد على، وداع فرمودند. عائله مباركه متألّم و دلتنگ بودند و حاکم مأیوس و مبهوت برای فرو نشآندن خشم خود به آنان روی آورد. ابتدا شخص محترم حاجی میرزا سیّد علی را توقیف و به چوب بست سپس به فراشان فرمان يورش به خانه حاجي ميرزا ابوالقاسم برادر حرم حضرت اعلى را صادر نمود. ایشان سخت مریض بودند او را از بستر بیاری بیرون کشیده و به مقرّ حکومتی برد و مورد ایذاء، اهانت و تهدید قرار داده تاوان فراوان گرفت. سپس باربران آن جناب راکه نمی توانست راه برود روی پشت خود انداختند به منزل برگرداندند، به طوری که پاهای آن جناب بر دوش آنان آویزان بود. ضمناً به اهالی شیراز اخطار شد چنانچه یک ورق از آثار حضرت باب نزد کسی پیدا شود به شدّت مجازات میگردد. آنها از ترس، گروه گروه با در دست داشتن بسته هایی از آن آثار که همه به خطّ مبارک حضرت اعلی بود، به سوی خانهٔ حاجی میرزا ابوالقاسم هجوم آوردند و به رواق آن خانه انداخته با شتاب دور می شدند که مبادا با آن اوراق اتهامبرانگیز گرفتار شوند. حاجی میرزا سید علی به اعضاء آن خانواده توصیه نمود مركّب آن نوشته ها را پاک كرده و كاغذ خیس شده را زیر خاک پنهان کنند.(۱)

۱- راقم سطور به خاطر دارم مادرم خاطرات مادر بزرگ پدریاش، یعنی عیال حاجی میرزا ابوالقاسم، را تعریف می کردند. برای این منظور از آبکشهای تعریف می کردند. برای این منظور از آبکشهای بزرگ مسی استفاده می شد. کاغذها را یا مدفون ساختند یا در چاه می انداختند.

یک یا دو روز قبل از این که منزل حاجی میرزا سیّد علی مورد حمله ناگهانی قرار گیرد حاجی میرزا ابوالقاسم به حاجی میرزا سیّد محمّد که هنوز در بوشهر بود با لحنی حاکی از یأس و دلمرهٔ شدید نامهای نگاشت. مخالفت در شیراز یوماً فیوماً در ازدیاد بود. به نحوی که حتی یکی از منسوبین سبی علناً علیه حضرت باب (که در سراسر نامه از ایشان به نام حاجی میرزا علی محمّد یاد میکند) حاجی میرزا سیّد علی اظهاراتی نموده است. چون مواضیعی وجود داشت که حاجی میرزا سیّد علی به تنهایی نمی توانست از عهده برآید، ایشان مایل بود حاجی میرزا سیّد محمّد هر چه زودتر برای آرام کردن اوضاع از بوشهر بیاید. در نامه نوشته شده بود، "بعضی نفوس محکن است وقتی شها را بیشند شرمنده شوند و دست از تعدّی بردارند." ایشان میخواست از تعهّدات بینند شرمنده شوند و دست از تعدّی بردارند." ایشان میخواست از تعهّدات بیمادی با آنها معاف شود تا بتواند خانوادهاش را برداشته از شیراز برود و از بیماداتی های آینده مصون و محفوظ ماند.

شهر اصفهان که حضرت اعلی به سوی آن رهسپار شدند، از بلاد عالی و پینظیر بوده و هست. اصفهان شهر شاه عبّاس کبیر، بزرگترین پادشاه سلسلهٔ صفویه (۱۷۳۲–۱۰۵۱) بود و به علّت ارتباطش با برادران شرلی<sup>(۱)</sup> و کمپانی هند شرقی که با کمک آنها پرتغالیها را از خلیج فارس بیرون داند، در غرب معروف میباشد. شکسپیر از شاه عبّاس به نام "صوفی بزرگ" (۲) یاد کرده است. اصفهان که در قرون ماضیه عاصمه سلجوتی ها بود، امّا در سالهای حدّ فاصل، به علّت بی توجّهی رو به ویرانی گذاشت. شاه عبّاس پایتخت خود را از قزوین به اصفهان منتقل ساخت و شروع به بازسازی آن غود به نحوی که چندی نگذشت که به نصف جهان شهرت یافت. مساجد، دارالعلمها و عبارات کلاهفرنگی با

The state of the s

شکوه و بزرگترین میدان عمومی جهان از جمله کارهای برجستهٔ این پادشاه بزرگ است که امروزه موجب شگفتی و تحسین همگان میباشد. امّا با سقوط و انقراض حکومت صفویه اصفهان نیز رو به زوال گذاشت و در روزگار قاجاریه کراراً به مصائب و بداقبالیهایی دچار شد. قاجاریه ابنیهٔ صفوی را تخریب کردند یا زیر رنگ پنهان ساختند.

در آن پاییز ۱۸٤٦ فرمانفرمای کلّ اصفهان خواجدای گرجی به نام منوچهرخان معتمدالدّوله بود. به طور یکه لایارد مینویسد، او:

در کودکی به بردگی خریداری و چون یک مسلمان پرورده شد و در شرایطی نامطلوب زندگی می کرد. مانند بسیاری از امثال خود در جوانی به خدمت دولت در آمد و به علّت کفایت و کاردانی فوق العاده به مقامات بالا رسید و چندین سال مورد اعتاد و توجّه شاه بود. چون از باکفایت ترین مدیران کشور محسوب می شد، به حکومت ایالت مهم و وسیع اصفهان منصوب گردید. در آن زمان اصفهان شامل نواحی قبیله نشین لُر و بختیاری که افراد آن خودسر و وحشی بودند و نیز اعراب نیمه مستقل دشتهای بین کوههای لرستان و فرات بود. منوچهرخان به علّت شقاوت مورد تنفّر و ترس بود، ولی همگی منوچهرخان به علّت شقاوت مورد تنفّر و ترس بود، ولی همگی اذعان داشتند که حاکمی عادل بود و از ضعفا در برابر زورگویی افویا دفاع می کرد و هر جایی که او قادر به تنفیذ و تثبیت اقتدار خویش می گشت، امنیت جانی و مالی برقرار می شد (۱)

۱- Early Adventures in Persian اثر لایارد، جلد اوّل، صص ۱۳–۳۱۱

لایارد با سردستهٔ چهارلنگ بختیاریها(۱) موسوم به محمّدتق خان رابطه دوستی نزدیکی برقرار کرد. منوچهرخان این سردسته را به دنبال زد و خوردهایی طولانی توقیف و همراه عائلهاش روانه طهران نمود که در آنجا وفات کرد. بیشتر بدین سبب است که لایارد در نوشته های فراوان خود تعریف از منوچهرخان ننموده است. تردیدی نیست که سردسته بختیاری نسبت به حکومت مرکزی سرکش و یاغی بود و حتی قصد داشت قلمرو خود را از دولت مرکزی مجزا سازد. به این دلیل که وی هانری لایارد را به جزیرهٔ خارک که در آن زمان تحت اشغال قوای بریتانیا بود فرستاد تا حمایت مقامات بریتانیا را کسب نماید. هنل به لایارد گفت که اگرچه بریتانیا در مرز ورود به جنگ با ایران قرار گرفته امّا شورش یا تجزیه طلبی را تأیید یا حمایت نمیکند.

صرفنظر از تعصّبات لایارد، این واقعیت به قرّت خود باقیست که شواهد فراوان تاریخی ثابت میکند که منوچهرخان در میان همتایان خود، از حرص و بیرحمی بهرهای وافر داشته است. منوچهرخان خادم با وفای محمّد شاه به منظور حفظ تخت و تاج وی در جنگها وارد نبرد گردید و به واسطه مأموریتهای پی در پی قسمت اعظمی از کشور را از کرمانشاه در غرب گرفته تا اصفهان در مناطق مرکزی و تا آبهای خلیج فارس در جنوب آرام نمود منوچهرخان معتمدالدوله هنگامی که به سمت وزیر ایالتی فارس منصوب گردید، شورشی را فرو نشاند و هفتاد یا هشتاد نفر از محبوسین را با خود به شیراز آورد و بیرون دروازه باغ شاه از تن ه بدن آنها، در حالی که هنوز زنده بودند، برجی بر پا نمود و آن را با ساروج محکم و استوار ساخت.

چون حضرت ربّ اعلی به اصفهان نزدیک شدند نامهای به

۱- ایل بختیاری به دو دستهٔ هفتانک و چهارلنک تقسیم میشوند - م

منوچهرخان مرقوم فرمودند و تقاضای محلّی برای اقامت کردند. سیّد کاظم زنجانی نامهٔ حضرت ربّ اعلی را به منوچهرخان داد. منوچهرخان سخت تحت تأثیر قرار گرفت و آن را نزد سلطان العلهاء، امام جمعهٔ اصفهان فرستاد و از آن مقام شامخ خواست که حضرت اعلی را در خانهٔ خود بپذیرد. امام جمعه تعدادی از نزدیکان خود، از جمله برادرش<sup>(۱)</sup> را تا مسافتی به شهر مانده به استقبال حضرت اعلی فرستاد و در حاشیهٔ شهر شخصاً در کهال احترام به استقبال مههانش شتافت. او از مههان نوازی قلبی و صمیانه فراتر رفت رحتی تا آنجاکمر خدمت محکم ببست که با آفتابه آب به روی دست حضرت اعلی میریخت، در حالی که چنین کاری وظیفهٔ مستخدمین و نوکران بود.

در آن زمان عدّه قابل ملاحظه ای از بابی ها در اصفهان بودند. بسیاری از آن اهالی آن شهر و بعضی دیگر به دستور خود آن حضرت به آنجا هدایت شده بودند. شهرت حضرت ربّ اعلی روز افزون بود. یک بار هم اتّفاق افتاده بود که مردم آبی را که آن حضرت برای غسل به کار برده بودند، به عنوان تبرّ ک با خود بردند. مهاندار مجذوب آن حضرت شده بود. یک شب، بعد از شام، از بخود بردند. مهاندار مجذوب آن حضرت شده بود. یک شب، بعد از شام، از حضور مبارک درخواست کرد تفسیری بر سورهٔ والعصر (سورهٔ ۱۰۳ قرآن محبد) که از کوتاه ترین سُورِ قرآنی است برای او نازل فرمایند. متن این سوره جنن است:

بسم الله الرّحن الرّحيم ۞ والعصر إنَّ الانسانَ لَني خُسُر إلاّ ٱلّذين آمَنوا و عَمِلوا الصّالحِاتِ و تَواصَوا بالحقّ و تَواصَوا بالصّبر.

۱- این شخص در سالهای بعد به اندازهای معاند، سفّاک و درّندهخو در آمد که حضرت بهاهاللّه او را رقشاء نامیدند.

حضرت ربّ قلم مبارک را برداشتند و همان وقت و در همان محلّ تفسیر را مرقوم فرمودند، به طوری که باعث حیرت و مسرّت جمیع حاضرین گردید. پاسی از نیمه شب گذشته بود که حضّار متفرّق شدند ملاّ محمّدتی هراتی مجتهد شهیر چنان شیفته قوّت قلم و لطافت صوت آن حضرت گردید که بی محابا زبان به مدح و ثنا گشود و گفت:

این کلهات که از این قلم جریان یافته بی مثل و نظیر است. بدون تأیید المی و الهام ربّانی احدی از نفوس فانی نمی تواند امید داشته باشد که در مدّتی چنین کوتاه به خطّی چنین زیبا آیاتی چنین کثیر که معادل ربع، بل ثلث قرآن است، نازل نماید.(۱)

مردم از هر طبقه برای تشرّف به حضور حضرت ربّ اعلی به منزل امام جمعه هجوم می آوردند. شخص معتمدالدّوله هم یک بار برای دیدار حضرت اعلی به خانهٔ امام جمعه رفت. او مردی مغرور و فرمانروایی مقتدر بود که بر بخش مهتی از قلمرو کشور حکرانی می کرد. ملاقاتش با سیّد جوانی، که تا آن زمان ناشناخته بود، دال بر تأثیر عظیمی است که توقیع واصله از آن حضرت بر او گذاشته بود. نفوذ آن تبعیدی پناهنده به درگاهش او را منقلب ساخت. از آن حضرت درخواست رسالهای دربارهٔ نبوّت خاصّه (مقام و رسالت خاص حضرت محمّد) نمود. در آن مجلس نیز عده ای از علمای اصفهان جمع شده بودند. حضرت ربّ اعلی قلم برداشتند و به فاصلهٔ دو ساعت بیش از پنجاه صفحه حضرت ربّ اعلی قلم برداشتند و به فاصلهٔ دو ساعت بیش از پنجاه صفحه

۱- Dawn-Breakers (ص ۱۴۵ چاپ انگلستان، و صفحهٔ ۲۰۲ جاب آمریکا)

نگاشتند و حقانیّت اسلام را، مبرهن داشتند و مطالبی را که ذکر فرمودند بسیار جلیل و چندان مؤثر بود که در خاطره ها نقش میبست. در خاتمه آن به ظهور قائم موعود و رجعت حسینی نیز اشاره فرمودند. عکسالعمل فوری منوچهرخان در قالب این کلیات بیان شد که:

ای اهل محترم این مجلس، شها را گواه می گیرم. من تا کنون ابداً اعتقادی قویم به دین مبین اسلام نداشتم. از این پس، در اثر آنچه که از قلم این جوان جریان یافت، می توانم اعلام کنم که معتقدی ثابت و مؤمنی راسخ به امر مبارکی هستم که حضرت رسول الله اعلام فرمود. من رسماً به اعتقادم به واقعیت قوّهٔ فوق بشری موهوب در این جوان، قوّه ای که هیچ میزانی از تحصیل و آموزش می تواند موجب حصول آن باشد، شهادت می دهم. (۱)

مسلّماً حقد و حسد علما به زودی برانگیخته می شد. آقا محمّدمهدی (۲)، پسر عالم مشهور، حاجی محمّدابراهیم کلباسی، از بالای منبر شروع به اهانت و تحقیر حضرت باب نمود. حاجی میرزا آقاسی بعد از وقوف از اوضاع در اصفهان به امام جمعه نامدای نگاشت و او را به علّت پذیرفتن آن حضرت در منزل خود سرزنش نمود. صدراعظم خوف از آن داشت که مبادا منوچهرخان به علّت اعتادی که محمّدشاه به او داشت، مقدّمات ملاقات حضرت باب و شاه را فراهم آورد. نفوذی که حاجی میرزا آقاسی روی شاه داشت، عمدة به علّت

۱- Dawn-Breakers (ص۱۴۶ چاپ انگلیس و صفحهٔ ۲۰۴ چاپ آمریکا) ۲- آما محتدمهدی را به علّت حمافنش به تمسخر "سفیهالعلماه" میخواندند.

ماهیت شیمه مذهبی روابط آنها بود. او مرشد و شاه مرید بود. امام جمعه که هنوز وفادار بود هیچ اقدامی در مخالفت به عمل نیاورد امّا سعی کرد از تعداد نفوسی که برای ملاقات حضرت اعلی می آیند بکاهد.

با افزایش جنجال و هیاهوی مخالفین، منوچهرخان برای سه کت کردن آنها تدبیری اندیشید. از علهای طراز اوّل دعوت کرد در منزل او با حضرت باب ملاقات کرده به بحث و استدلال بپردازند. حاج سیّد اسداللّه، پسر مرحوم حاج سیّد محتدباقر رشتی مشهور، این دعوت را نپذیرفت و به دیگران نیز توصید نمود روشی مشابه اتّخاذ نمایند:

من تقاضا کردهام مرا معاف دارند و مسلّماً به شا نیز توصیه می کنم همین روش را اتّخاذ غایید. ملاقات رو در روی شا با سیّد باب را نابخردانه می دانم. او بلاتر دید ادّعای خود را مجدّداً اظهارا خواهد داشت و در تأیید بحث و استدلال خود هر دلیل و برهانی که بخواهید اقامه خواهد کرد و برای اثبات حقیقتی که در وجود اوست، بدون ادنی تأمّلی آیاتی معادل نیمی از قرآن نازل خواهد کرد. در انتهی با این کلام شا را به مبارزه خواهد طلبید: "فلیأتوا محدیث مثله اِن کانوا صادقین."(۱) ما به هیچ وجه غی توانیم به غوی موققیت آمیز با او مقابله کنیم. اگر کسر شأن خود بدانیم که به او جواب بدهیم، ناتوانی ما مشهود و معلوم خواهد شد. از طرف دیگر، اگر به ادّعای او تسلیم شویم، نه تنها شهرت، طرف دیگر، اگر به ادّعای او تسلیم شویم، نه تنها شهرت، حیثیت، حقوق و امتیازات خود را از دست خواهیم داد، بلکه هر

۱- قرآن، سورهٔ طور، آیهٔ ۳۴

ادّعای دیگری را هم که در آینده مایل باشد مطرح کند، باید بپذیریم.(۱)

فقط حاج محمد جعفر آباده ای نصیحت او را پذیرفت و کناره گرفت. در حضور منوچهرخان، میرزا حسن نوری اوّلین نفری بود که به طرح سؤال اقدام کرد. میرزا حسن پیرو فلسفهٔ اشراقی (افلاطونی) بود، و سؤالش به مواضیعی چند از فلسفهٔ ملا صدرا مربوط می شد که در کتاب مشهور وی موسوم به حکمة العرشیه (۲) ذکر شده است. جوابهای حضرت اعلی اگرچه با عبارات و اصطلاحاتی ساده بیان شد، امّا ورای درک و فهم میرزا حسن بود. سفیه العلماء نفر بعدی بود که با حضرت باب مواجه شد. او به کند و کاو در مسائل فقه اسلامی پرداخت و چون نتوانست در مقابل شرح و تفسیر حضرت باب مقاومت کند، شروع به هتاکی نمود که حاکم بلافاصله به کلامش پایان داد. منوچهرخان با درک خُلق و خوی حضّار و جوّ حاکم بر جلسه مقرون به مضوحت و احتیاط دید که حضرت اعلی را در منزل خویش تحت حمایت مصلحت و احتیاط دید که حضرت اعلی را در منزل خویش تحت حمایت بگیرد و ایشان را به خانهٔ امام جمعه، که مدّت چهل روز مهمانش بودند، برنگرداند.

حرکت بعدی از طرف علما به وقوع پیوست. آنها مانند همگنان خود در شیراز اجتاع کردند و فتوای قتل حضرت ربّ اعلی را صادر کردند. حاجی سیّد اسدالله رشتی و حاجی محمّدجعفر آبادهای از همراهی با آنان ابا کردند. امّا

۱- Dawn-Breakers صفحهٔ ۱۲۸ چاپ انگلیس و صفحهٔ ۲۰۵ چاپ آمریکا

۲- صدرالدّین محمّد شیرازی معروف به ملاّ صدرا، سنهٔ ۱۰۵۰ هجری (مطابق با۱-۱۶۴۰ میلادی) وفات یافت. شیخ احمد احسانی تفاسیری بر دو اثر وی به نام حکمةالعرشیه و "مشاعر" نگاشت.

امام جمعه که خوف از دست دادن مقامش را داشت، نوشت:

من شهادت می دهم که در طی مدّتی که با این جوان معاشر بودم، نتوانستم هیچ رفتاری از او مشاهده کنم که دال بر اخراف از اصول دین اسلام باشد. بالعکس، او را شخصی پارسا، متّق و وفادار به رعایت احکام می دانم. امّا مبالغهٔ او در ادّعاهای مطروحه، و بی اعتنایی شدید او به امور دنیوی، مرا به این باور متایل می سازد که او عاری از عقل و فاقد قوّهٔ تمیز و قضاوت است. (۱)

محتدشاه قبلاً امریهای برای اعزام حضرت باب به طهران برای منوچهرخان فرستاده بود. اکنون، قرّهٔ متحوّل کنندهٔ حضرت باب قابل درک و تشخیص است. منوچهرخان همیشه در کهال وفاداری به شاه قاجار خدمت کرده بود. مهارت او در رهبری و فرماندهی به حفظ موقعیت محتدشاه بسیار کمک کرده بود. امّا چون مجذوب و مفتون حضرت باب و مؤمن به امر مبارک ایشان بود، بلاتأمّل فرمان شاه را نه برای اعزام فوری حضرت به طهران که ایشان را در چنگ حاجی میرزا آقاسی گرفتار می کرد، بلکه برای حفظ هیکل مبارک از اعداء ایشان، غنیمت شمرد. در انظار عموم، حضرت باب را در معیّت بانصد سوار به خارج از اصفهان فرستاد. نبیل اعظم می نویسد:

۱- Dawn-Breakers (ص ۱۵۰ چاپ انگلیس و ص ۲۰۱ جاب آمریکا)

اوامر اکیده صادر شده بود که بعد از طی هر فرسنگ(۱) صد نفر از سواران باید مستقیماً به اصفهان مراجعت کنند. به رئیس صد نفر سربازان باقیانده که مورد اعتاد تام معتمد بود، پنهانی سفارش کرد که از صد نفر تحت فرمانش در هر میدان<sup>(۲)</sup> بیست نفر را به شهر برگرداند. از بیست نفر سواران باقیانده ده نفر باید برای جمع آوری مالیات تعیین شده از طرف دولت به اردستان گسیل گردند و نفرات پاقیانده، که همهٔ آنها باید از نفوس آزمایش شده و بسیار قابل اطمینان باشند، از راه غیرمعمول، حضرت باب را در لباس مبدّل به اصفهان برگردانند. بعلاوه، آنها را راهنایی کرد که شتاب حرکتشان به نحوی تنظیم شود که قبل از طلوع فجر روز بعد، حضرت باب به اصفهان رسیده و به او تسلیم شده باشند ... در ساعتی غیرمنتظر بدون این که سوء ظنی برانگیخته شود به شهر وارد شدند و مستقیماً به محل اقامت خصوصی معتمد که به عهارت خورشید معروف است رفتند و از در جانبی که مختصّ خود معتمد بود، به خلوتسرای شخصی او وارد شدند. حاکم شخصاً به خدمت جضرت باب پرداخت واز ایشان پذیرایی به عمل می آورد و هر آنچه که برای آسایش و امنیت ایشان لازم بود تهیّه میکرد.(۳)

حضرت عبدالبهاء در مقالهٔ شخصی سیّاح می فرمایند که وقتی حضوت

۱- فرسنگ یا فرسخ معادل ۶ کیلومتر است.

۲- میدان محلً اجتمام عمومی است و از لحاظ واحد تعیین مسافت. از اجزاء ناممیّن فرسنگ محسوب است.

توضیح مرجم: معین می نویسد که میدان معادل یک سوم مایل و یک نهم فرسنگ (فرسخ) است، یعنی معادل دو کیلومتر.

۳- Dawn-Breakers منحهٔ ۱۵۰ جاپ انگلیس و صفحهٔ ۲۰۹ چاپ آمریکا

باب و سواران همراه ایشان به مورچهخوار واقع در سی مایلی شهال اصفهان رسیده بودند، منوچهرخان خفیاً اوامری برای مراجعت دادن حضرت اعلی صادر کرد.

شایعات نامعقول و نسنجیده در مورد سرنوشت حضرت باب بر سر زبانها افتاد. اعتقاد بر این بود که آن حضرت را در طهران اعدام غودهاند. حضرت اعلی برای تخفیف ترس و بیم بابیان اصفهان اجازه دادند ملاً عبدالکریم قزوینی، سیّد حسین یزدی و شیخ حسن زنوزی به حضور مبارک مشرّف شوند. هیکل مبارک وظیفهٔ استنساخ آثار مبارک را به آنان محوّل فرمودند. طولی نکشید که به آنها امر فرمودند به سایر بابیانی که به اصفهان آمده بودند بگویند آن شهر را ترک کرده به صوب شهال، به کاشان، قم و طهران بروند.

منوچهرخان چندی قبل از وفاتش به حضرت اعلی پیشنهاد کرد که با ثروت هنگفتی (۱) که در تملک داشت، و انبوه لشکریانش که قابل توجّه بود، به طهران عزیمت کرده نزد محمدشاه برود. منوچهرخان مطمئن بود شاه که به او بسیار اعتاد داشت، به تقاضای او توجّه خواهد کرد و به حقّانیت ظهور حضرت باب اذعان خواهد نمود و با کیال میل از اشاعه و ترویج امر جدید حمایت خواهد کرد. منوچهرخان حتی فراسوی مرزهای ایران را نیز مدّ نظر داشت، زیرا به حضرت باب گفت، "امیدوارم بتوانم قلوب حکّام و سلاطین ارض را به این امر بسیار متعالی و نازنین متایل گردانم…" حضرت باب دار

۱- بنا به نوشتهٔ نیکولا، نمایندهٔ سیاسی فرانسه در طهران موسوم به موسیو دو بونی بر در تاریخ ۴ مارس .
۱۸۴۷ به وزارت امور خارجه فرانسه در پاریس گزارش داد که معتمدالدُوله حاکم اصفهان در گذشته و تروتی در حدود ۴۰ میلیون فرانک به جای گذارده است. (Seyyèd Ali Mohammed Dit le Bâb میلیون فرانک به جای گذارده است. (۱۹۲ یادداشت ۱۹۲۲)

#### جوابش فرمودند:

خداوند نیّات و مقاصد عالیهٔ تو را اجر جزیل عنایت فرماید. مقصدی چنین متعالی در نظر من از نفس عمل گرانقدرتر و ارزشمندتر است. امّا ایّام باقیانده از عمر تو و من محدود است. عمر من کوتاه تر از آن است که شاهد تحقّق آمال تو باشم و عمر تو کوتاه تر از آن است که در نیل به منویات خود توفیق یابی. حیّ قدیر با وسایلی که تو مشتاقانه در نظر گرفته ای مظفّریت و غلبهٔ امرش را تحقّق نخواهد بخشید. بلکه توسط مساکین و بیچارگان این مملکت، به وسیلهٔ خونی که از این نفوس در راهش به زمین ریخته خواهد شد، حقّ مقتدر، حفظ و استحکام اساس به زمین ریخته خواهد کرد. این ذات الوهیت در عالم بعد تاج امرش را تضمین خواهد کرد. این ذات الوهیت در عالم بعد تاج عرّت ابدیه بر سرت خواهد نهاد و عنایات بی حدّ و حصر به تو مبذول خواهد فرمود. از حیات عنصری تو فقط سه ماه و نه روز باقی مانده است که در انتهای آن در کهال ایمان و ایقان به منزل و باقی مانده است که در انتهای آن در کهال ایمان و ایقان به منزل و ماوی ماودانی ات خواهی شتافت (۱)

حضرت ربّ اعلی در توقیعی محمدشاه را مخاطب ساخته متذکّر شده بودند که تاریخ وفات منوچهرخان را ۸۷روز قبل از وقوع آن، طی نامهای به دو نفر از علمای یزد اخبار فرمودهاند. ایشان همچنین خاطرنشان میسازند که منوچهرخان تمام دارایی خویش را به ایشان تقدیم کرد، حتی انگشترهایش را

۱ - Dawn-Breakers سفحهٔ ۱۵۲ چاپ انگلیس و ۲۱۳ چاپ آمریکا

در آورده در مقابل روی ایشان قرار داد.

منوچهرخان به این حقیقت پی برده بود که ثروت وی حاصل اعبال ظالمانه بود. حضرت اعلی توبه وانابهاش را پذیرفتند و اموالش را قبول فرموده به او پس دادند تا زمان مماتش که در ماه ربیعالاوّل سال ۱۲۲۳ هجری (مطابق با فوریه - مارس ۱۸٤۷ میلادی) رخ داد، در اختیارش باشد و استفاده کند.

171

با وجود این که منوچهرخان در وصیتنامهاش تمام دارایی خود را برای حضرت رب اعلی باقی گذارده بود، پس از وفاتش برادرزادهاش گرگینخان همه را تصاحب کرد و به محمدشاه اطّلاع داد که سیّد باب در اصفهان است و منوچهرخان او را در عهارت خورشید پنهان داشته و از او کاملاً حمایت و صیانت می کرده است. اعتاد محمدشاه به منوچهرخان ادنی تزازلی نیافت. یقین کرد که آن مرد خردمند و خدمتگزار باوفا از حضرت باب در مقابل هر گونه اذیت و آزار احتالی حراست کرده بود تا فرصتی فراهم آورد و آن حضرت را با شاه ملاقات دهد. بنابراین اوامری برای انتقال حضرت اعلی به پایتخت، به شاه ملاقات دهد. بنابراین اوامری برای انتقال حضرت اعلی به پایتخت، به غوی که در بین راه احدی ایشان را نشناسد، صادر کرد.

آن جهار ماه اقامت حضرت ربّ اعلی در محلّ اقامت خصوصی حاکم اصفهان مقدّر بود که آرام ترین دوران حیات آن حضرت در طول مدّت رسالتشان باشد.(۱)

۱- مطرت عبدالبها، در "مقاله شخص سيّاح، مىفرمايند: "مدّت چهارماه اقامت حضرت رب اعملى در خلوت سر پوشيده منوچهر خان به طول انجاميد."

•

### فصل نهم دجّال نهضت بابی

نه، سوگند به ملکوتی که در ید قدرت اوست نه، به ژرفا و پهنای شگرف عوالم و حیات من با او براستی دارم فاتحی که نیست برتر همه او را میستایند جز من از این رو با وی در جدالم همچنانکه بودم با او در ملکوت اعلی از ازل تا به ابد در ورطههای ژرف دنیای مردگان و بیکرانگی ادوار پیایان و فضاي عوالم نامتناهي و ادوار ابدی بی انتها با همه و همه در جدالم، همهٔ کائنات و جهان هستی همهٔ ستارگان و عوالم لایتناهی ندارند تعادلي و فاقدند هر توازني، خواهند لرزيد تا آن نبرد عظم، آن جنگ بزرگ یایان یابد اگر برای آن پایانی باشد... (شیطان در کالبد قابیل، اثر لرد بایرون<sup>(۱)</sup>

<sup>1-</sup> No! by heav'n, which HeHolds, and the abyss and the immensity

حاجی میرزا آقاسی صدر اعظم محتدشاه و راهنای روحانی وی که دجّال امر بابی نامیده شده (۱۱) شخصی فاسدالعقیده و بی کفایت بود. نام اصلی او میرزا عبّاس و اهل ایروان (۲) واقع در منطقهٔ قفقاز بود. از بدو ظهور حضرت باب، عداوت شدیدی به آن وجود مبارک پیدا کرد و آن عداوت هیچگاه کاسته نشد. زمانی که به حکم صریح شاه، حضرت باب را از اصفهان حرکت دادند و به نظر می رسید که امید وطید و آرزوی دیرین منوچهرخان برای ملاقات آن دو در شرف تحقّق است، همین حاجی میرزا اقاسی مانع این دیدار شد.

Of worlds and life, which I hold with Him-No!
I have a victor, true, but no superior.
Homage he has from all, but none from me.
I battle it against Him, as I battled
In highest heav'n through all eternity
And the unfathomable gulfs of Hades
And the interminable realms of space
And the infinity of endless ages,
All, all, will I dispute. And world by world
And star by star and universe by universe
Shall tremble in the balance, till the great
Conflict shall cease, if ever it shall cease...
- Lucifer in Cain by Lord Byron.

۱- قرن بدیع، طبع کانادا، ص ۲۳۲

٣- يروان يا ايروان امروزه يايتخت جمهوري ارمنستان است.

گرگینخان طبق اوامر شاه، حضرت باب را تحت محافظت محمد بیگ چاپارچی قرار داد. این شخص از فرقهٔ اهل حق مشهور به علی اللّهی بود که به رسم و عرف دیرین خود، مردمانی بردبار، آزادمنش و صحیح العمل بوده اند. (۱) حضرت عبدالبهاء در مقالهٔ شخصی سیّاح می فرمایند که سربازان محافظ حضرت ربّ اعلی در سفر شهال، از سواران نُصَیْری بودند. نصیری ها تقریباً با علی اللّهی یکسانند.

شهر کاشان اوّلین منزلگاه حضرت اعلی در مسیرشان به سوی طهران بود. شب قبل از روز ورود حضرت ربّ اعلی به کاشان، حاجی میرزا جانی تاجر بابی این شهر در خواب دید که حضرت اعلی از دروازهٔ عطّار به کاشان نزدیک می شوند. شب عید نوروز دم دروازهٔ مزبور ایستاد و تعبیر خُوابش را مشاهده کرد، چه که حضرت اعلی سوار بر اسب به سوی کاشان می آمدند. جلو رفت تا بوسه بر رکاب اسب آن حضرت بزند. هیکل مبارک فرمودند، "سه شب میهان تو خواهیم بود."(۱) این بیانات دقیقاً همان بود که در عالم رؤیا از حضرت ربّ اعلی شنیده بود. محمّد بیک که آن برخورد گرم و محبّت آمیز آن دو را مشاهده کرد، پنداشت سیّد جوانی که به او سپرده شده و شخص کاشانی از دوستان قدیم هستند و لذا به راحتی موافقت کرد حضرت باب در خانهٔ حاجی میرزا جانی اقامت کنند. امّا یکی از سواران رضایت نداد و گفت به او گفته شده

۱- در صدر اسلام این نفوس در عداد گرودهای متعصب افراطی بودند که به طور اعم و کلای غُلات (یمنی افراطیون یا مبالغه کنندگان) نامیده می شوند. آنها برای حضرت علی (ع) اوّلین امام، مقام الوهیت قائل بودند. خود حضرت علی (ع) عبدالله بن صبا، بانی این نظریه را که یهودی مسلمان شدهای بود محکوم به مرگ کرده به قتل رساند. جملمای که امروزه به این گروه نسبت داده می شود عبارت ما علی را خدا نمی دانیم، از خدا هم جدا نمی دانیم، "ست.

اجازه ندهد حضرت اعلی در طول راه وارد هیچ شهری بشوند. بعد از مذاکرات طولانی، محمد بیک موقق شد همکارش را بجاب کند دست از مخالفت بردارد. حاجی میرزا جانی آمادگی داشت تمام سواران را به میهانی بیذیرد، امّا حضرت باب منع فرمودند. سیّد حسین یزدی که قبلاً به امر مبارک از اصفهان به کاشان آمده بود آن شب به حضور مبارک مشرّف شد. موقعی که حضرت باب به تقریر و سیّد حسین یزدی به تحریر توقیعی به افتخار حاجی میرزا جانی مشغول بودند، یکی از دوستان حاجی که از علمای معروف و بازرگانان کاشان بود و سیّد عبدالباقی نام داشت به منزل حاجی آمد. او نشست و کلمات حضرت اعلی را گوش می داد ولی از استاع کلمات و مشاهده رفتار و گفتار هیکل مبارک متأثر نشد. پس از چند روز که حضرت ربّ اعلی کاشان را ترک فرموده بودند، فهمید که آن سیّد جوان که بود و بسیار محزون و غمگین شد که چرا در آن شب فهمید که آن سیّد جوان که بود و بسیار محزون و غمگین شد که چرا در آن شب از حقیقت واقع مطّلع نشده و به چنان گنج پربهایی توجّه نداشته است. از حقیقت وان و اندوه از خلق شهر کناره گرفت و از معاشرت با آنان تا آخر ایّام حیات خودداری نمود.

صبح روز دوّم بعد از نوروز حضرت ربّ اعلی به مأمورین پیوستند و با آنها به جانب قم(۱) دومین شهر بین راهِ طهران توجّه فرمودند. آنها وارد قم نشدند ولی به قریهٔ قرود رفتند. ساکنین این قریه جمیعاً علیّاللّهی بودند. به طوری که نبیل اعظم می نویسد:

بنا به دعوت کدخدا، حضرت اعلی یک شب را در آنجا گذراندند

ا - تم دومین شهر مقدّس ایران است. مشهد که مرقد امام رضا در آن واقع است، مستزلت والایی دارد.

واز محبّت و خلوصی که آن مردم ساده و بی آلایش در پذیرایی از ایشان نشان دادند، متأثّر شدند قبل از ادامهٔ سفر، هیکل مبارک از حیّ قدیر برای آنها برکت طلبیدند و به آنها در مورد مراتب تقدیر و محبّت خود اطمینان بخشیده قلوبشان را قرین سرور و انبساط ساختند (۱)

دو روز بعد، بعد از ظهر روز بیست و هشتم مارس، آنها به قلعهٔ کنارگرد رسیدند که فقط بیست و هشت مایل تا طهران فاصله داشت. سفر طولانی از اصفهان تقریباً رو به اتمام بود: اتما حاجی میرزا آقاسی دخالت کرد و اوامری خطاب به محمد بیک فرستاد که حضرت باب را به قریهٔ کلین که محل ولادت و مدفن محمد بن یعقوب، فقیه بزرگ شیعه (۱) است، ببرد. خود حاجی میرزا آقاسی مالک کلین بود و خیمهٔ متعلق به او را در خارج از قریه برای اقامت حضرت باب برپا کردند. نقطهای که انتخاب شد در نهایت خرّمی و طراوت بود. باغهای متعدد و جویبار و چمنهای خرّم در اطراف آن محل وجود داشت. حضرت اعلی از خرّمی آن نقطه و چمنهای سبز مسرور و شادمان بودند ولی حضرت اعلی از خرّمی آن نقطه و چمنهای سبز مسرور و شادمان بودند ولی نامعلوم بودن آینده غباری از غم بر وجود مبارک انداخته بود. روزها سپری گردید بدون آنکه دستور دیگری از طهران برسد. سیّد حسین یزدی، برادرش سیّد حسین، ملاّ عبدالکریم قزوینی و شیخ حسن زنوزی به کلین آمدند تا ملازم هیکل مبارک باشند. ملاّ مهدی خویی به اتفاق ملاّ محدمهدی کندی از طهران به

۱- Dawn-Breakers, ص ۱۶۱ (طبع انگلیس)، ص ۲۲۴ (طبع آمریکا)

۲- این شخص هموماً به الکلینی معروف بوده که در سال ۹۴۱ بعد از میلاد در گذشته است. این شخص مؤلف اصول الکافی یکی از چهار کتابی است که مجملی از اعتقاد و رسوم اثنی عشریان، یمنی شیمیانی که معتقد به غیبت امام دوازدهم محمد ابن عسکری هستند، در آنها ذکر شده است.

حضور مبارک مشرّف شدند. ملاّ محمّدمهدی کندی حامل مکتوب و هدایایی از طرف حضرت بهاءالله بود. دریافت آنها موجب سرور غیر قابل وصف حضرت باب شد.(۱)

به قراری که در مقالهٔ شخصی سیّاح مذکور گردیده، مدّت اقامت آن حضرت در کلین بیست روز به طول انجامید و در آن هنگام حادثه جالب توجّهی روی داد که شرح آن را ملاّ عبدالکریم چنین حکایت کرده است:

من وهمراهان نزدیک خیمهٔ حضرت باب به خواب عمیق فرو رفته بودیم که ناگهان صدای تاخت و تاز سواران ما را بیدار کرد. طولی نکشید که دریافتیم خیمهٔ حضرت باب خالی است و نفوسی که به جستجوی ایشان رفته بودند، نتوانستند ایشان را پیدا کنند. صدای محمدبیک را شنیدم که به سربازان خود معمرض شده بود که، "چرا اینقدر مضطربید؟ آیا علو طبع و عظمت ایشان آنقدر برای شها معلوم و مشهود نشده که یقین غایید که ایشان هرگز راضی نمی شوند برای حفظ خویش دیگران غایید که ایشان هرگز راضی نمی شوند برای حفظ خویش دیگران را مبتلا و معذّب سازند؟ تردیدی نیست که در سکون و سکوت را بین شب مهتابی باید به مکانی آرام و دور از دیگران پناه برده باشند تا در کهال آرامش و بدون ادنی مزاحتی با خداوند به راز و باشند تا در کهال آرامش و بدون ادنی مزاحتی با خداوند به راز و ایشان هرگز ما را ترک نخواهند کرد." محدییک در اشتیاقی که ایشان هرگز ما را ترک نخواهند کرد." محدییک در اشتیاقی که

۱- داستان این سفر در Dawn-Breakers صص ۶۲-۱۵۶ (انگلیس) و۲۲۷-۲۱۷ (آسریکا) درج است.

رای اطمینان بخشیدن به همکارانش داشت، پیاده در طول جادهای که به طهران منتهی می شد به راه افتاد. من و همراهان نیز دنبال او راه افتادیم. طولی نکشید که بقیهٔ سربازان نیز سوار بر اسب یشت سر ما راه افتادند. حدود یک میدان طی کرده بودیم که در سایه روشن بامدادی هیکل مبارک را در مسافتی مشاهده کردیم که تنها به سوی ما میآمدند. ایشان از جهت طهران مى آمدند. وقتى حضرت باب به محمد بيك نزديك شدند به او فرمودند، "فكر كرديد من فرار كردهام؟" محتد بيك خود را به ياى حضرت اعل انداخت و گفت، "خدا نكند جنين فكري به ذهنم خطور کند. " محمّدبیک آنقدر تحت تأثیر عظمت و سکونی که در آن بامداد از سیای پرنور مبارک متجلّی بود قرار گرفت که جرأت نکرد کلام دیگری بر زبان آورد. انوار اعتاد و اطمینان از وجه مبارک ساطع و قوّهای متعالی و خارقالعاده در کلام مبارک مشهود بود که احساس احترامی عمیق وجود همهٔ ما را در بر گرفت. احدی جسارت نکرد در مورد تحوّل چنین شگرف در کلام و سلوک آن حضرت سؤال کند. نفس هیکل مبارک نیز برای ارضاء حسّ کنجکاوی و شگفتی ما هیچ کلامی نفرمودند.<sup>(۱)</sup>

حضرت ربّ اعلی تقریباً سه هفته بعد از ورود آن حضرت به کلین توقیعی خطاب به محمّدشاه برای ملاقات مرقوم فرمودند. دراینجا حاجی میرزا

۱- Dawn-Breakers من ۱۶۲ (انگلیس) و ۲۲۸ (أمریکا)

آقاسی حرکتی کرد که سبب مسجونی حضرت اعلی در بقیّهٔ ایّام عمر ایشان شد. طبق مقالهٔ شخصی سیّاح، او به نحوی قانعکننده به محمّدشاه گفت:

موکب همایون در شرف حرکت است و اشتغال به اینگونه امور حال مورث فتور مملکت و شبههای نیست که مشاهیر علمای دارالخلافه نیز به و تیرهٔ علمای اصفهان سلوک نمایند و سبب هیجان عموم گردند و به موجب مذهب امام معصوم خون این سید ژا هدر بلکه حلال تر از شیر مادر دانند و موکب پادشاهی در سفر و حائل و مانعی در نظر نه. شبههای نیست که حضور باب باعث فتنهٔ عظمی و فساد اکبر خواهد شد. لهذا علیالعجاله رأی صواب چنان است که در مندّت غیبت موکب سلطانی از مقر سریر شهریاری این شخص را در قلعهٔ ماکو مقر داد و حصول مثول را معلّق به حین رجوع نمود.

بر حسب اظهارات جناب میرزا ابوالفضائل حاجی میرزا آقاسی منصوصاً با القاء قضیه شورش سالار محمدحسن خان در خراسان و سرییجی و تمرد آقاخان اوّل موسوم به حسنعلی خان (۱) که قبل از واقعهٔ اوّل صورت گرفته بود، از ترس و هراس شاه به نفع خود بهره برداری کرد، یا هر دلیل و برهانی که به کار برده شد، صدر اعظم توانست مانع از ملاقات حضرت اعلی با محمدشاه در آن بهار ۱۸٤۷ شود. ملاقاتی که دیگر هرگز صورت نگرفت.

۱- به حقیدهٔ نویسندهٔ حاضر، شورش دوم آقاخان، در سال ۱۸۲۰، تماماً در اثر تداییر ریاکاراند و ناشیگری شخص حاجی میرزا آقاسی بود.

در ماه آوریل، شاه جوابی به توقیع حضرت اعلی داد که، طبق نقالهٔ شخصی سیّاح، متن آن چنین بود:

چون موکب همایون در جناح حرکت از طهران است ملاقات به طور شایسته ممکن نه. شها به ماکو رفته چندی در آنجا توقّف و استراحت غایید و به دعاگویی دولت قاهره مشغول شوید و مقرّر داشتیم که در هر حال مراعات و توقیر غایند و چون از سفر برگردیم شها را مخصوص خواهیم خواست.

نبيل اعظم در تاريخ خود مفاد نامه محمدشاه را چنين نگاشته است:

اگر چه نهایت اشتیاق را به ملاقات شها داریم، لکن با توجه به سفر قریب الوقوع ما از پایتخت، نمی توانیم آنطور که شایسته است شها را در طهران بیذیریم. لذا اظهار تمایل کردیم که شها را به ماکو هدایت کنند و به علیخان، رئیس قلعه، نیز اوامر لازم صادر شد که نهایت احترام وملاحظه را دربارهٔ شها مجری دارد. امید و نیت ما این است که بعد از مراجعت به مقرّ حکومتی شها را به طهران بخواهیم و در آن موقع نظر قطعی خود را ابراز خواهیم داشت. اطمینان داریم که موجب یأس و اضطراب شها نشده ایم و جنانچه مورد ظلم و بی عدالتی واقع شوید، فوراً به ما خبر دهید. مشتاقانه امیدواریم همچنان برای سعادت و سلامت ما و ترقی و

اعتلاء مملکت ما دعا نمایید.(۱)

در همان وقت که حاجی میرزا آقاسی سدّ راه حضرت ربّ اعلی شد و مانع ورود آن حضرت به طهران گردید، حسینخان والی فارس در پایتخت در حضور شاه بود.

## فصل دهم آنجاکه ارس جریان دارد

ای صبا گر بگذری بر ساحل رود اَرَس بوسه زن بر خاک آن وادی و مشکین کن نفس (حافظ)

ماکو (یا ماکوه یا ماه کو) شهری است در ایالت آذربایجان واقع در منتهی الیه شال غربی ایران نزدیک به سرحد ایران و روسیه. در فاصلهٔ کوتاهی از شهر ماکو و قلعهٔ سرد و حزن انگیزش واقع در قلهٔ کوه، رود اَرّس، که یونانیان آن را آراکسز (۱) نامیده اند، جریان دارد. حاجی میرزا آقاسی تدبیری اندیشید که حضرت ربّ اعلی را به این گوشهٔ پرت و دور از پایتخت، کاملاً بعید از محل ولادت و پرورش امر مبارکش تبعید غاید. امّا جادّهٔ ماکو از تبریز میگذشت که دومین شهر مهم کشور و مقرّ ولیعهد بود.

همان سواران مستحفظ تحت فرمان محمّد بیگ مأموریت یافتند که آن حضرت را به تبریز برسانند. آنها شیفته و سر سپرده حضرتش شده بودند و تحت تأثیر رأفت و عطوفت و وقار و عظمت و جلال آن حضرت قرار گرفته بودند. دو نفر از اصحاب آن حضرت به نام سیّد حسین یزدی و برادرش سیّد حسن اجازه داشتند که در معیّت آن حضرت باقی بمانند.

در طی طریق به سوی شهال و راه پیمودن منزل به منزل به محلّی موسوم به

قریه سیاه دهان (۱) در نزدیکی قزوین رسیدند. در آنجا حضرت اعلی توقیعی خطاب به صدر اعظم و نیز خطاب به برخی علمای طراز اوّل قزوین، از جمله پدر و عموی قرّةالعین فرستادند. در طیّ شبی که در قریهٔ سیاه دهان اقامت داشتند، چند نفر از اصحاب به حضور مبارک مشرّف شدند. از جمله این نفوس، ملاّ اسکندر زنجانی بود که سابقاً جناب حجّت او را برای تحقیق امر مبارک به شیراز فرستاده بود. حضرت اعلی به وسیله ملاّ اسکندر توقیعی برای حاجی سلیان خان افشار که در آن ایّام مقیم زنجان بود فرستادند. مضمون توقیع مبارک این بود که:

نفسی که سیّد مرحوم لاینقطع فضائلش را مورد مدح و ثنا قرار میداد و به قرب ظهورش مستمرّاً به تلویج اشاره می فرمود، اکنون ظاهر شده است. من همان نفس موعودم. قیام کن و مرا از چنگال عُمّال ظلم نجات ده.(۲)

روز سوم بعد از صدور این توقیع، سلیمانخان به زیارت آن مفتخر شد ولی به آن توجّه ننمود و به سوی پایتخت روانه شد.

حجّت زنجانی در آن ایّام به واسطه تفتین علیاء سوء زنجان در طهران حبس نظر بود. به مجرد شنیدن داستان توقیع مبارک به سلیمانخان فوراً به مؤمنین زنجان پیغام فرستاد که قیام کرده حضرت ربّ اعلی را از چنگ دشمنان برهانند. جمعی غفیر از بابیان زادگاه جناب حجّت و نیز از قزوین و طهران جمع

١- سياه دهان يا سياه دهن نام قديم تاكستان فعلى است - م

۲- Dawn-Breakers ص ۱۶۵ (انگلیس) و ص۲۳۵ (آمریکا)

شدند و به تلاشی هماهنگ برای اجرای طرح متهوّرانهٔ خود دست زدند. سربازان جملگی در خواب بودند و هر گونه فرصتی برای فرار موجود بود. امّا حضرت باب به نفوسی که برای نجات ایشان آمده بودند فرمودند که فرار نخواهند کرد و افزودند، "کوههای آذربایجان هم حتّی دارند." (۱)

محمد بیگ قبل از خاتمهٔ مأموریتش به آن حضرت ایمان آورد. (۲) او محزون و غمزده به حضور حضرت باب رفت و تقاضای عفو کرد و گفت، "سفر از اصفهان طولانی و مشقتبار بود. من آنطور که باید و شاید به وظیفهٔ خود عمل نکردم و در خدمت به شها قصور نمودم. مشتاق عفو و بخشش شها هستم. تقاضا دارم مرا در بحر عنایات و برکات خود مستغرق فرمایید. حضرت اعلی در جوابش فرمودند: "مطمئن باش. من تو را در عداد اصحاب و پیروان خود منظور میکنم. نفوسی که به من ایمان آورند الیالابد تو را تجلیل و تحسین منظور میکنم. نفوسی که به من ایمان آورند الیالابد تو را تجلیل و تحسین خواهند داد و نام نیکت را خواهند ستود. "(۲) بعدها که محمد بیگ بار دیگر با حاجی میرزا جانی ملاقات خواهند ستود. "(۲) بعدها که محمد بیگ بار دیگر با حاجی میرزا جانی ملاقات کرد داستان آن سفر به تبریز را برای او تعریف نمود و آن تاجر کاشانی داستان کمد بیگ را در تاریخ خود نقل نمود و میرزا حسین همدانی مؤلف کتاب تاریخ جدید به نوبهٔ خود آن را در اثر خویش آورد:

۱- Dawn-Breakers م ۱۶۶ (انگلیس) و ص۲۳۶ (آمریکا)

۲- علی اکبر بیگ پسر محمّد بیگ سالها بعد، در سلک پیروان حضرت بها الله داخل شد. میرزا ابوالفضائل با او در طهران ملاقات نمود و از وی شنید که چگونه پدرش به حضرت ربّ اعلی ایمان آورد.

۳- Dawn-Breakers می ۱۶۶ (انگلیس) و ۲۳۶ (آمریکا)

ما به میلان<sup>(۱)</sup> رسیدیم. مردم به دیدن ایشان می آمدند ولی در جلالت قدر آن سيد بشر متحير بودند. صبح راكه ميخواستيم از میلان روانه شویم، پیرهزنی پسر گری داشت که از شدّت کچلی تا گردن آن را سفید کرده بود. از آن حضرت استدعا کرد شفا کرم فرمایند. سوارها میخواستند جلوی او را بگیرند، امّا آنجناب مخالفت فرمودند و آن طفل را به نزد خود طلبیدند و پارچه بر سر آن کشیدند و لب مبارک را حرکت داده فقراتی چند تلاوت فرمودند. طولی نکشید که طفل شفا یافت و بقدر دویست نفر ایمان آوردند و قلباً و حقیقتاً به حضرتش اعتقاد یافتند ... موقع ترک میلان، آنجناب در عرض راه ناگهان نهیب به مرکب دادند چنان اسب انداختند که هوش از سر ما حضّار بیرون شد و حال آن که اسب ایشان از جمیع اسبهای ما لاغرتر بود و ماها هر چەقدر اسب از عقب ایشان انداختیم به ایشان نرسیدیم. حضرات سوارها واهمه نمودند كه مبادا آنجناب فرار نمايند. بعد از آن خود جلو کشیدند. همینکه ماها به ایشان رسیدیم تبسّم کردند و فرمودند که، "هرگاه من بخواهم بروم شما مقتدر بر منع از من نيستيد: " و الحق چنين بود؛ اگر ايشان كمترين تمايلي داشتند که فرار کنند احدی قادر بر منع نبود و در جمیع شئون بشآنی ظاهر می شدند که از قوّهٔ بشر نبود. مثلاً ماها جمیعاً سفرکشیده و سوارکار بودیم و در راه سرما هم بود، از سواری عاجز میشدیم و آنجناب با وجود آن که سوارکار نبودند نه روی مبارک را به ، عقب می نمودند و نه اظهار خستگی می فرمودند که از پای بپای دیگر بنشینند، بلکه قد همایون ایشان چون الف توحید بر کرسی جلال مستقر (۱).

منزل بعدی، پس از روستای میلان، خود تبریز بود. موقعی که خبر نزدیک شدن حضرت باب به شهر انتشار یافت، بابیان سعی کردند برای ملاقات با آن حضرت از شهر خارج شوند، امّا آنها را متوقف کرده بازگر داندند. فقط جوانی توانست حلقهٔ محاصرهٔ سربازان و نگهبانان را بسکند. او با پای برهنه بیش از یک مایل دوید تا به حضرت باب و سربازان همراهشان رسید شدّت انجذاب او به قدری بود که سر راه یکی از سواران قرار گرفت، دامن ردایش را چسبید، مشتاقانه و با شور و شوق تمام رکابش را بوسید و خطاب به همهٔ آنها فریاد زد، "شها همراهانِ مولی و محبوب من هستید. شها را از مردمک چشمم بیشتر دوست میدارم."(۲) و وقتی به حضور حضرت باب رسید به زمین افتاد، سجده کرد و بی اختیار گریست. حضرت اعلی از اسب پیاده شدند، او را بلند کردند و در آغوش عطوفت گرفتند و اشکهایش را از گونه ستردند.

ورود حضرت اعلی به تبریز و صحنهٔ شهادت حضرتشان در میدان عمومی این شهر که سه سال بعد روی داد، چقدر شبیه ورود حضرت مسیح به اورشلیم در روز یکشنبهٔ نخلریزان<sup>(۳)</sup>، کمتر از یک هفته قبل از هدایت ایشان

۱- توضیح مترجم: متن قوق از صفحات ۱۲۸-۱۲۷ نقطةالكاف تألف میرزا جانی كاسانی نقل سد. اما نویسنده از صفحات ۲۲۱-۲۲۰ تاریخ جدید نقل کرده است.

۲- Dawn-Breakers ص۱۶۷ (انگلیس) و ۲۳۸ (آمریکا)

۳- Palm Sunday یکشنبهٔ قبل از عید پاک - م

به جلجُتًا و تصليب آن حضرت بود.

مرقس قدّیس سرور و شادمانی نفوسی را که از حضرت عیسی هنگام ورود آن حضرت به اورشلیم استقبالی مجلّل و شاهانه نمودند، این چنین توصیف میکند:

و آنانی که از پس و پیش می رفتند فریاد کنان می گفتند هوشیعانا مبارک باد کسی که به نام خدا می آمد.

مبارک باد ملکوت پدر ما داود که میآید به اسم خداوند. هوشیعانا در اعلی علیین(۱)

وقتی که حضرت باب را به تبریز آوردند، خیابان ها مملو از جمعیت بود و درمیان تودهٔ خروشان مردم بابیانی بودند که از نزدیک شدن به مولایشان محروم شده بؤدند. امّا اکثریت عظیم مردمان در زمرهٔ پیروان ایشان نبودند. صدای فریاد اللّه اکبر، اوّلین کلام اذان که هر مسلمان معتقدی بارها در حین ادای نماز تکرار میکند، در آن خیابانهای تنگ و باریک، طنین میافکند. اولیاء حکومت از این استقبال بی نظیر و عجیب به وحشت افتادند و جارچیان را فرستادند تا در خصوص هر گونه تلاشی برای تماس با سیّد باب، به مردم هشدار دهند.

به فرموده حضرت عبدالبهاء چهل روز حضرت ربّ اعلی را در تبریز نگاه داشتند. (۲) در آن مدّت ایشان را به شدّت جدا از دیگران نگاه داشتند. تنها کسانی که به دیدار ایشان می رفتند، یکی از تجّار معروف موسوم به حاجی

محمّدتق میلانی و دیگری حاجی علی عسکر (۱) بود. وقتی برای اوّلین بار آنها به خانهای که حضرت باب را در آنجا اسکان داده بودند نزدیک شدند، سربازان آنها را متوقّف کردند؛ امّا سیّد حسن آمد و اظهار داشت حضرت باب اجازه عنایت کردهاند و آنها را به حضور مبارک برد. بعد از آن احدی سدّ راه آنها نشد و چندین مرتبه به حضور حضرت اعلی مشرّف شدند.

عاقبت از طرف حکومت حکم صادر شد که حضرت ربّ اعلی را به قلعهٔ ماکو ببرند. شهر ماکو زادگاه میرزا آقاسی بوده است گو این که غالباً او را از اهل ایروان میدانستند چون که خاندانش از اصل ایروانی بودهاند. اکثریت عظیمی از ساکنین ماکو و حومه کُرد و سنی مذهب بودند. علیخان رئیس قلعه هم کُردی ساده، خشن و خالی از ظرافت و در اوائل مسجونیت حضرت اعلی به نحوی خودخواهانه و متکبرانه لجوج و انعطافناپذیر بود و ابداً اجازه نمی داد احدی از اصحاب حضرت اعلی حتی یک شب در شهر ماکو بمانند. وقتی شیخ حسن زنوزی به ماکو رسید دریافت تنها سرپناه موجود برای او مسجدی در خارج از شهر است. امّا او توانست مکاتیب و پیامها را با سیّد حسن که همراه یک نگهبان برای خرید مایمتاج به شهر می آمد، رد و بدل کند و به این ترتیب مدّق رابطهٔ بین حضرت باب و اصحاب را حفظ کرد.

روزی حضرت اعلی به سیّد حسن فرمودند که این روابط پنهانی با شیخ حسن باید پایان یابد و خود هیکل مبارک به علی خان خواهند فرمود به نفوسی که برای ملاقات می آمدند اجازه دهد در کیال آرامش رفت و آمد غایند. هر دو

۱- او در اثر آزار و اذیت مجبور شد تبریز را ترک کند. حاج علی عسکر با خانوادهاش به ادرنه رفت و در
 الترام رکاب حضرت بهاهالله به عکا تبعید شد. شرح حال او را حضرت عبدالبها، در تذکر االوفا (ص ۲۴۶)
 نقل فرمودهاند.

بسیار متحیّر شدند، زیرا به خصوصیات و رفتار رئیس قلعه آگاه بودند. او حتی از آمدن مردم ماکو به پای کوه برای یک لحظه زیارت حضرت اعلی ممانعت می کرد. این مرزنشینان سنگدل که در بدایت ورود ایشان به قلعهٔ آنان، خصومت و عداوت شدید از خود نشان دادند، اینک محبّی عمیق و احتمامی شدید برای آن حضرت قائل بودند، به طوری که علی خان دیگر نمی توانست از اجتاع روزانهٔ آنها در پای کوه و چشم دوختن به بالای کوه به امید وصول عنایات و برکات آن حضرت جلوگیری نماید.

صبح روز بعد از صدور اوامر حضرت باب به سیّد حسین، در ساعات اوّلیهٔ بامداد، ساکنان قلعه از شنیدن صدای کوبیدن متوالی و شدید به در قلعه به وحشت افتادند. شخصی که در را آنگونه به شدّت میکوبید و به لحنی آمرانه و تحکّم آمیز بر سر نگهبانان فریاد میزد که داخل شود، علیخان بود. یکی از نگهبانان به سرعت وارد شد تا بگوید رئیس قلعه مایل است بلافاصله به حضور حضرت باب مشرّف شود. سیّد حسن تقاضای او را به عرض مبارک رساند و حضرت باب جواب دادند که علیخان را بلافاصله می پذیرند. علیخان به نحوی مشهود و محسوس می لرزید، معلوم بود احساساتی شدید و هولناک او را در بر گرفته است. خود را به پای حضرت اعلی انداخت و تقاضا کرد او را از آن عذاب و فلاکت نجات دهند:

شها را به جدّتان رسول الله قسم می دهم که مرا از این حیرت و سرگردانی برهانید و شکّ و تردیدم را زائل نمایید، چون در زیر فشار و سنگینی آن قلبم نزدیک به انفجار است. امروز صبح، در ابتدای طلوع فجر، در صحرا اسبسواری می کردم و به دروازهٔ شهر نزدیک می شدم که شها را دیدم کنار نهر ایستاده و به نماز

مشغول هستید. دستهای شها به طرف آسهان و چشمههای شها به بالا متوجّه بود و نام خدا را بر زبان میراندید. آرام ایستادم و شها را تماشا کردم. منتظر بودم نمازتان را تمام کنید تا بتوانم به شها نزدیک شوم و از شها بازخواست کنم که جرأت کرده بدون اجازهٔ من از مبس خود بیرون آمده اید. در ضمن مناجات با خداوند به نظر میرسید آنچنان مجذوب عبادت هستید که خود راکاملاً فراموش کرده اید. آهسته به شها نزدیک شدم. در آن حالت شور و جذبه به کلّی از حضور من بیخبر بودید. ناگهان خوف و هراسی عظیم مرا در برگرفت و از ترس این که مبادا شها را از آن حالت انجذاب خارج سازم، برگشتم و دور شدم. تصميم گرفتم شها را به حال خود رها کنم و نزد سربازان بیایم و آنها را به علّت غفلت و سهلانگاری مورد مؤاخذه قرار دهم. در کمال حیرت . مشاهده کردم در بیرونی و داخلی قلعه هر دو بسته است. به دستور من درها را باز کردند و مرا نزد شها هدایت نمودند و حال شگفتزده میبینم که شها در مقابل من نشسته اید. گیج و مبهوت شدهام. نمی دانم که آیا عقل از سرم پریده است. مضرت اعلی فرمودند، "آنچه مشاهده کردهای صحیح و انکارناپذیر است. چون تو نسبت به امر المي به نظر حقارت مينگريستي و مغرورانه شارع آن را مورد اهانت و تحقیر قرار میدادی، خداوند رحمن که میل نداشت تو را به مجازات خود مبتلا سازد، اراده فرمود حقیقت حال را در مقابل چشم تو واضح و آشکار جلوه دهد. ذات المي با مداخلة ربّاني خود محبّت نفس برگزيدهاش را در دل تو جای داد و باعث شد تو به قوّهٔ غلبهناپذیر امر مبارکش پی

ببری.(۱)

رئیس قلعه دست از تکبّر و نخوت برداشت. او بکلّی مجذوب و مفتون شد. خاضع و خاشع گشت. اوّلین حرفی که از زبانش جاری شد، این بود:

شیخ فقیر مسکینی مشتاق تشرّف به حضور مبارک است. او در مسجدی خارج از دروازهٔ ماکو سکونت دارد. رجا دارم اجازه فرمایید خودم او را به اینجا بیاورم تا به زیارت شها نائل گردد. امیدوارم با این عمل، اعبال شریرانهٔ من مورد عفو قرار گیرد و بتوانم لکه ننگ ظلم و ستمی را که نسبت به یاران شها مرتکب شدم، پاک کنم (۱)

او رفت و با شیخ حسن زنوزی بازگشت.

تقلیب قلبی و تغییر رفتار علی خان وضعیت را به کلی دگرگون ساخت. در وازه های زندان دیگر حضرت اعلی را از پیروانشان جدا نمی کرد. باییان از همه جا برای تشرّف به حضور مولی و محبوبشان می آمدند. از جمله نفوسی که تشرّف حاصل نمود جناب باب الباب بود. حضرت ربّ اعلی دم دروازهٔ قلعه از او استقبال کردند و عید نوروز را با او جشن گرفتند. قبل از عزیمتش، حضرت باب او را هدایت فرمودند که از تبریز و سایر شهرهای ایالت آذربایجان دیدار کند و سپس به زنجان، قزوین، طهران و نهایتاً به ایالت مازندران برود.

۱ - Dawn-Breakers ص۱۷۳ (انگلیس) و ص۲۴۷ (آمریکا)

۲- همان

ارادت علی خان نسبت به حضرت ربّاعلی یوماً فیوماً در تزاید بود. هرکاری می کرد تا از سختی ها و مشقّات زندان بکاهد. هر روز جمعه جهت تقدیم مراتب احترام خود به آن حضرت ازکوه بالا می آمد. حاجی میرزا آقاسی از خبرهای واصله از ماکو احساس خطر کرد. پرنس دیتری ایوانویج دالگورکی (۱)، وزیر عثتار روسیه در طهران نیز همین احساس را داشت. او در دو گزارش جهارم فوریه و ۲۶ دسامبر ۱۸٤۸ به کنت نسلرود (۲)، وزیر امور خارجه، ذکر می کند که در سال قبل باب را بنا به تقاضای او (دالگورکی) از مجاورت سرحد روسیه منتقل کردند. (۳) نامهٔ ملا احمد ابدال، یکی از حروف حیّ، که از کاظمین، نزدیک بغداد، نوشته، مؤید این اظهار نظر است. مناطب این نامه معلوم نیست، امّا به احتال زیاد یکی از خالهای حضرت باب باید بوده باشد. ملا احمد می نویسد:

در این روزها عازم هستم بروم بخدمت مولای خودم مشرّف شوم انشاءالله ... در این روزها زوّار آمد از ارومیه احوال مولای خودم به جست جو شدم، گفتند در قریهٔ ارومیه تشریف دارند؛ قریهٔ چهروم (چهریق) نام میباشد و حاکم ارومیه اوّل

Prince Dimitri Ivanovich Dolgorukov -- \

۲- Count Karl Robert (Vasilievich) Nesslerode اولادت ۱۲ دسامبر ۱۷۸۰ در لیسبون، وفات ۲۳ مارس ۱۸۶۲ در سنت پطرزبورگ). او از سال ۱۸۲۲ تا ۱۸۵۶ وزیر اسور خارجـهٔ امپراطوری روسیه بود و سیاست او نسبت به امپراطوری عثمانی باعث تسریع در وقـوع جـنگ کـریمه (۱۸۵۲–۱۸۵۶) شد - م

۳- Dossier No. 177, Tihrán, 1848, منعات ۵۰-۴۹ و ۳۶۰ به ضمیعهٔ ۵ شمارهٔ ۲ مراجعه کنید.

خواسته بود در خود ارومیه تشریف داشته باشند؛ ملاها ترسیده بودند مبادا فتنه بشود، راضی نشده بودند؛ لعنهمالله. آنچه نقل می کردند حاکم با مجبّت حرکت می کنند و از شهرهای آذربیجان مردم فوج فوج بخدمت ایشان شرفیاب می شوند مصدّق برمی گردند. آنچه نقل می کردند هنگامهٔ عظیم برپا شده یعنی بسیار مردم ارادة رسانده اند به جناب (ع) ... فامّا باعث حرکت ذکر (ع) از ماکو اینست وزیر مختار الچی اروس شنید جناب در ماکو تشریف دارند ترسیده بود از فتنه به وزیر حاجی میرزا آقاسی گفته بود ذکر (ع) را بفرس (بفرست) بولایت دیگر خودتون چونکه ماکو سرحد است و بولایت ما نزدیکست؛ خودتون چونکه ماکو سرحد است و بولایت ما نزدیکست؛ میترسیم از فتنه. چند سال قبل ملا صادق نام ادّعای نیابت کرد در مدّة یکماه سی هزار مرید به سرش جمع شده بود. این حکایت در مدّة یکماه سی هزار مرید به سرش جمع شده بود. این حکایت را اروس دیده بود از این جهت می ترسید. (۱)

حضرت عبدالبهاء می فرمایند که مسجونیت حضرت اعلی در قلعهٔ ماه کو نُه ماه طول کشید. (۲) بنا به نوشتهٔ نبیل اعظم، روز بیستم بعد از نوروز (نهم آوریل ۱۸۶۸) هیکل مبارک آن قلعهٔ کوهستانی واقع در مرزهای روسیه و ترکیه را ترک فرمودند.

حضرت اعلی در محبس ماکو دلائل سبعه را نازل و همچنین شروع به

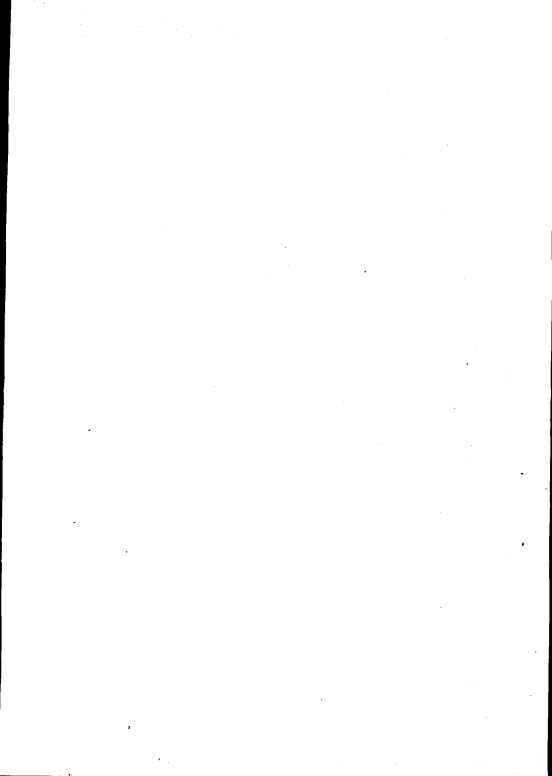
۱- نقل از ص۳۱۵کتاب "عهد اعلی". عین خطّ نویسنده در صص ۶-۳۴۵کتاب مزبور گراور شده است سم ۲- مقالهٔ شخصی سیّاء

نزول کتاب بیان فارسی (۱) فرمودند. به طوری که نبیل اعظم می نویسد:

شیخ حسن زنوزی برای من شهادت داد که لحن حضرت باب موقع تقریر تعالیم و اصول امر مبارکشان به وضوح توسّط نفوسی که در پای کو، بودند شنیده می شد. نغمهٔ تلاوت ایشان، جریان موزون آیاتی که از لبان مبارکشان جریان می یافت، سخت گوشنواز بود و تا اعهاق روح و روان ما نفوذ می کرد. کوه و درّه، جلال و جمال صدای ایشان را منعکس می ساخت گیرایی و جذبهٔ لحن و صوت مبارک اعهاق قلوب ما را مرتعش می ساخت (۱)

۱- نسخهای از کتاب بیان فارسی که جناب سیّد حسین یزدی با نقربر حضرت اعلی نبوسته است. در دارالآثار بینالمللی موجود میباشد.

۲- Dawn-Breakers م ۱۷۵ (انگلیس)، ص ۲۴۹ (آمریکا)



## فصل یازدهم حیل شدید

نظام حقیر ما روزگاری دارند؛ روزگاری دارند که سپری خواهد شد؛ آنها فقط ذرّاتی از نور تو هستند؛ امّا تو، ای پروردگار من، برتر از آنی که به وصف بندگان موصوف شوی. (شعر از: آلفر د لر د تنیسن)(۱)

شخصی که حاجی میرزا آقاسی انتخاب کرده بود که حضرت اعلی را از قلمهٔ ماکو انتقال دهد، رضاقلیخان افشار با درجهٔ سرتیبی بود. حاجی سلیانخان، پدر رضاقلیخان، همان مقام رسمی بود که در زنجان به پیام حضرت اعلی توجّهی نکرد. حاجی سلیانخان به سیّد کاظم رشتی ارادت شدید داشت. سیّد کاظم رشتی به او فرموده بود که تو در حیات خود ناظر ظهور قائم موعود

Alfred, Lord Tennyson.

توضیح مترجم: تنیسن (متولّد ۴ اوت ۱۸۰۹ در سامرسبی، لینکلنشایر؛ وفات ۶ اکتبر ۱۸۹۲ در آلدوورت، ساری) ملکالشّعرای انگلیس که غالباً نمایند؛ اصلی شعر و شاعری عصر ویکتوریایی محسوب میشود.

<sup>1-</sup> Our little systems have their day;
They have their day and cease to be;
They are but broken lights of thee,
And thou, O Lord, art more than they.

خواهی بود. او غالباً اظهار تعجّب می کرد که علیرغم این وعدهٔ صریح، قائم ظاهر نشده بود که او به عرفانش فائز شود. او اگرچه در مکّه با حضرت اعلی ملاقات کرد، امّا به حاجی محمّد کریم خان کرمانی پیوست و به کلام بابیان گوش نداد. شدّت ارادت او به سیّد کاظم رشتی چنان بود که وقتی دختر سیّد کاظم را به عنوان عروس برای پسرش انتخاب کرد روز خود را با ادای احترام به عووس خود آغاز می کرد. همین رضاقلی خان داماد سیّد کاظم رشتی بود که وظیفه انتقال حضرت باب از ماکو به چهریق و ارومیه، به عهده وی محوّل گردید. طولی نکشید که رضاقلی خان مسحور زندانی خود گردید و بالاخره یک بابی معتقد و مشتاق شد و ارتباطش را با پدر که در خصومت با حضرت باب مصرّ بود، قطع کرد.

قلعهٔ چهریق (۱) نزدیک ارومیه واقع است. رئیس قلعه، یحییخان، سردار کُرد، و برادرزن محمدشاه بود. از این اقتران فرزندی به وجود آمد که او را به نام پدر محمدشاه، عبّاس میرزا تسمیه کردند و لقب پدربزرگش را نیز به او داده "نایبالسّلطنه"اش خواندند. چون این فرزند مورد علاقهٔ شدید محمدشاه بود، مادر ولیعهد یعنی ناصرالدّین میرزا بسیار به او حسادت می ورزید. این حسادت باعث شد پس از مرگ پدر زندگی او به خطر افتد ولی به واسطهٔ مداخلهٔ کلنل فارانت (جانشین موقّت شیل) (۱) نجات یافت و به قم تبعید شد.

۱- حضرت رب اعلی چهریق را "جبل شدید" نامیدند. "شدید" در محاسبهٔ حروف ابجد با چهریق مساوی است. آن حضرت ماه کو را "جبل باسط." خواندند. "باسط" نیز در محاسبهٔ حروف ابجد با ماه کو برابر است. (در عربی "چ" وجود ندارد، لذا در محاسبهٔ ابجد از "ج" به جای "چ" استفاده می شود -م)

<sup>\*</sup> البته اکنون که سال ۱۳۸۱ هجری شمسی است دوباره ارومیه نامیده می شود. (ویراستار)

ج- عباس میرزا در آن زمان نُه ساله بود. فارانت در غیاب شیل کارداری سفارت انگلیس را به عهده داشت.

امّا باز هم امنیت نداشت چون او متّهم به همراهی با بابیان شده بود. میرزا حسین متولّی قی (۳) تحت شکنجه و عذاب مجبور به امضاء اقرارنامهای شد که عبّاس میرزا را در توطئههایی که به دروغ به بابیان نسبت دادند، متّهم می کرد شاهزاده نگونبخت سالیان درازی از عمر خویش را در تبعید و بیشتر در عراق

۲- توضیح مترجم: کلئل (سرهنگ) جستن شیل از جمله ۲۴ تن افسر انگلیسی اسب که در اواخر سلطنب فتحمليشاه (١٢٢٩ ق.- ١٨٣٣ ميلادي) براي تعليم ارنش ابران. مخصوصاً سربازان أذربا بجان، استخدام شده به ایران وارد شدند و دولت انگلستان آنان را از افسران انگلسسی که در هندوستان اشتغال به خدمت داشتند گزیده و به ایران فرستاد و در جنگ با افواج حسینملی میرزا فرمانفرمای قارس در سال ۱۲۵۰ ق. و شکست سخت آنان سرهنگ شیل نیز از افسران مهم ارتش اعزامی طهران بوده است. نسل تا سال ۱۲۵۳ قمری در ایران بود و چون لشکرکشی محمّدشاه به هرات در این سال بر خلاف میل انگلستان صورت گرفته بود، از این جهت اکثر افسران انگلیسی از ایران خارج شدند و یا به خدمت آنان خاتمه داده نبد و بند از ایّام صدارت حاج میرزا آقاسی از سال ۱۲۵۵ تا ۱۳۵۸ ق. کار دار سفارت و مدَّت بسیار کمی در سال ۱۲۶۰ ق وزیر مختا**ر شد و بعد در سال ۱۲۶۴ ق. دوباره به سمت** وزیر مختاری به ایران آمد و نا سال ۱۲۷۰ ق. وزیر مختار انگلیس در ایران بود و او است که با وسائلی که در دست داشت اسباب عزل و قبل امبر کبیر و افراهم آورد و پس از کشته شدن امیر و روی کار آوردن میرزا آقاخان نوری (نبعهٔ سابق خود). در سال ۱۲۷۰ (-۱۸۵۳ میلادی) به انگلستان عزیمت نمود. از جمله اقتمران اعزامی به ایران یکی هم سر هنری راولنست معروف بود و با این که نامیرده از افسران نظام بود، بعدها یکی از خاور شناسان و باستان شناسهای معروف شده ضمناً یکی از بانیان و علمای عالم به آثار قدیم آشور می باشد. جسس در سال ۱۸۰۳ منولد و در سال ۱۸۷۱ میلادی درگذشت.

نقل از کتاب تاریخ رجال ایران قرون ۱۲ - ۱۳ - ۱۴. صفحه ۱۳۶۷. جلد اوّل، تألیف مهدی بامداد). ۳- میرزا حسین متولی در قلعه شیخ طبرسی بود و به یاران خود خبانت ورزید. چند سال بعد در بغداد به فلاکت افتاد و حضرت بهامالله به او ماهیانه می دادند. گذرانید و بالاخره اجازه یافت که به ایران باز گردد و لقب ملک آرا به او داده شد ولی همیشه در معرض خطر بود.

یحیی خان، رئیس قلعهٔ چهریق، مردی خشن و دمدمی مزاج بود، امّا طولی نکشید که او نیز احساس کرد نمی تواند دروازه های قلعه را به روی بابیان بسته نگاه دارد. همان قوّه ای که علی خان ماکویی را مسحور و مفتون ساخت، قلب یحیی خان را نیز تسخیر نمود. آنقدر تعداد بابیانی که به چهریق می آمدند زیاد بود که اسکان آنها میسّر نبود و می بایست در اسکی شهر که چندان دور نبود، برای آنها اطاقی یافت. خوراک و مایحتاج از اسکی شهر خریداری می شد. یک روز برای حضرت عسل خریداری کردند و به حضور آوردند، ولی مبلغی که برای قیمت عسل می بایست پرداخت شود زیاد بود و نوع آن مرغوب به نظر نمی رسید. لذا برگشت داده فرمودند:

عسل باکیفیتی بهتر از این را مسلّماً می توان به قیمتی ارزانتر تهیّه کرد. شغل من که مقتدای شهاهستم، تجارت بود. شها باید در جمیع معاملات خود به من تأسّی کنید و روش مرا در پیش بگیرید. نه همسایه تان را فریب دهید و نه اجازه دهید او شها را فریب دهد. روش مولای شها اینچنین بود. زرنگ ترین و زیرک ترین نفوس غی توانستند او را فریپ دهند و او نیز نسبت به حقیر ترین و بیچاره ترین نفوس سخاو تمندانه رفتار می کرد. (۱)

خوی، یکی دیگر از شهرهای آذربایجان، چندان دور نبود. از ورود حضرت اعلی به چهریق مدّت درازی نگذشته بود که تعدادی از نفوس برجستهٔ

۱- Dawn-Breakers - س ۲۱۱ (انکلیس) و ص۳۰۳ (آمریکا)

جبل شديد

شهر خوی، از جمله سادات، علها و اولیاء حکومتی بابی شدند. میرزا اسدالله که حضرت اعلی او را به لقب دیّان (۱) مفتخر ساختند، یکی از آنها بود. دیّان به معنی فاتح یا قاضی است. او مردی مغرور و دارای رتبهای عالی در دستگاه حکومت بود. او از فضل و دانش وسیع و قلمی فعسیح و شیوا نصیب داشت (۱) و مدّتهای مدید در مقابل مساعی بابیان برای تبلیغ او مقاومت کرده بود. او نه تنها فرصت عرض اندام به آنها نمی داد، بلکه نابت کرده بود از معاندین و معارضین پرهیاهو و جنجالی است. امّا او خوابی دید که او را وادار کرد نامهای به حضرت اعلی بنویسد. وقتی به جواب نائل گردید، با جنان شور و شوق و حرارتی به حضرت اعلی بنویسد. وقتی به جواب نائل گردید، با جنان شور و شوق و اعظم بود متوحّش و نگران ساخت، به طوری که مشار الیه به حاجی میرزا آقاسی نامهای نوشته و به تفصیل دربارهٔ مسحور و مفتون شدن فرزندش داد و انحراف شدید او را مورد تقبیح قرار داد. (۱)

۱- بعد از شهادت حضرت اعلی، عدمای برای کسب هدایت به سوی دبّان رو آوردند و معروف به "دبّانیه" شدند. اکثر آنها در ایالات آذربایجان وگیلان ساکن بودند. دبّان با آنجا پیش رفت که ادّعای مَنْ نظّهرُ وَاللّهِ کرد. ولی پس از ملاقات با حضرت بهاءالله در عراق، از ادّعای خود بسرگشت (به کساب dward کرد. ولی پس از ملاقات با حضرت بهاءالله در عراق، از ادّعای خود بسرگشت (به کساب Granville Browne and the Bahá'i Faith مفعات ۲۴ و نسز ماددانسد

۲- دیان به زبانهای فارسی - عربی - ترکی - عبری و سربانی مساط بود.

۳- حضرت رب اعلی لوح حروفات را به افتخار میرزا اسدالله نازل فرمودند. جناب دگان میگوند، ۱۲ نقطهٔ بیان هیچ دلیل دیگری برای اثبات حقانیت خود نداشته باشد، همین کافی است که جنین لوح عظی نازل فرمود، لوحی که احدی، با هر میزان علم و فضل، صادر به سحر در و شدوین منسابه آن نسست

بار دیگر میرزا آقاسی خود را عاجز یافت. امر باب انتشار می یافت و او قادر به جلوگیری از آن نبود. صدراعظم نگرانی دیگری نیز داشت و آن مشاهدهٔ زوال سریع صحّت و سلامت محمّدشاه بود. شاه فقط چهل سال داشت، امّا ابتلا به بیاری نقرس قوای او را تضعیف می کرد و رو به تحلیل می برد.

درویشی از هند به چهریق وارد شد. هیچکس در آن زمان نمی دانست او که بود. حتی امروز هم کسی نمی داند. حضرت ربّ اعلی او را قهر اللّه نامیدند. تنها مطلبی که درویش دربارهٔ خود گفت این بود:

زمانی که مقام و رتبهٔ عالی یک نوّاب را در هند داشتم، حضرت اعلی در عالم رؤیا بر من ظاهر شدند؛ نگاه خویش را به من دوختند و قلب مرا کاملاً تسخیر نمودند. برخاستم و خواستم دنبال ایشان بروم که با علاقهٔ تمام نگاهی به من انداختند و فرمودید، "جامهٔ سکوه و جلال را از تن بینداز و خاک وطن را ترک کن و پای پیاده برای ملاقات من به آذربایجان بشتاب. در چهریق به مقصود قلبت نائل خواهی شد." طبق هدایات ایشان عمل کردم و حال به مقصود و هدف خویش رسیدهام. (۱)

حضرت اعلی به او دستور فرمودند به همان طریق که آمده بود، در ویش و از کردد. قهرالله در آن سفر طولانی بازگشت به وطن هیچ همسفری نداشت. خاتمهٔ احوال او، مانند سرنوشت شیخ

<sup>(</sup>Dawn-Breakers، ص ۲۲۰ (انکلیس) و ۳۰**۴ (آمریکا)** ۱- Dawn-Breakers س ۲۲۱ (انکلیس) و ۳۰۵ (آمری**کا)** 

سغید هندی حرف حی، در هالهای از اسرار مکنون و مستور است.

بعد از سه ماه از مسجونیت حضرت ربّ اعلی در چهریق، حاجی میرزا آنکه آقاسی تصمیم گرفت یکبار دیگر آن حضرت را به تبریز ببرند. قبل از آنکه فرمان احضار آن حضرت برسد، دستور فرمودند آن عده از اصحاب که در چهریق و اطراف آن مجتمع شده بودند خارج گردند. جناب عظیم پر صولت و صلابت نیز در میان آنان بود. در همان اوان شیخ حسن زنوزی را مأمور نمودند، جمیع الواح نازله در ماه کو و چهریق را جمع آوری و برای حفظ و نگهداری به سیّد ابراهیم خلیل که ساکن تبریز بود، بسیارد.

چون حضرت اعلی در سر راهشان به تبریز، به ارومیه رسیدند، حاکم شهر، ملک قاسم میرزا فرزند فتحعلیشاه در نهایت احترام از ایشان استقبال غود. معالوصف تصمیم گرفت مهان خود را بیازماید. در یک روز جمعه، وقتی حضرت اعلی عازم حمّام عمومی شهر بودند، وی عمداً دستور داد اسب سرکشی را حاضر نمودند که آن حضرت بر آن سوار شوند. کسانی که از نقشه وی آگاه بودند، مبهوت و مضطرب شده، منتظر عاقبت آن کار ماندند. اسب جهت سوار شدن آن حضرت به طور معجزه آسایی ساکت و آرام ایستاد. هیکل مبارک با تسلّط تام سوار اسب شده به حمّام تشریف بردند! شاهزاده خبلتزده و شرمسار گردید. پای پیاده در کنار مرکب مبارک روان بود و مخبلتزده و شرمسار گردید. پای پیاده در کنار مرکب مبارک روان بود و منتشر ات نزدیک مقصد هراهی نمود. بعد حضرت اعلی به او فرمودند که به منزلش مراجعت نماید. اخبار در شهر منتشر شد و جمیع را مبهوت و متحیّر ساخت. هنگامی که حضرت اعلی از حمّام بیرون تشریف آوردند و بحدّداً بر ساخت. هنگامی که حضرت اعلی از حمّام بیرون تشریف آوردند و بحدّداً بر همان اسب سوار شدند، مردان، زنان و کودکان به حمّام هجوم آوردند و تا آخرین قطره آبی که آن حضرت مصرف نموده بودند، همراه خود بردند.

از این به بعد منزل حاکم مملو بود از افرادی که میخواستند با حضرت

اعلی ملاقات کنند یا برای لحظه ای ایشان را زیارت کنند. در طول این زمان آقا بالا بیک نقّاش باشی تصویری از حضرت اعلی کشید که تنها تصویر ترسیم شده از ایشان است. ماجرای آن بسیار جالب است.

آقا بالا بیک در شیشوان، از دهات ساحل دریاچهٔ ارومیه تولّد یافت. او مانند دهها تن دیگر به سوی مقرّ والی جذب شد تا حضرت اعلی را زیارت کند. سالها بعد ایشان داستان این واقعه را به جناب ورقا، شاعر شهید بهانی. چنین بیان نمود. هنگامی که چشهان حضرت اعلی به آقا بالا بیک افتاد عبای مبارک را منظّم فرموده و عميقاً به او نگريستند. اين واقعه دو ړوز بعد دومرتبه رخ داد و آقا بالا بیک متوجّه شد به او اجازه فرمودند که تصویری از ایشان ترسیم نماید. نقّاش همانجا و همانوقت طرحی کلّی کشید و بعداً تصویر را به صورت سیاه و سفید ترسیم کرد. وقتی جناب ورقا این موضوع را به سمع حضرت بهاءاللَّه رسانید به جناب ورقا دستور داده شد از نقَّاش بخواهد دو نسخه از آن تصویر را با آبرنگ ترسیم نماید که یکی به ارض اقدس ارسال شود و دیگری را جناب ورقا شخصاً نگاهداری نمایند. نسخدای که به ارض اقدس ارسال شد اکنون در دارالآثار بین المللی است و نسخهٔ دیگری که نزد جناب ورقا بود، هنگام توقیف ایشان با سایر مایملکشان به غارت رفت. نسخهٔ اصلی سیاه و سفید سالها بعد به وسیلهٔ سیّد اسدالله قمی کشف شد که خود او آن را به ارض اقدس برد و به حضرت عبدالبهاء تقديم كرد.(١)

خضرت اعلی باید در آخرین هفتهٔ جولای ۱۸۶۸ وارد تبریز شده باشند. تا این زمانی بیماری محمّدشاه باعث نگرانی حاجی میرزا آقاسی شده و

۱- نویسندهٔ حاضر شرح ماجرا را از جناب ولی الله ورقا فرزند شاعر شهید شنید. ایشان به ارادهٔ حضرت ولی عزیز امرالله به سمت ایادی امرالله ارتقاء یافتند.

جبل شديد

صدر اعظم حیله گر و مکّار که از ستوط قریب الوقوع خود آگاهی داشت، اینک در جستجوی طرق و وسایلی جهت تخفیف این ضربه بود. او توانسته بود در طی سالیان زندگی مردی بسیار غنی، مالک دهات، زمینهای زراعتی و املاک شهری شود. او می دانست که با مرگ شاه نه تنها مقام و قدرت، بلکه ثروت بی حساب خود را از دست خواهد داد. هنگامی که محتدشاه در حال احتضار بود، حاجی مبرزا آقاسی دیگر در حوالی قصر شاه دیده نشد. زیرا دشمنان نیرومند او در دربار که او نتوانسته بود نابودشان کند، آماده بودند او را مورد حملات خود قرار دهند. او به ده خود، عبّاس آباد پناه برد. در آنجا گروه محافظینش که از زادگاهش ماکو استخدام کرده بود، از هم پاشید. مردم طهران که از دست آنها رنج بسیار برده بودند، حال فرصتی برای گرفتن انتقام یافتند. حاجی میرزا آقاسی آنچنان در مخمصه و تنگنا افتاده بود که ناجار شد به عبّاس میرزا نامهای ملتمسانه بنویسد و چون جوابی از طرف آنها دریافت نکرد، شهامت یافته تصمیم گرفت دومرتبه اقامتگاه خود در طهران را پس بگیرد. امّا فرماندهٔ توپخانه که ریاست گارد شاهی را در ارگ به عهده داشت به او فهاند که ماندنش در طهران نامطبوع و ناخوشایند است. لذا سعی کرد خود را به آذربایجان، که حضرت اعلی را تبعید کرده بود، برساند و به سکنهٔ زادگاهش پناهنده شود. هنوز از پایتخت دور نشده بود که او را بازگرداندند. او، تنها و تحقير شده، جز بست نشستن در حضرت عبدالعظيم راهى نيافت. اين بود عاقبت قدرت بي منتهاي حاحى ميرزا آقاسي دجّال ديانت بابي.

در تبریز حضرت اعلی را به محضر ولیعهد ناصرالدین میرزا آوردند که فقط هفده سال داشت و حکومت آذربایجان اخیراً به او داده شده بود. هیئتی از روحانیون برجستهٔ تبریز گرد هم جمع شدند که حضرت اعلی را بیازمایند. این نفوس برجسته عبارت بودند از حاجی میرزا محمود نظام العلماء ملاً باشی

وليعهد، ملاً محمّد بمقاني، از شاگردان سيّد كاظم و شخصيتي برجسته در ميان شیخیه، حاج مرتضی قلی مرندی علمالهدی، حاجی میرزا علی اصغر شیخ الاسلام(١) و ميرزا احمد امام جمعه. جريان آن محكمة عالى از ابتدا تا انتهئ سخیف، سطحی و احمقانه بود. در این مکان، چهرههای درخشان مقامات مذهبی تبریز جمع بودند تا از سیّدی جوان که مدّعی بود حامل پیام الهی است. دریابند که ماهیت مدعایش چیست و برای اثبات ادّعایش چه دلائلی می تواند اتیان نماید. برای بیان این موضوع که آنها به نحوی فلاکتبار از عدل و انصاف فاصله گرفتند و نتوانستند به حلّ مسألهای که در پیش روی آنها بود بپردازند. نیازی به جستجو در میان شواهد و مدارک پیروان حضرت باب نیست. شواهد مزبور را می توان در دو اثر از مشهور ترین کتب تاریخی فارسی به فراوانی یافت. این دو کتاب عبارتند از ناسخالتّواریخ به قلم محمّدتتی کاشانی و "تمّمهٔ روضةالطّنفای میرخواند<sup>(۲)</sup>" اثر رضاقلیخان هدایت. هر دو کتاب مزبور در زمان سلطنت ناصرالد ينشاه نوشته شده است. ادوارد گرانويل براون (۳) نسخهای از صورتجلسهٔ رسمی این محکمهٔ ننگین و شرم آور را از این دو کتاب تهیّه و ضمیمهٔ ترجمهٔ مقالهٔ شخصی سیّاح نمود. او از کتاب دیگری موسوم به

۱- شیخ الاسلام، نظیر امام جمعه، از علمای طراز اوّل شهر و برخوردار از مزایای خاصی بود. اگرچه شاه شیخ الاسلام را منصوب می نمود، امّا موارد بسیاری بود که این سمت از پدر به پسر منتقل می شد.

۲- توضیح مترجم: محمد بن خاوندشاه بن محمود (وفات ۹۰۳ یا ۹۰۴ قمری / ۱۴۹۷- میلادی) معروف به میرخواند. نام کامل کتابش "روضةالصفا فی سیرةالامناه و الملوک و الخلفا" است. او این کتاب را که تاریخ عمومي عالم از بدو خلقت تا زمان خود او است به نام نامی امیر علیشیر نوایی نوشت. وضاقلی خان هدایت سه جلد تنمه در شرح تاریخ سلسله های بعد نوشت و به آن افزود.

Edward Granville Browne -Y

قصصالعلها(۱) که در سال ۱۸۷۳ نگاشته شده نیز استفاده کرد. به عنوان نمونه گفته شده که این دو سؤال را نظام العلها برای حضرت باب مطرح کرده است:

چنان که پیغمبر یا حکیمی گفته است العلم علمان علم الابدان و علم الادیان. من از شها دربارهٔ طبّ سؤال می کنم. هنگامی که انسان از سؤ هاضمه رنج می برد، در شکم بیار چه می گذرد؟ چرا در بعضی موارد معالجه مؤثر است و چرا بعضی موارد به سوء هاضمهٔ مزمن و دائم (۱۳) یا سکته (غش و ضعف) تبدیل یا به بیاری هراسی (۱۳) می شوند؟

علم صرف از کتاب قرآن و حدیث گرفته شده و آن وابسته به بسیاری از علمهای دیگر مثل دستور، بیان و منطق است. آیا شها که باب هستید می توانید "قال" را صرف نمانید؟

نسبت داده اند که حضرت اعلی در جواب فرمودند که صرف کردن کلمات عربی را در کودکی آموخته و قوانین آن را بعداً فراموش نموده اند. این است جوابی که تصوّر کرده اند از لسان شخصی صادر شده که قیّوم الاسهاء، تفسیر سورهٔ والعصر را، که جملگی عربی هستند، نازل

۱- توضیح مترجم: کتابی است به فارسی تألیف محمّد بن سلیمان «کابسی (نولّد ۱۲۳۴ با ۱۳۳۵ قمری وفات ۱۳۰۲ قمری). مؤلّف این کتاب را در سال ۱۲۹۰ قمری به بابان رسانیده و در آن ترجمهٔ احوال ۱۵۳ تن از علماء شیمه را از قرن ۴ تا ۱۳ نقل کرده است.

فرموده است.

زمانی که حضرت اعلی صراحةً فرمودند من همان شخصی هستم که هزار سال است منتظر ظهور او هستید، نظام العلماء با تغیّر و پرخاش گفت:

"يعني مي گوئيد شها مهدي، صاحب امر، هستيد؟"

حضرت اعلى فرمودند، "بلد."

نظام العلماء برسيد. "شها شخص قائم هستيد يا واسطة او؟"

حضرت اعلى فرمودند، "خود قائم."

"نام شها جیست؟ نام پدر شها جیست؟ در کجا به دنیا آمدید و شها چند سال سن دارید؟"

"نام من علیمحمّد و مادر من خدیجه و پدرم میرزا رضا بزاز. تولدّم در شیراز و ۳۵ سال از سنّ من گذشته است.(۱)

نام صاحب امر محمّد است و پدر او حسن و مادرش نرجس، محلّ تولّدش سُر مَن رأى و سنّ او متجاوز از هزار سال این کیال تضّاد را دارد. از این گذشته من که شها را نفرستادهام."

آیا شها ادّعای خدائی دارید؟"

"چنین امامی چنین خدائی را شایسته است"

من در یک روز ۲۰۰۰ آیه مینویسم چه کسی قادر بر این است؟

"وقتی من ساکن عتبات بودم، کاتبی داشتم که دو هزار آیه در روز مینوشت. عاقبت کور شد. شها هم باید از این کار دست بردارید و گرنه شها هم

۱- منفدینی مانند میرزا کاظه بیک، ملاحظه کردهاند که ذکر سی و پنج سال به عنوان سی حضرت باب نشان دهندهٔ آن است که این شرح کلاً بی اساس و ساختگی است؛ بعلاوه، خدیجه نام حرم ایشان بوده نه مادر ایشان.

کور خواهید شد."(۱)

از همین چند فقره نقل قولها، نامعقول بودن طرز محاکمه مشهود میباشد. نویسندگان ناسخالتواریخ و تتمه روضةالصفاء و قصصالعلهاء مطالب خود را از نوشته های نظام العلهاء که رئیس این محکمه در تبریز بوده اقتباس نموده اند. ولی شیخ محمّد تق فرزند ملا محمّد محقانی که مخالفتش با حضرت ربّ اعلی کمتر از پدر نبود و ردّیدای که به طور اخصّ بر امر مبارک نوشته، نظام العلهاء را به علّت تحریف حقیقت مورد انتقاد و ملامت قرار داده است. شیخ محمّد تق شخصاً در محکمه حاضر بوده و در کتابش موارد قلب حقیقت توسّط نظام العلهاء را یک به یک مشخص کرده است. او علیرغم مخالفت شدیدی که داشت، شهادت به قدرت حضرت ربّ اعلی داده است. اخیراً آن کتاب تجدید چاپ شده و بالاخره نظام العلهاء نسخی را که می توانسته از نوشتهٔ خود جمع آوری کرده و آنها را نابود نموده است.

بنا به اظهارات نبیل اعظم و به اعتبار شرحی که شیخ حسن زنوزی داده، شخصی که در آن مجلس محاکمه مسخره از همه بیشتر اهانت کرده ملا محتد مقانی بود. (۲) حضرت ربّ اعلی میان ملاّ محتد و ولیعهد جالس بودند. وقتی که حضرت ربّ اعلی خود را قائم موعود منتظر معرفی فرمودند، ملاّ محتد ممقانی با عصبانیت گفت:

ای جوان بدبخت شیرازی عراق را متشنج کردی حال آمدهای که آذربایجان را خراب کنی؟

۱- Browne, Traveller's Narrative, Vol. II, pp. 278-89 سؤال و جوابها از گزارشی به مراتب طولانی تر از این استخراج شده است.

٢- جالب اين كه پسر ديگر ملاً محمّد معقاني به نام ميرزا اسماعيل به امر جديد اقبال نمود.

جواب حضرت ربّ اعلى به فوران خشم او فقط اين بود كه، "جناب شيخ من به ميل خود اينجا نيامدهام شهاها مرا احضار نموديد."

ملاً محمّد با نخوت و لحنی به مراتب توهین آمیز تر گفت، "ای پست ترین پیروان شیطان ساکت باش."

حضرت ربّ اعلی با متانت فرمودند. "یا شیخ آنچه از قبل گفتم باز هم میگویم."

آنگاه بنا به شرحی که نبیل اعظم داده نظام العلماء با محاجمه با حضرت اعلی پرداخت و گفت:

"شها مدّعی مقام بزرگی هستید. باید دلیل قاطعی بر صدق ادعای خود اقامه نمایید."

حضرت اعلی فرمودند: "اقوی دلیل و برهان مهمّ بر صحّت دعوت حضرت رسولاالله آیات الهی بود، چناچه در قرآن فرموده است: 'اَوَلَمْ یَکْفِهِمْ اَنْهُ اَنْزَلْنَا عَلَیْکَ الْکِتابَ '(۱)

نظام العلماء گفت: "اگر قائل به حقیقت هستید، آنچه راکه در این مجلس میگذرد به زبانی که مشابه عبارات و آیات قرآنی باشد وصف نمایید تا حضرت ولیعهد و سایر علماء حاضر در این جمع، بر حقیقت شهادت دهند."

هنوز بیش از چند کلمه در جواب این تقاضا از لسان حضرت ربّ اعلی صادر نشده بود که ملاّ محمّد ممقانی گستاخانه به میان کلام مبارک دوید که:

"این قائم خودگهاردهٔ ما در ابتدای خطابداش جهلش نسبت به ابتدایی ترین قواعد صرف و نحو را برملاکرد."

حضرت اعلى فرمودند، "خود قرآن به هيچ وجه انطباقي با قواعد و آداب

۱- آید ۵۱ سورهٔ ۲۹ (عنکبوت)

مرسوم در میان خلق ندارد. کلام المی را هرگز نمی توان تابع محدودیت های خلق قرار داد. قواعد و موازینی که مردم اتخاذ کرده اند از متن کلام المی استنتاج شده و مبتنی بر آن است. این مردمان در نفس متون کتاب قدسی المی بیش از سیصد مورد اشتباهات صرف و نحوی یافته اند، مانند موردی که شها مورد انتقاد قرار دادید. امّا چون کلام المی بود، چاره ای نداشتند جز این که تسلیم ارادهٔ المی شوند."

امّا ملاّ محمّد توجّهی به بیان حضرت باب نکرد و یکی دیگر از ملاّها با سؤالی نامعقول و احمقانه در خصوص زمان یک فعل در این محاوره دخالت کرد. بعد، حضرت ربّ اعلی این آیات قرآن را تلاوت فرمودند، "سبحان ربّک ربّ العزّة عمّا یصفون و سلام علی المرسلین،" بعد برخاستند و بیرون رفتند (۱)(۱)

۱- نقل قولها از صفحات ۲۳۱-۲۳۰ نشر انگلیس و ۳۱۹-۳۱۶ نشر آمیر بکای Dawn-Breakers اخذ شده و یک جواب حضرت اعلی نقل به مضمون شده است.

۳- نامهای پدون تاریخ به خط ناصرالد پنشاه که در دوران رسالت حضرت بهاه الله خطاب به علاه الدوله. حاکم طهران، نوشته شده، به دست آمده است. شاه به حاکم طهران دستور می دهد از بابیانی که تسوشط امین الشلطان گرفتار شده بودند، سؤالاتی بشود. تنها اسمی که از زندانیان مزبور برده شده آقا حمال بروجردی است. در این استطاق، بنا به دستور شاه، فقط امین الشلطان و یکی از علما موسوم به حاجی آقا محمد می بایست حضور داشته باشند و جوابهای بابیان می بایست ثبت شده به شاه سلیم می شد شاه نوشه که بعد از آن ممکن است شخص او با این بابیان ملاقات کند تا دقیفاً مشخص نما « که اهداف و مقاصد آنها مسس. گر چه لحن نامه ناصر الدینشاه اهانت آمیز بود، ولی دو نکه در آن نامه ملول و شد مداللّحن جالب نوجه است. یکی اذهان شاه به این که حضرت اعلی در برابر محکمه در تبریز نسبت به ادّعای «انمست خسود استقامت نموده بودنده دوم آن که او مصرانه میخواست از عقاید و مقاصد بابیان آگاه کردد

در دوران حکومت علامالدّوله یکی از بهائیان تبریز به نام آفا نجفمای گرفـار شد که به کرفـاری مدادی از

بلافاصله بعد از این جریانات علماء نشستند و مصمم شدند حضرت اعلی را به تنبیه بدنی محکوم غایند و لذا آن حضرت را به منزل محتدکاظمخان فرّاش باشی بردند. چون فرّاشان از اجرای حکم سر باز زدند، میرزا علی اصغر شیخ الاسلام شخصاً به اجرای چوب و فلک اقدام کرد. وقتی خبر به ارومیه رسید که حضرت ربّ اعلی در تبریز مورد چنین بی احترامی و اهانتی قرار گرفته اند، بسیاری از کسانی که به امر مبارک جذب شده بودند، کناره گیری غودند. در تبریز دکتر کورمیک پزشک انگلیسی، که تنها شخص غربی بود که با ایشان ملاقات و دیداری داشت، آن حضرت را معاینه کرد. عالیجناب بنیامین لاباره (۱۱) کشیش و دکتر الهیات از میسیون آمریکایی وابسته به کلیسای بروتستان (۱۲) پرسبیترین در ارومیه از دکتر کورمیک خواهان تغصیلی از آن بروتستان (۲۰) پرسبیترین در ارومیه از دکتر کورمیک خواهان تغصیلی از آن دیدار شد و بزشک انگلیسی در جواب وی نوشت:

شها از من تفصیلی از ملاقات خود با مؤسّس فرقه مشهور به بایی خواسنه اید. به اطّلاع شها برسانم در این ملاقات اتّفاق مهمّی نیفتاد، چون که باب آگاه بود که مرا همراه دو پزشک ایرانی فرستاده اند که ببینیم آیا از سلامت روان برخوردار است یا خیر، معنون می باشد و بعد تصمیم بگیرند که آیا او را اعدام کنند یا خیر. با آگاهی از این موضوع، او از جواب دادن به سؤالات خیر، با آگاهی از این موضوع، او از جواب دادن به سؤالات اکراه داست. در جواب تمام پرسش ها صرفاً با نگاهی متین و

بهائیان در طهران منجر کردید. آقا نجفعلی تازه از عکا مراجعت کرده و حامل تعدادی لوح بود. او جانش را از دست داد امّا سایر بهائیان نهایتاً آزاد شدند. ۱- Beniamin Labaree

مهربان به ما نگاه میکرد و با لحنی بدیع و ملایم، فکر میکنم، سرود ترتم می کرد. دو سید دیگر که از دوستان نز دیکش بودند نیز حضور داشتند. آن دو بعداً با او اعدام شدند.(۱) دو مأمور دولت نیز حاضر بودند. باب فقط یک بار راضی شد به من جواب دهد و آن وقتی بود که گفتر من مسلمان نیستر و مایلم دربارهٔ دین او بدائم، شاید مایل باشم آن را اختیار کنم با این کلام من با علاقه و مشتاقانه به من نگاه کرد و جواب داد شکّی ندارد که تمام اروپاییان به دین او اقبال خواهند کرد. گزارش ما به شاه چنان بود که او را از مرگ نجات دهد، ولی چندی بعد به دستور میرزا تق خان امیرنظام کشته شد. در اثر گزارش ما فقط او را به فلک بستند و در حین چوب زدن، یکی از فراشان، عمداً یا سهواً، چوبی را که به پای او میبایست بزند، به صورتش زد که زخمی عمیق برداشت و متورّم شد. وقتی از او پرسیدند که آیا مایل است یک جرّاح ایرانی برای معالجهاش بیاورند، او اظهار تمایل کرد که مرا احضار کنند و بالنّتیجه چند روزی به معالجهٔ او مشغول بودم. در دیدارهای بعدی هرگز موفّق نشدم با او به طور خصوصی صحبت کنم، چون او زندانی محسوب می شد و همیشه · مأمورين حكومتي حضور داشتند.

او از توجّهات و معالجات من خیلی تشکّر کرد. او فردی بسیار آرام، ظریفاندام و نسبتاً کوتاه قامت بود؛ چهرهای نسبت به

۱- این موضوع صحّت ندارد. این دو برادر، یعنی سیّد حسن و سیّد حسین، بر خلاف آنچه که در باددا.. براون در ضمیمهٔ این گزارش آمده، با حضرت باب اعدام نشدند.

سایر ایرانیان، جذّاب و گیرا و صوتی ملیح و خوش آهنگ داشت که مرا مجذوب و مسحور ساخت. چون باب و دو مصاحب او سیّد بودند، طبق رویهٔ آن گروه لباس پوشیده بودند. در واقع قیافه و حالات و سکنات ظاهری او طوری بود که ناخود آگاه طرف مقابل را جذب می کرد. اگرچه در مورد اصول عقایدش از خود او چیزی نشنیدم، امّا عقیده بر این است که در دین او مشابهتهایی با مسیحیت وجود دارد. چند نفر از نجّاران ارمنی که برای انجام دادن تعمیراتی به زندان او رفته بودند، او را در حال مطالعهٔ کتاب مقدّس دیدند و او نه تنها سعی نکرد آن را پنهان کند بلکه در این مورد با آنها صحبت کرد. کاملاً واضح و مسلّم کند بلکه در این مورد با آنها صحبت کرد. کاملاً واضح و مسلّم است که تعصّبات مسلمانان نسبت به مسیحیت در دین او است که تعصّبات مسلمانان نسبت به مسیحیت در دین او مشاهده نمی شود. همچنین فکر جلوگیری از پیشرفت زنان و عقب نگه داشتن آنان که در حال حاضر در همه جا دیده عی شود، در دیانت او وجود ندارد.(۱)

تاریخ مراجعت دادن حضرت اعلی به چهریق باید اوایل اوت ۱۸۶۸ بوده باشد. آن حضرت از چهریق توقیعی خطاب به حاجی میرزا آقاسی ارسال فرمودند که او را اینگونه مورد خطاب قرار می دهند:

فاعلم ايّها الكافر باللّه و المشرك بآياته و المعرض عن جنابه و

#### المستكبر عن بابد(١)

این توقیع مبارک که به لحنی تند و خشن نازل شده و به خطبهٔ قهریه معروف است، توسط حضرت باب برای جناب حجّت که هنوز در طهران بود و نمی توانست به زادگاهش برگردد، ارسال شد که شخصاً آن را به صدر اعظم بدهد. جناب حجّت برای انجام این وظیفه اقدام نمودند. در این زمان حاجی میرزا آقاسی از قدرت ساقط شده بود تا روزهایش را در گمنامی در عراق به پایان برساند. محمدشاه، در جهارم سپتامبر ۱۸٤۸ درگذشت (۲) و کمتر از یک سال بعد حاجی میرزا آقاسی در گور به وی بیوست

۱- کتاب عهد اعلی، ص ۳۶۰ / تمام توقیع مبارک در کتاب مزبور صص ۳۶۴-۳۵۹ مندرج است - م ۲۰ در شیراز حاجی رضای قسی نامی بود که همیشه آمادگی داشت شورشی را شروع کند یا طغیانی را رهبری نماید. نویسندهٔ حاضر به خاطر دارد از مادربزرگ مادریاش شنید که یک روز، سعرگاهان، حاجی قسی دوان دوان از مقابل منزلشان میگذشت و یک چوب (یا نیزهٔ) بلند را در سوراخی در دیوار به صدا در می آورد و فریاد می زد، "ای اهل بیت سادات، در امن و امان و راحت باشید، محمدشاه به جهنم رفت." جده نویسنده این واقعه را به خوبی به خاطر داشت، در حالی که در زمان وقوع آن بیش از هفت یا هشت سال نویسنده این واقعه را به خوبی به خاطر داشت. در حدود هفده سال بمد با وجود اطمینانهایی که به او داده شده نداشت. حاجی قسی عاقبت اسفناکی داشت. در حدود هفده سال بمد با وجود اطمینانهایی که به او داده شده بود، به دستور حاجی سلطان مراد میرزا حسامالشلطنه عموی ناصرالدین شاه که برای تصدی حکومت عازم بود، به دستور حاجی سلطان مراد میرزا حسامالشلطنه عموی ناصرالدین شاه که برای تصدی حکومت عازم شوراز بود، به دستور حاجی سلطان مراد میرزا حسامالشلطنه عموی ناصرالدین شاه که برای تصدی حکومت عازم شوراز بود، به دستور حاجی سکوی تخت جمشید خفه کردند و جسد آویخته شدهاش را به همان حال باقی گذاشتند.

year register that the format

# فصل دوازدهم آن نیمروز تابستان

گذر نمود کوکب اقبال از ماورای عالم ادراک بر خاکدان فنا جلال ذات تو فراسوی کل محیط غوطه ور، دورنمائی بی انتها از سالها به تأیید فروغت، آوردی برای آدمیان نوری و حقیقتی، از نو پاک ساز فهم اهل عالم دم مطهرت ریخته شد بر تراب چون شبنم از این خونابه خدائی هر قطرهای که چکید مبعوث ساز، ملل را و هر زنده بی روح روشن نما بصیرت و شاداب کن جان را ای که سرخی سپیده دم است چشمه دین راستی تو نور توئی، شفق توئی، ماه توئی، افق توئی

- بئاتریس ایروین<sup>(۲)</sup>

ای صبح حقیقت<sup>(۱)</sup>

<sup>1-</sup> Transcendent Star, past mortal ken
The glory of your Life through all the spheres
Bathes the unending vista of the years.
The radiance of the Light you brought to men
Has purified the planet's heart anew!
Your blood was poured upon its dearth like dew,
Ichor of God's decree, let each drop shed

به دنبال فوت محمد ماه و سقوط حاجی میرزا آقاسی حوادث گستردهای روی داد. پادشاه جدید خیلی جوان و بی تجربه بود ولی مردی که بعد از ناپدید شدن حاجی میرزا آقاسی بر مسند خالی او تکّیه زد، شخصی توانا، درستکار، امّا خودرأی و مستبد بود. میرزا تق خان امیرنظام (که به امیرکبیر که بعداً به آن ملقب شد، معروف است) صرفاً به واسطهٔ استعداد و توانایی هایش از طبقات پایین به قدرت رسید. پدرش آشپزی در خدمت قائم مقام شهیر بود. این وزیر باکفایت و لایق اوّلین نفری بود که متوجّه آیندهٔ درخشان تقی جوان شد. اگرچه ناصرالدین شاه بر ایران سلطنت می کرد، امّا میرزاتی خان بود که بر این سرزمین حکرانی می کرد.

بار دیگر حضرت اعلی در محل توقیف و تبعید در زندان چهریق در ارتباط مستمرّ با یاران و پیروان خود بودند. ملاّ آدی گوزل، از اهالی مراغه (آذربایجان) قاصدی بود که غالباً مسافات زیادی را پیاده طی میکرد. دهها

Raise up the nations, and the living dead,

Revive the vision of the spirit's youth:

Auroral is the fountain of your Truth.

#### Beatrice Irwin.

۳-سر فصل: The Bab, in the Baha'i World جلد هشتم صفحهٔ ۱۹۵۵ از بناتریس ایروین، یک بهانی انگلیسی ایرلندی نژاد (۱۹۵۱ - ۱۹۵۷ م.) که مدّت زیادی از عمر خود را در ایالات متّحد، گذراند امّا برای کار خود و همچنین تبلیغ امر بهانی به بسیاری از نقاط جمهان سفر کسرد. وی در کالج چسلینها و Cheltenham و اکسفورد تحصیل نموده، در زمینهٔ مهندسی برق پیشرو بود و همچنین قسمت عمدهٔ حیات خود را وقف پیشرفت صلح جهانی نمود. از جمله آثار او، The Gates of Light (ابواب نور) Science of Colour (مادیان صلح) را می توان نام برد

سال بعد حضرت عبدالبها، روزی را به یاد آوردند که آن پیک خستگیناپذیر در حالی که به لباس درویشی ملبّس و آلوده به گرد سفر بود وارد طهران شد و جناب وحید پس از اطلاّع از این که این شخص کیست و از کجا آمده او را تعظیم نموده و بر پاهای گِلآلودهٔ این پیک که از جانب محبوب آمده بود، بوسه زد.

این پیک در یکی از اسفار خود به حضور جناب قدّوس مشرّف و قلمدانی گرانبها و عهمهای ابریشمی از طرف حضرت اعلی برای ایشان آورد و هنگامی که جناب قدّوس و جناب ملا حسین و اصحاب ایشان در مازندران به شهادت رسیدند حضرت اعلی همین پیک باوفا را برگزیدند تا از جانب ایشان سرزمینی را که به خون آنان آغشته شده بود، زیارت غاید. لذا ملا آدی گوزل اولین بایی بود که محل وقوع آن کشتار و خونریزی را مشاهده غود. او همچنین مدّت دو ماه پیشکار شخصی حضرت اعلی در قلعه چهریق بوده است. (۱)

سلیانخان پسر یحییخان تبریزی یکی از پیروان برجسته حظیرت رب اعلی در لباس مبدّل به لقای آن حضرت در این قلعه فائز شد. (۱) او علاقهای به خدمت در دربار نداشت، و به عراق سفر کرده بود تا در جوار حرم امام حسین زندگی کند. در آنجا بجذوب تعالیم سیّد کاظم شد و بعد از اطّلاع از ظهور حضرت اعلی، به آن حضرت ایمان آورد. خبر مربوط به شرح حال همکیشان او که در مازندران گرفتار و محاصره شده بودند، او را به سوی زادگاهش برگرداند. او با لباس اهل علم وارد طهران شد. اما میرزا تق خان او

۱-سالها بعد او به حاجی علی سیّاح معروف شد، با دختر شبخ حسن زنوزی از دواج کرد و در کربلا ساکن شد
 او یکی از چهار بهائی بود که حکومت عثانی با ازل به قبرس فرستاد. او در چهارم اوت ۱۸۷۱ درگذشت.
 ۲- یدر سلیمانخان سمت پیشخدمتی عبّاس میرزا و بعداً پسرش محمدشاه را داشته است.

را وادار به ترک عهامه و عبا و پوشیدن لباس نظامی نمود. امّا نتوانست او را مجبور به ورود به خدمت دولت نماید. منظور اصلی سلیمان خان یعنی مساعدت به جناب قدّوس و باب الباب تحقّق نیافت، امّا عزیمت ناگهانی او از کربلا بیهوده و بدون اخذ نتیجه مهمّی نبوده است.

یکی دیگر از زائرین چهریق در آخرین ماههای حیات حضرت اعلی، خال آن حضرت، جناب حاجي ميرزا سيّد على بود. حيات ايشان هم به نقطة پایان نزدیک شده بود تا در سبیل همشیر هزاده خود، فدا شود. دو سال از زمانی که همشیر هزادهٔ جناب خال در شیراز با ایشان وداع کرده بود، میگذشت و به همین سبب دیگر جناب حاجی میرزا سیّد علی قدرت تحمّل رنج فراق آن حضرت را نداشت. لذا حسابهای خود را مرتب غوده، دفاتر خود را بسته به سوی آذربایجان عزیمت نمود. پس از فائز شدن به مقصود جان و روان خود، مکتوبی به برادرش، حاجی میرزا سیّد محمّد مرقوم داشت تا او را در درک حقیقت رسالت همشیرهزادهٔ خود مساعدت نماید. نامهٔ ایشان در یوم پنجم جمادي الاولى، سالكرد اظهار امر حضرت اعلى نكاشته شدكه مضمون آن چنين بوده است: "این یومی است که انوار حق تابان شده... این روز، روز قیامت است ... يوم لقاء الله است. " او تأكيد كردكه موعود منتظر في الحقيقه ظاهر شده و با آیاتی که حجّت اصلی جمیع مظاهر الهیه میباشد آمده است. در آن نامه خواسته بود که همهٔ اعضاء خانواده آن را بخوانند. انسان نمی تواند از کیفیت اخلاص و ایقان مشهود در این نامه دستخوش اعجاب نشود.

ملاقات جناب خال که وقتی هیکل مبارک یتیم شده بودند، در مقام پدر، سرپرستی ایشان را به عهده گرفت، بعد از این مدّت طولانی مفارقت، باید بسیار موجب شادمانی و سرور قلب حضرت اعلی شده باشد. امّا چند ماه (۱) پس أز ملاقات جُناب خال، اخبار واصله موجب اندوه فراوان آن حضرت شد. در قلعهٔ شیخ طبرسی در مازندران، جمّ غفیری از پیروان آن حضرت از جمله نُه تن از حواریون اوّلیه، یعنی حروف حیّ، قتل عام شده بودند؛ جناب بابالباب، اوّل مَن آمن، و جناب قدّوس، مصاحب حضر تشان در سفر حج و حواری محبوب آن حضرت که در افضلیت ایشان جای هیچ تردید نیست، در زمرهٔ شهدای قلعه بودند. کاتب آن حضرت این چنین روایت غوده است:

قلب مبارک حضرت اعلی بر اثر وصول این اخبار غیرمترقبه به اندازهای با حزن و اندوه انباز گشت که لسان مبارک از بیان بازماند و قلم مبارک سکون اختیار کرد. تا مدّت نه روز هیچیک از اصحاب را اجازه ندادند به حضور مبارک مشرّف شود. حتی به من که ملازم نزدیک و همیشگی هیکل مبارک بودم از تشرّف به حضور محروم شدم. هر آنچه از غذا و آب به حضور مبارک میبردیم، ابداً میل نداشتند دست بزنند. پیوسته اشک از چشم های مبارک جاری بود و پی در پی عبارات حزن انگیزی از مبارک را در خلوت حجرهٔ زندان می شنیدم که با محبوب خویش مبارک را در خلوت حجرهٔ زندان می شنیدم که با محبوب خویش به راز و نیاز مشغول بودند و آلام و احزان قلی خویش را بر زبان جاری می ساختند. سعی کردم تراوشات احزان مبارک را که از قلب حزین ایشان نشأت می گرفت و به گوش می رسید بنویسم.

تصوّر من این بود که برای حفظ نوحه و ندبهٔ جاری از لسان مبارک سعی میکند. امّا هیکل مبارک امر فرمودند هر آنچه را ثبت کرده ام نابود کنم. از آن همه نوحه و ندبه به درگاه خداوند یگانه که قلبی آکنده از حزن والم میکوشید به وسیلهٔ آن از چنگال غم شدیدی که آن را در هم می فشرد رهایی یابد، هیچ چیز باقی غانده است. مدّت پنج ماه حزن و اندوه شدیدی بر حضرت اعلی مستولی بود. (۱)

حضرت اعلی با وقوف بر این که حیاتشان به سرعت رو به اتمام است، تمام تواقیع مبارک، قلمدان، مُهرها و انگشتریهای خود را در جعبدای نهادند و به ملاً باقر تبریزی حرف حی سپردند و به او امر فرمودند که آن را همراه با نامه ای، به میرزا احمد کاتب (ملاً عبدالکریم قزوینی) تسلیم دارد. نبیل اعظم می نویسد:

ملاً باقر فوراً به راه افتاد و بعد از هیجده روز به قزوین رسید. در آنجا دانست که میرزا احمد از قزوین به جانب قم مسافرت کرده است. ملاً باقر فوراً به آن سو رهسپار گشت و اواسط ماه شعبان (۲) وارد شد. من در آن ایام با صادق تبریزی در قم بودم و با میرزا احمد در یک خانه زندگی میکردیم... شیخ عظیم، سید اسمعیل و تعدادی از سایر اصحاب نیز با ما میزیستند. ملاً باقر

۱- Dawn-Breakers صفحهٔ ۳۱۶ (انگلیس) و ۴۳۰ (آمریکا). گزارش سیّد حسن یزدی (یا عزیز) ۲- مقارن اواخه ماه ژه ژه و ۱۸۵۰

امانت را به میرزا احمد تسلیم کرد و او نیز بر حسب اصرار شیخ عظیم جعبه را در حضور ما باز کرد. از مشاهدهٔ یک لوله کاغذ آبی در میان اشیایی که در صندوق بود، متحیّر و مبهوت شدیم. جنس آن بسیار لطیف و عالی بود. حضرت باب با خطّ شکسته و بسیار زیبا، به هیأت هیکل انسانی قریب پانصد آیه مرقوم فرموده بودند که جمیع آنها عبارت از مشتقّاتی از کلمهٔ بها، ۱۱ بود. لولهٔ کاغذ در کیال دقّت حفظ و نگهداری شده بود به طوری که ادنی لکّهای بر آن نیفتاده و کاملاً تمیز و لطیف بود ... و با خطّ خیلی ریز نوشته شده بود و از دور چنان به نظر می رسید که مرکب روی کاغذ مالیدهاند. وقتی به آن شاهکار خطّاطی که به اعتقاد ما احدى نمى توانست مشابه آن را به وجود آورد. نگاه می کردیم، مات و مبهوت بی اختیار لسان به مدح و ثنا گشودیم. لوله کاغذ را دیگربار در جعبه نهاده به میرزا احد برگرداندیم. او همان روز به طهران عزیمت کرد. قبل از عزیمت به ماگفت آنچه را که از مکتوب مزبور می تواند افشاکند این است که امر فرمود اند این امانت باید در طهران به دست جناب بهاه (۲) تسلیم شود. (۳)

حضرت ربّ اعلی از قراری که مسیو نیکلا اظهار نظر کرده است، در همان آخرین ماههای حیات عنصری هیکل مبارک بود که بیان عربی را نازل

۱- در مقالة شخصي سيّاح (ص ۱۸ طبع ۱۰۲ بديع) ۳۶۰ اشتقاق آمده است.

٣- مقصود حضيرت بهاءاللَّه است.

۳- Dawn-Breakers صفحهٔ ۳۷۰ (انگلیس) و ۵۰۰ (آمریکا)

فرمودند. این کتاب بنا به برآورد نیکلا، خلاصهٔ تعالیم حضرت اعلی میباشد.

کسی که تصمیم به اعدام حضرت ربّ اعلی گرفت، میرزا تق خان صدراعظم ناصرالدین اود. طبیعت لجوج و خودسر او هیچ مخالفت و اعتراضی را تحمّل نمی کرد. میرزا آقاخان نوری که دارای منصب وزارت بود، اعتراضی ضعیف و مخالفتی خفیف نمود، ولی اعتنایی به نظر وی نشد. فرمان خطاب به حمزه میرزا حشمت الدّوله، حاکم آذربایجان، صادر شد که حضرت اعلی را به تبریز بیاورد. چون این فرمان مجری گشت، فرمان دیگری توسط صدر اعظم صادر شد که توسط برادرش میرزا حسنخان وزیرنظام ابلاغ گردید و مضمون آن این بود که باب باید توسط جوخهٔ آتش در ملاً عام اعدام گردد. حشمت الدّوله از هر گونه ارتباط با چنین عمل ناجوانم داندای مطلقاً گردد. حشمت الدّوله از هر گونه ارتباط با چنین عمل ناجوانم داندای مطلقاً متناع نمود و در جواب گفت، "من نه ابن زیادم و نه ابن سعد (۱) که فرزند رسول خدا را بدون جرم به قتل برسانم. "(۱)

صدر اعظم وقتی توسط میرزا حسنخان از امتناع حمزه میرزا مطّلع شد، به برادرش دستور داد که فرمان مزبور را شخصاً به مورد اجرا گذارد. طلعت اعلی را بدون عبامه و شال کمر که علامت سیادت بود، با ملازمین ایشان، از خانهای که حاکم در اختیارشان نهاده بود، پیاده به سربازخانه بردند. بر سر راهشان تا ارگ، جوانی پای برهنه، با لباسی ژولیده و نامرتب خود را به پای حضرت باب انداخت و ملتمسانه گفت، "مولای من، مرا از خود نرانید. هر جا می روید، اجازه دهید من هم با شها بیایم." حضرت اعلی در جواب به او فرمودند، "محمد علی بر خیز و مطمئن باش تو با من هستی. فردا آنچه را که فرمودند، "محمد علی بر خیز و مطمئن باش تو با من هستی. فردا آنچه را که

۱- مردانی که مسئول حادثه کربلا و شهادت حضرت امام حسین (ع) بودند.

Dawn-Breakers -- ۲ مفعهٔ ۳۷۱ (انگلیس) و ۵۰۰ (آمریکا)

خداوند مقدّر فرموده مشاهده خواهی کرد."<sup>(۱)</sup>

این جوان، میرزا محتد علی زنوزی از مدّ تها قبل شیفتهٔ حضرت اعلی شده بود ولی ناپدری او از هر حیله و ترفندی استفاده کرده بود تا او را از تشرّف به حضور حضرت باب و اعلام ایمان به آن حضرت باز دارد و حتی تا آنجا پیش رفت که او را در خانهٔ خودش محبوس ساخت. شیخ حسن زنوزی بواسطهٔ قرابتی که با آن خانواده داشت، به میرزا محتد علی دسترسی یافت و یک روز که جوان را ملاقات کرد، تحوّلی در او مشاهده کرد؛ دیگر آن حالت اسفانگیز را نداشت و از سرنوشت خویش نمی نالید، بلکه در سرور و آرامش به سر می برد. میرزا محتد علی به شیخ حسن گفت، "چشمان مولای محبویم این چهره را مشاهده فرموده و این دیدگان بر سیای مبارک او خیره شده." بعد، آنچه را که بر او گذشته بود چنین حکایت نمود:

بیا تا سرّ این مسرّت خود را برای تو بگویم. پس از آن که معضرت اعلی را به چهریق<sup>(۱)</sup> باز گردانیدند، یک روز در حالی که در حجرهٔ خود مجوس بودم، قلباً به آن حضرت توجه غوده، به راز و نیاز پرداختم که "ای محبوب من مشاهده می فرمایی که چه اندازه ناتوان و گرفتار حبس و زندانم. تو بینایی و دانا که شوق و اشتیاق من برای تشرّف به حضورت حد و حصری ندارد. مولای مهربان رجا دارم این ظلمت ناامیدی که بر قلب من مسلّط گشته به انوار وجه منیر تو مرتفع شود." چه اشکها که در آن

۱- Dawn-Breakers ص ۳۷۲ (انگلیس) و ۵۰۷ (آمریکا)

۲- متماقب محاکمه ایشان در تابستان ۱۸۴۸

ساعت از شدّت اندوهی جانگداز نریختم. چنان در بحر احساسات و عواطف مستغرق بودم که به نظر رسید بیهوش شدم ناگهان صدای هیکل مبارک را شنیدم. ایشان مرا صدا می زدند و فرمودند برخیزم. دیدم جمال نورانی مولای مهربان در مقابل چشمم ظاهر و عیانست. با تبسّمی لطیف به من نظر می فرمود. من خود را به اقدام مبارک افکندم به من فرمودند، "خوشحال باش ساعت موعود نزدیک است. در همین شهر تبریز عنقریب باش ساعت موعود نزدیک است. در همین شهر تبریز عنقریب در مقابل مردم شهر مرا مصلوب خواهند ساخت و هدف کلولههای اعداء خواهم شد. جز تو کسی را در جام شهادت شریک نخواهم ساخت. مطمئن باش که هذا وعد غیرمکذوب:" (۱)

اینک، دو سال بعد از آن روز، در یکی از خیابانهای تبریز، میرزا محمّدعلی همان وعده و همان تضمین را از حضرت باب دریافت کرد.

شبانگاه سروری در طلعت اعلی پدیدار گشت که در دیگر اوقات نبود. چون می دانستند که روز بعد جام شهادت را می نوشند. همچنین آگاه بودند که علیرغم معاندتهای سبعانهٔ ملاّها و حُکّام آن سرزمین، و علیرغم ظلم و ستم، و اهانتهای وارده بر وجود اقدس، رسالت آن حضرت در این جهان خاکی به طور کامل و تمام انجام شده بود. هیچ قدرتی نتوانسته بود شعلهٔ ایمانی را که در اثر کلام آن حضرت برافروخته شد خاموش سازد. آن حضرت آگاهانه و به اراده خویش، حیات مبارک را فدای منجی موعود کلّ ادیان فرموده بود. ظهور

قریب الوقوع مَنْ یُظْهِرُهُ اللّه موضوع اصلی و دائمی بیانات و آثار حضر تش بود. هیکل مبارک مقبولیت کتاب خود، یعنی کتاب بیان مفخّم را منوط به رضایت مَنْ یُظْهُرُهُ اللّه فرموده و در اوایل رسالت خویش او را چنین خطاب فرموده بود:

يا بقية الله قد فديت بكلى لك و رضيت السّبّ في سبيلك و ما تنيّت الا الفتل في مجتك (١)

و حال در این شب آخر حیات مبارک بر وجه ارض، حضرت اعلی مسرور و راضی بودند. به اصحاب وفاداری که در محضرشان بودند فرمودند که ترجیح می دهند به دست یکی از دوستان کشته شوند تا دست دشنان و از آنها خواستند مطابق میل مبارک عمل کنند. از میان نفوس حاضر که شدیداً به ایشان عشق می ورزیدند، فقط میرزا محمدعلی جرأت کرد این مأموریت هولناک را متقبل شود، امّا همراهانش او را منع کردند. حضرت باب فرمودند، "همین جوان که قیام کرد مطابق میل و ارادهٔ من رفتار کند، با من به شهادت خواهد رسید. من او را اختیار خواهم کرد تا در وصول به این تاج افتخار با من سهیم گردد." و بعد اضافه کردند، "به راستی محمّد علی با ما در بهشت خواهد بود." (۱)

حضرت عیسی با دو مجرم به صلیب کشیده شدند. لوقای قدّیس به ما میگوید: یکی از آن دو خطاکار مصلوب بر وی کفر گفت که اگر تو مسیح هستی خود را و ما را برهان. امّا آن دیگری جواب داده او را

۱- منقول در دور بهائي، ص۱۱ به نقل از قيّومالاسهاء

۲– Dawn-Breakers ص۳۷۳(انگلیس) و ۵۰۸ (آمریکا) به رسالهٔ سمة عشریه اثر سهراب ص ۷۶. مراجعه شود.

نهیب کرد و گفت مگر تو از خدا نمی ترسی چون که تو نیز زیر همین حکی و امّا ما به انصاف چون که جزای اعبال خود را یافته ایم لیکن این شخص هیچ کار بیجا نکرده است پس به عیسی گفت ای خداوند مرا بیاد آور هنگامی که به ملکوت خود آیی عیسی به وی گفت هر آینه به تو می گویم امروز با من در فردوس خواهی بود. (۱)

چون صبح شد، حضرت اعلى را به منازل مجتهدين از جمله ملاً محمّد معانی، ملاً مرتضى قلى مرندى و ميرزا باقر بردند تا فتواى قتل از آنها بگيرند. اين نفوس نياز به تشويق و ترغيب نداشتند. احكام آنها قبلاً نوشته شده، با مهر و امضاء آمادهٔ تسليم به فرّاشباشى بود و حتى آنقدر التفات و محبّت نكردند كه جهرهٔ خود را به زندانى نشان دهند.

در اینجا دیگربار لوقای قدیس به خاطر می آید که:

و کسانی که عیسی را گرفته بودند او را تازیانه زده، استهزاه غودند و چشم او را بسته طپانچه بر رویش زدند و از وی سؤال کرده گفتند نبوّت کن که چه کسی ترا زده است. و بسیار کفر دیگر به وی گفتند و چون روز شد اهل شورای قوم یعنی رؤسای کهنه و کاتبان فراهم آمده در مجلس خود او را آورده، گفتند اگر تو مسیح هستی به ما بگو – او به ایشان گفت اگر به شها گویم مرا تصدیق نخواهید کرد – و اگر از شها سؤال کنم جواب نمی دهید و

١-انجيل لوقا، باب ٢٣. آبات ٢٣.. ٢٩

مرا رها نمیکنید - لیکن بعد از این پسر انسان به طرف راست قوّت خدا خواهد نشست - همه گفتند پس تو پسر خدا هستی؟ او به ایشان گفت شها میگوئید که من هستم - گفتند دیگر ما را چه حاجت به شهادت است زیرا خود از زبانش شنیدیم (۱)

ناپدری میرزا محمّدعلی اکنون برای نجات او دست به کوششی دیگر زد. بر حسب هدایات نفس مبارک حضرت اعلی، سیّد حسین یزدی و برادرش تقیه غودند تا بتوانند آخرین بیانات و خواسته های آن حضرت را به پیروان ایشان ابلاغ غایند. میرزا محمّدعلی از هر مداهنه ای امتناع ورزید و اظهار تمایل غود که با مولای خود شهید شود و در حین مواجههٔ با ملاّ محمّد ممقانی به وی گفت، "من دیوانه نیستم. چنین اتّهامی مناسب تو است که حکم به قتل نفس مقدّسی میدهی که جز شخص قائم موعود نیست. کسی که به امر او ایمان آورده و مشتاق ریختن خونش در راه آن حضرت است، احمق و ابله نیست. (۱۲) طفل مشتاق ریختن خونش در راه آن حضرت است، احمق و ابله نیست. (۱۲) طفل خردسالش را نزد او آوردند. آنها فکر میکردند که شاید دیدن پسر موجب رقّت قلبش گردد. ولی ابداً در عزم جزم میرزا محمّدعلی خلل و تزلزلی وارد نشد. خداوند طفل او را حفظ و حمایت خواهد کرد.

لذا، ظهر بود که حضرت اعلی و جناب انیس را به میدان رو به روی ارک تبریز آوردند. سامخان، فرماندهٔ فوج ارامنه، که مأمور اعدام آنها شد، ناراحت و بی قرار بود. زندانی شخصی مهربان و باعبّت به نظر می رسید. به چه جرمی می بایست اعدام شود؟ سامخان که نمی توانست ندای وجدانش را نشنیده بگیرد،

١- انجيل لوقا. باب ٢٢. آيات ٧١-٢٣

۲- Dawn-Breakers ص ۳۷٤ (انگلیس) و ۹۰۹ (آمریکا)

یا آن را خاموش سازد، نزد حضرت باب رفت و گفت، "من مسیحی هستم و هیچ نیت سوئی نسبت به شها در دل ندارم. اگر امر شها حق است، مرا از مأموریت ریختنِ خون خود خلاصی بخشید. حضرت اعلی در جواب او فرمودند، "تو دستور را اجراکن و مطمئن باش اگر در نیّت خود صادق باشی خداوند قادر است تو را از این اضطراب درونی نجات دهد." (۱)

حضرت باب و جناب انیس را با طناب از میخی که به دیوار کوییده بودند، آویختند، به طوری که سر جناب انیس روی سینه مبارک حضرت اعلی قرار گرفت. هفتصد و پنجاه نفر سرباز در سه صف موضع گرفتند. پشت بام ساختانهای اطراف مملو از جماعت تماشاچی بود.

هر صنی به نوبت آتش گشود. دود غلیظ باروت از آن همه تفنگ تمام فضا را تیره و تار نمود. وقتی دود فرو نشست، حضرت اعلی را خائب دیدند. فقط حواری ایشان دیده می شد که زیرا میخ روی دیوار، متبسم و بدون اهنی اضطرابی ایستاده است. گلوله ها فقط ریسهان هایی را که آنها از آن آویخته شده بودند، از هم گسیخته بود. فریاد از جمعیت نظاره گر برخاست که، "سیّد باب از نظر غائب شد."

جستجو سراسیمه به عمل آمد. حضرت باب را در همان حجرهای که شب قبل جای داده بودند یافتند که با کاتب خود مشغول صحبت بودند. این مکالمه ساعاتی قبل قطع شده بود. حال مکالمه به پایان رسیده بود و هیکل مبارک به فرّاشباشی فرمودند به ایفای وظیفهاش ببردازد. امّا فرّاشباشی هراسان و لرزان فرار کرد و هرگز به آن شغل رجوع ننمود. سامخان نیز به نوبهٔ خود به مقامات مافوق گفت که وظیفهٔ محرّله را انجام داده است؛ دیگر برای مرتبهٔ ثانی به

این کار مبادرت نخواهد کرد. پس آقاجان خسه و فوج ناصری او جای ارامنه را گرفتند و حضرت باب و حواری ایشان را یک مرتبهٔ دیگر به همان نقطه آویختند.

حضرت اعلی این مرتبه جمعیت انبوهی را که برای مشاهدهٔ قتل هیکل مبارک اجتاع کرده بودند، مخاطب قرار داده فرمودند:

ای نسل گمراه و مضل اگر به من ایمان آورده بودید هر یک از شها به این جوان، که از لحاظ مقام و رتبه اجل از اکثر شها است، تأشی می نمودید و به کهال شوق خود را در سبیل من فدا می کردید. روزی فرا خواهد رسید که به عرفان من نائل خواهید شد. در آن روز دیگر با شها نخواهم بود. (۱)

# لوقای قدیس روایت میکند:

وگروهی بسیار از قوم و زنانی که سینه می دند و برای او ماتم میگرفتند در عقب او افتادند – آنگاه عیسی به سوی آنان روی گردانیده گفت: ای دختران اورشلیم برای من گریه مکنید بلکه به جهت خود و اولاد خود ماتم کنید. زیرا اینک ایّامی می آید که در آنها خواهند گفت خوشا به حال نازادگان و رحمهانی که بار نیاوردند و پستانهائی که شیر ندادند – و در آن هنگام به کوهها

۱- Dawn-Breakers می۳۷ (انگلیس) و ۱۶ ه (آمریکا)

### خواهند گفت که بر ما بیفتید و به تلها که ما را پنهان کنید.(۱)

فوج ناصری شلیک نمود. بدن هیکل مبارک حضرت اعلی و جناب انیس متلاشی شد و گوشت آنها به هم مخلوط گشت. امّا چهرهٔ مبارک حضرت اعلی آسیبی ندیده بود. بعد تبریز دستخوش طوفانی عظیم شد. اریاح تند و طوفانی به حرکت آمد و گرد و خاک آسهانها را تیره و تار کرد. تیرگی آسهان ادامه یافت تا ظلمت روز به تاریکی شب پیوست.

... و تخمیناً از ساعت ششم تا ساعت نهم ظلمت تمام روی زمین را فرو گرفت - و خورشید تاریک گشت و پردهٔ قدس از میان شکافت - و عیسی به آواز بلند صدا زده گفت: ای پدر به دستهای تو روح خود را میسپارم این را گفت و جانرا تسلیم غود (۱)

بدین نحو، در ظهر یک روز اواسط تابستان، یکشنبه نهم ژوئیه ه ۱۸۵۰ مظهر الهی را به قتل رساندند. درست مانند آن ظهری که قرنها پیش مظهری دیگر از مظاهر مقدّسهٔ المی مقتول گردید.

وقتی تاریکی شب مستولی شد، اجساد مزبور را در خیابانهای تبریز کشیدند و به کنار خندق که شهر را احاطه کرده بود انداختند. عدّهای سرباز برای محافظت گهاشتند تا مبادا بابیان در صدد پس گرفتن بقایای آن اجساد

١- انجيل لوفا، باب ٢٣. آيات ٢٠٠٢

۳- ۲۸ شعبان ۱۲۶۶ هجری

نفیسه برآیند. کمی دورتر دو نفر بابی با تظاهر به جنون سراسر شب را بیدار مانده یاس میدادند.

صبح روز بعد، قنسول روس نقّاشی را با خود برد تا رمس حضرت باب را به تصویر بکشد.

سلیانخان یکی از اصحاب وفادار حضرت ربّ اعلی که در چهریق به حضور آن حضرت شرفیاب شده بود، یک روز بعد از شهادت حضرت اعلی وارد تبریز گردید. او قصد کرده بود مولایش را نجات دهد، امّا چنین مقدّر نبود. پس یکسره به منزل حاجی میرزا مهدی خان کلانتر (شهردار) تبریز که از یاران قدیم و صمیمی وی بود، رفت و به او گفت تصمیم دارد که همان شب آن دو جسد شریف را به هر نحوی شده با یک حمله غافلگیرانه به سربازان محافظ اجساد، از کنار خندق بردارد و بیاورد. کلانتر به سلیان خان گفت که قدری تأمّل اختیار کند تا راهی کم خطر تر و مطمئن تر برای حصول مقصود او بیابد.

در تبریز شخصی بود معروف به نام حاجی اللّه یار که مورد و ثوق کلانتر بود و در انجام دادن کارهای برجسته شهرت داشت. حاجی اللّه یار، به امر کلانتر، از بهترین شیوه هایی که می دانست، استفاده کرد و آن دو جسد را از زیر چشمان سربازان برداشته آورد و تحویل سلیان خان داد که به کاره خانه حریربافی یکی از احبّای میلان موسوم به حاجی احمد انتقال داد و با حرمت و دقّت در زیر عد فای موری مخفی غود. روز بعد صندوقی برای قرار دادن آن دو رمس اطهر ساخته شد و به نقطه امنی ارسال گردید. حاجی اللّه یار از قبول هر اجر و مزدی در ازای خدمتی که انجام داده بود، امتناع ورزید. (۱)

سربازان ناپدید شدن اجساد را گزارش کردند. آنها به دروغ شهرت

دادند که وقتی آنها خوابیده بودند، حیوانات وحشی اجساد را خوردهاند. مجتهدین بر این داستان صحّه گذاشتند و آن را اعتبار بخشیده فریاد شادی سر دادند. چه دلیل بهتری دال بر عدم حقّانیت سیّد باب می توانست وجود داشته باشد؟ جسد امام را وحوش نه میخورند و نه می توانند بخورند.(۱)

۱- در خصوص مستخرجاتی از مدارک رسمی بریتانیا که اعدام و انتقال اجساد را گزارش غوده. به ضمیمهٔ شهارهٔ ۲ مراجعه شود.

### فصل سيزدهم مطالع الانوار

دانی که حیات جاودان چیست؟
افکندن سر به بای محبوب در بیابان گر به شوق کعبه خواهی زد قدم سرزنشها گر کند خار مغیلان غم مخور الله مصباح)(۱)(۱۲)

حضرت ربّ اعلی در کشوری ظهور فرمودند که به گذشته ای درخشان و سابقه ای غبطه انگیز شهره بود. ولی در اوایل قرن نوزدهم آن کشور به سرعت رو به انحطاط نهاد. تزلزل بنیان آن در دوران سلسله صفوی (۱۷۳۲ – ۱۵۰۱) آغاز گردید. در دوران سلطنت نادرشاه افشار (۱۷٤۷ – ۱۷۳۲) و کریمخان

1- Knowest thou what the seekers of life should seek?

Death - and submitting cast their lives at

the Beloved's feet.

He who towards Ka'bah his steps directs

Should not heed the wounding thorn in deserts forlorn.

#### - Azizu'llah Misbah

۲- نقل از دیوان مصباح. عزیزالله مصباح (۱۹٤۵-۱۹۷۹)، شاعر، منخطعی تعلم و بربس، اساد ادبیات از جمله بهائیان برجستهٔ ایران بود. کتابی از آثار نثر او موسوم به مُنشآت مصباح مکز، أ به طبع رسند، کتاب درسی شد و در مدارس مورد استفاده قرار گرفت.

زند (۷۹ - ۱۷۵۰) فقط بارقه هائی از تجدید حیات غودار گردید. ولی در اواسط قرن نوزدهم. ایران از نظر مادّی فقیر، از نظر تفکّر و تعقّل راکد و پیرونق و از لحاظ روحانی در حال احتضار و رو به زوال بود. وضع زندگانی دهقانان وحشتناك بود. فساد تا مغز استخوان ملّت و مملكت نفوذ داشت. ظلم و استبداد در همه جا بیداد میکرد. گفته میشود هر کس قیمتی دارد؛ این مثل به طور اخص در مورد ایرانیان اواسط قرن نوزدهم مصداق داشت. مقامهای دولتی با کهال بی شرمی خرید و فروش می شد. درآمدهای مالیات و گمرک به مقاطعه واگذار میشد. زور به مردم تحمیل میشد. رشوه خوازی، اختلاس، اخاذی، تحت عنوان مداخل، جنبهٔ قانونی به خود میگرفت. شهرها و اماکن تاریخی در شرف ویرانی بود. بسیاری از جهانگردان دربارهٔ شهرها و قراء معروف چنین اظهار نظر کردهاند که از دور، با گنبدها و منارهها، قلعهها و دروازهها، بیشه زارها و باغهای میوه، بسیار زیبا و با شکوه جلوه می کردند؛ امّا وقتی کسی وارد این نقاط میشد، جز ویرانی، خرابی و وضعیت اسفناک مشاهده نمیکرد. در اثر امراض و سهل انگاری و عدم امنیّت، جمعیّت کشوری که مساحتی برابر اروپای غربی داشت به کمتر از ده ملیون تقلیل یافته بود.

فسار وضعیت نیمه فئودالی بسیار شاق و غیر قابل تحمّل بود. فشار ناشی از استیلای حاکمیت علمای مذهبی کمتر از آن نبود. البتّه در بین آنها افرادی برجسته نظیر شیخ احمد احسائی، سیّد کاظم رشتی، حاجی سیّد محمّد باقر رشتی<sup>(۱)</sup> و شیخ مرتضی انصاری وجود داشتند که برای حق و حقیقت ارزشی فوقالعاده قائل بودند. همچنین در خدمت دولت نیز نفوس بابصیرت، ارزشی فوقالعاده قائل بودند. همچنین در جموع، روحانیون از قدرتی که بعد از

۱- هر دو به زشتی و شفتی معروفند.

decision.

ظهور سلسلهٔ صفوی کسب کرده بودند، سوء استفاده می نمودند.

سقوط ملّی از اوج موفّقیت بیش از هبوط از ارتفاعات کمتر جلب توجّه میکند.

4.1

#### صلاي يومي جديد

صلای حضرت اعلی دعوت به بیداری و بیان طلوع یومی جدید بود. ولى عظمت اين دعوت به آساني شناخته نشد. قرّةالمين يكي از اوّلين نفوسي بود که به عظمت این صلا پی برد. وقتی که جناب ملاّ علی بسطامی در بفنی مخکّرم و مسجون گردید، جناب طاهره هنوز در کربلا بودند و به واحظه اعتراض علمای شیعه، حکومت ایشان را به بغداد مراجعت داد و آنجا در مَثْرُل مُشَیّع محمّد شبل، يدر آقا مصطني بغدادي اقامت داشتند تا موقعي كه حكومت ايشان را به خانه " مفتى (١١ بغداد انتقال داد. جناب طاهره آن چنان صراحتى در اظهارات خُولاً در بین مردم داشتند که بعضی از مؤمنین در کاظمین به وحشت افتادند و بنابه گفته آقا محتد مصطنى، عليه ايشان شروع به فتاليت كردند. سيّد على بشركه اعلم از کل بود، از جانب همگی عریضه ای به حضور حضرت اعلی نگاشت که به وسیله نوروزعلی که زمانی گهاشته جناب سید کاظم رشتی بود، به ماکو برده شد. همان شخص با جوابي مشحون از ستايش موفور از حناب قرة العن از ماكو مراجعت نمود. این امر سبب شد که سیّد علی بشر و دوستانش از کاظمین (از آنجمله سیّد طاها و سیّد محمّد جعفر) از امری که قبلاً با حرارت و شوق و انجذاب اقبال غوده بودند، دست بکشند. حضرت اعلی در آن موقع قرّةالعین را به القابی جون

١- در كتابي كه مفتى محمود الالوسى نگاشته از قرّةالعين تحسين فراوان نموده است.

طاهره و صدّیقه ملقّب و مقرّر فرمودند. (۱) مؤمنین در عراق باید بدون چون و چرا آنچه را که مشارالیها میگوید، بیذیرند، چون آنان در موقی نیستند که قدر و منزلت و مقام جناب طاهره را درک نمایند. تا آن هنگام جمع کثیری از بابیان در بغداد مجتمع شده بودند و حضرت طاهره علناً و مستمراً به امر تبلیغ اشتغال داشتند. در خلال این احوال، نسخهای از تفسیر سورهٔ کوثر که حضرت اعلی داشتند. در خلال این احوال، نسخهای از تفسیر سورهٔ کوثر که حضرت اعلی منشور استفادهٔ کامل نمودند به نحوی که علمای مخالف سخت دلسرد و مأیوس منشور استفادهٔ کامل نمودند به نحوی که علمای مخالف سخت دلسرد و مأیوس گشتند. و قبیح و انتقاد شدید از ایشان بود.

فیب باشا هنوز والی بغداد بود، امّا متنبه نشده بود. بعلاوه مخالفین جناب قرة العین و حانبون شیعه بودند و نجیب باشا که خود از اهل جماعت سنّت بود، هیچ اقلی استرضای خاطر آنان معمول نداشت. ولی به باب عالی گزارش و نوع الی آنها را به مبارزه طلبیده است. مقامات اسلامبول نیز آماده نبودند با شهید کردن قرة العین موجب خوشنودی و فراغت خاطر شیعیان گردند. امّا در چین حال میل نداشتند از موضع قرة العین دفاع کنند. به نجیب باشا گفتند چون قرّة العین ایرانی است، باید مباحثات خود را متوجّه علمای وطن مالوف خویش سازد و به ایران فرستاده شود. (۲) لذا قرّة العین (یا طاهره که از

١- بيان حطعت اعلى در توقيع مزبور چنين است، "فاعلم انها امرأة صديقة عاملة طاهرة و لاترد الطّاهرة في حكماً..." (طُهُوراً لمنَّدّ، جَارُ ص ٢٣١) - م

۲- امّا تنها فر سال قبل از آن، آنها از تسلیم نمودن ملاّ علی به حکومت ایران برای حصول امنیت برای او، امتناع کرده بیدند.

این پس به همین نام از ایشان یاد میکنیم)(۱) با عدّهای از بابیان غیور و برجسته (۲) بغداد را ترک کرد و یکی از مأمورین نجیب پاشا موسوم به محمّد آقا یاور که مجذوب امری شده بود که جناب طاهره تبلیغ و تبشیر میکرد، آنها را تا مرز همراهی نمود.

جناب طاهره و همراهان در طیّ سفر خود در ایران به جانب قزوین توقفهای خطیر پر حادثهای داشتند. در شهر کوچک کرند فصاحت و بلاغت بیانات ایشان چنان در رؤسای آن منطقه مؤثر افتاد که حاضر شدند ۱۲۰۰ مرد جنگی تحت فرمان مشار الیها قرار دهند تا به هر جا که می رود، او را همراهی کنند. اهالی کرند و حومه اکثراً علی اللّهی بودند. جناب طاهره در حق آنان دعا فرمود و از آنها رجا نمود که در خانه های خود بمانند. سپس خود راهی کرمانشاه شد. جناب طاهره آقا عبداللّه بهبهانی را که اعلم بحتهد آن شهر بود، به محاجه طلبید که این موضوع او را کاملاً مشوّش ساخت و با هیاهوی انبوه ناس برای یک پاسخ مثبت و با توجه به رفتار محترمانه حاکم نسبت به جناب طاهره، آخوند در تنگنا قرار گرفته کوشید که خود را از این عنصه نجات دهد. نامهای به والد جناب طاهره در قزوین نگاشت و از وی درخواست نمود تا بعضی از خویشاوندان نزدیک خود را برای انتقال ایشان از کرمانشاه گسیل دارد. آقا خویشاوندان نزدیک خود را برای انتقال ایشان از کرمانشاه گسیل دارد. آقا محدمطی که خود شاهد عینی قضایا بود، صراحتهٔ شرح می دهد که چهار تن از قزوین با یک مأمور قزوینی مقیم کرمانشاه هدست شده و به منزل مسکونی از قزوین با یک مأمور قزوینی مقیم کرمانشاه هدست شده و به منزل مسکونی

۱- در مورد حضرت طاهره به توضیحات مترجم در ضمیمهٔ ۸ مراجعه غایبد.

۳- شیخ محمد شیل و پسرش آقا محمد مصطف (که آن زمان حدود ده سال داشت) و شدخ سلطان کربلایی و
 سید احمد پژدی، پدر سید حسین (کاتب حضرت اعل)؛ شیخ صالح کربی و ملا ابراهم علائی در عداد این
 نفوس بودند.

جناب طاهره هجوم بردند و بعد از ضرب و شتم آنان به غارت تمام اموال آنان پرداختند. هنگامی که حاکم از این واقعه اطلاع یافت، دستور بازداشت مقصر ین را صادر و اموال بابیان را مسترد غود. به زودی معلوم شد که آقا عبدالله مسبّب ایجاد چنین وضعی بوده است.

جناب طاهره و همراهان قبل از ورود به همدان به عرصه های جدید فتح و ظفر در شهر کوچک صحنه قدم نهادند. در این محل برادران ایشان از قزوین وارد شدند تا از ایشان تقاضا نمایند همراه آنان به زادگاه خود مراجعت نمایند. مشار الیها با درخواست آنان موافقت نمود به شرط این که، در همدان به قدر کافی اقامت نمایند تا مردم را از امر مبارک حضرت اعلی آگاه سازند. در ایّام اقامت در همدان، جناب طاهره بزرگترین مجتهد آن شهر مشهور به رئیس العلماء را دعوت به قبول امر جدید فرمود. امّا وی در جواب آن دعوت دستور داد حامل آن رقیمه، جناب ملاّ ابراهیم محلاّتی را که خود عالمی ممتاز بود، مضروب نموده از و هر چند شفا یافت ولی فاصله چندانی با شهادت نداشت. این واقعه ناگوار با توفیق جناب طاهره در تبلیغ دو بانوی خاندان سلطنتی که با دو تن از فرزندان توفیق جناب طاهره در تبلیغ دو بانوی خاندان سلطنتی که با دو تن از فرزندان اشراف همدان ازدواج کرده بودند، جبران شد و حتی مهمتر از آن مباحثات اشراف همدان ازدواج کرده بودند، جبران شد و حتی مهمتر از آن مباحثات جناب طاهره با دو تن از عالم ترین خاخامهای (۱۱) یهودی بود که منجر به جلب انظار پیروان دیانت (۱۲) یهود به جمع بابیان شد. همدان که در محل شهر باستانی انظار پیروان دیانت (۱۲) یهود به جمع بابیان شد. همدان که در محل شهر باستانی

١ - ملاً الياهو، ملاً لاله زار

۲- نخستین بهائی از ابناه خلیل حکیم مسیح طبیبی بود که بعداً طبیب دربار محمدشاه شد او در بغداد با
 جناب طاهره ملاقات کرد و عمیماً تحت تأثیر فصاحت و بلاغت استادانه ایشان واقع گردید. سیالها بسعد
 هنگامی که به ممالجة پسر جناب ملاً صادق مقدس از بقیّةالسّیف قلعة شیخ طبرسی، ملقّب به اسماللمالاصدی

اکباتان بنا شده، شهری است که قبور استر<sup>(۱)</sup> و مردخای<sup>(۱)</sup> در آن قرار دارد.

حسب الوعده، جناب طاهره همراه برادران عازم قزوین شدند. اتما پیش از عزیمت از اکثر بابیان عرب که در معیّت ایشان بودند خواستند که به عراق مراجعت نمایند. فقط معدودی از آنان باقی ماندند تا در قزوین به ایسان ملحنی شوند، امّا در ظرف یک ماه از کلّیهٔ همکیشان عرب و عجم خود خواستند که قزوین را ترک نمایند. از جع کثیری که از عراق جهت ملازمت و حمایت ایشان آمده بودند، فقط ملا ابراهیم محلاتی و شیخ صالح کریمی در ملازمت ایشان در قزوین باقی ماندند.

سه نفر دیگر<sup>(۳)</sup> عازم طهران شدند که در آنجا با جناب بابالباب ملاقات کردند. در ماه آوریل ۱۸۹۰ هنگامی که ادوارد گرانویل براون از عکّا بر

از قلم حضرت بهاءالله، شتافت، با ملاً صادق ملافات کرد. این ملافات سبب شد که حکیم مسیح امر بهائی را تصدیق کند. این شخص پدر بزرگ اطف الله حکیم بود. (کتاب بالبوزی نحت عنوان "عبدالهاه" (بادداشت ص ۷۸)

توضيح مترجم: اين معالجه و ملاقات در محلٌ سياه جال طهران، موقع مسجونيت جناب ملاً صادق، رخ داده است.

۱- توضیح مترجم: **رشتر زن کلیمی خشایارشا است که باعث** نجاب جال ۱۹ م بهود سه آنها ۱۹ س به ۱۹۱۰ ر وزیر خشایارشا به مرگ عکوم شده بودند<sub>،</sub> شرح این قضیه در "کناب اسر" از کسب عهد عسی به نفسته متدرج است، مراجعه فرمایید.

۲- مُردخای پسر عموی استر است که به علّت مرگ اییجایل پدر استر، او را به فرزندی پذیرف و بزرگ کر: و در زمانی که خشایارشا قصد تجدید فراش دانست، استر را به حضور درسناد که مورد پسند شاه وادم سد. تفصیل واقعه در "کتاب استر" از کتب عهد عتیق مسطور است.

٣- آنها عبارت بودند از شيخ محمّد شبل و پسرش آقا محمّدمصطفى و منخ سلطان فربلائي.

میگشت، در بیروت با یکی از آنان به نام آقا محمّدمصطفی برخورد نمود و از وی دربارهٔ ملاقات مزبور، سیا و منظر جناب ملاّ حسین استفسار کرد و دریافت که جناب بابالباب

دارای هیکلی ظریف، لطیف و لاغر، امّا شخصی ذکی و تیزهوش بود. او ابداً شمشیرش<sup>(۱)</sup> را از خود دور نمیکرد. دیگر آن که، او بیش از سی و پنج سال نداشت و جامدای سفید بر تن داشت.<sup>(۲)</sup>

در قروین جناب طاهره حاضر نشد که دوباره به هسر خود بپیوندد و یک سره به منزل پدر رفت. عموی عجول و نابردبارش، حاجی ملاً تق، احساس میکرد به او اهانت شده و لذا خشم و غضبش حد و مرزی نمی نمی نمی نمی از نسبت به کسانی که تصوّر میکرد باعث گمراهی عروس وی گردیده اند، بیش از پیش شدت یافت. شیخ احمد و سید کاظم به ویژه مورد غضب و بهتان و بدگوئی وی بودند. روزی صبحگاهان او را در مسجدی یافتند که به غوی مهلک از ضربهٔ خنجر یا شینی مانند آن مجروح شده بود. فوراً بابیان متهم به کستن او شدند و حتی جناب طاهره را مقصر دانستند و بدان تحت مراقبت سدید قرار گرفت و حیاتش به عناطره افتاد. با این که جوانی شیرازی (۲۳) اعتراف نمود که به علّت خصومت مفرط و عداوت دیواندوار حاج ملاً تق نسبت به شیخ احمد و سید کاظم، او را به قتل رسانده است، سه نفر از

۱۰ شمشیر جناب داد حسن در دارالآثار بین المللی نکهداری میشود.

Browne, Traveller's Narrative, Vot II, xliii - v

٢ أو به اسامي ته افي نامنده منده مانند ملاً عبدالله، ميرزا مسالح، و ميرزا طاهر خيّاز

باییان، که بکلی در این قتل بی گناه بودند، به قتل رسیدند. شیخ صالح الکریمی در طهران، ملا ابراهیم محلاتی و ملا طاهر در قزوین. این سه نفر اوّلین شهدای بابی در خود ایران می باشند و شهادت آنان عبارت از اوّلین کشتار علنی بابیان بود. (۱) حاجی اسدالله بازرگانی مشهور از خاندان فرهادی، نیز در زندان به وسیلهٔ طرفداران همسر حضرت طاهره، امام جمعهٔ قزوین، به شهادت رسید و گزارشی انتشار یافت که او به علل طبیعی درگذشته است.

جناب طاهره اکنون بکلی از دیگران جدا و منتزع شده بود. حضرت بهاءالله میرزا هادی، برادرزادهٔ حاجی اسدالله شهید، را مأمور نجات جناب طاهره فرمودند. این مرد جوان که در اوائل اضطراب و تحریک علیه بابیها، قزوین را ترک غوده بود، مجدّداً به آنجا بازگشت و جان خود را به مخاطره انداخت و مأموریت خود را مظفرانه انجام داد. جناب طاهره به سلامت وارد طهران شد و به همین سبب توانست در کنفرانس بدشت شرکت نماید و برجسته ترین خدمت خود را به امر حضرت اعلی انجام دهد.

#### مؤتمر بدشت

اجتاع بابی ها در بدشت با انتقال حضرت اعلی از قلعهٔ چهریق به تبریز برای محاکمه عمومی مصادف بود. بر خلاف بعضی ادّعاها، بابیان برای طرح نقشه های جمعی و هماهنگ جهت استخلاص حضرت اعلی در بدشت اجتاع نکردند. (۲) آنها با هدایت حضرت بهاءاللّه آنجا آمدند تا یک موضوع حیاتی و

۱- جالب این که شیخ صالح که در ایران شهید شد، اهل عراق عرب بود. در صورتی که اوّلین شهید امر، یعنی ملاً علی بسطامی، ایرانی بود و در عراق عرب به شهادت رسید.

۲- توضیح مترجم: حضرت ولی امرالله می فرمایند. مدف اصلی و اساسی این اجتماع عظیم آن بود. که

اساسی را روشن سازند و آن این که آیا مرام و مسلک آنها شعبهای از اسلام است یا دیانتی مستقل. تا آن تاریخ علناً ادعائی نشده بود که حضرت ربّ اعلی، به عنوان قائم آل محمّد، شارع امر جدیدی هستند. با توجّه به قرائن و اوضاع و احوال، عجیب به نظر می رسد که مقارن زمانی که در دهکدهای کوچک در مرز ولایت خراسان، چنین تصمیمی اتّخاذ می شد، صدها فرسنگ دور از این نقطه، در شهر تبریز، حضرت باب در محکمهای که ایشان را برای استنطاق احضار کرده بود، مقام خود را اعلام فرمودند. (۱)

بنا به فرمودهٔ حضرت عبدالبهاء، حضرت بهاءالله و جناب قدّوس با هم به توافق رسیده بودند که زمان اعلام ظهور دوری جدید فرا رسیده است. (۲) امّا وقایع بعدی ثابت کرد که قلوب بابیان ضعیف است و تحمّل ندارد. جناب طاهره همیشه با مخالفت سایر بابیان مواجه شده بود، زیرا با شهامت تمام اعلام می کرد که این فی الحقیقه یومی جدید است. هر اعلانی در بدشت می بایست مؤکّد، صریح و بدون محدودیت و نفّافه باشد تا تأثیری قانع کننده داشته باشد. این کار به مهیّج ترین صورت انجام شد.

اوّلا به وسائل مقتضی استقلال امر بیان و انفصال شریعت رحمان از رسوم و آداب و سنن و شرائع قبلیه به نحو مؤثّر و نافذ اعلام گردد و در ثانی موجبات استخلاص مولی و مقتدای اهل بیان از سجن ظالمانهٔ دشمنان فراهم شود... لیکن مقصد ثانی یمنی تمهید وسائل استخلاص آن نور مبین از قبضهٔ سطوت ظالمین از همان آغاز با عدم موفقیت مواجه شد و اجرانش به اراده محتومهٔ الهیه غیر میسور گردید."

(قرن ہدیع، ج ثانی، ص ۱۷۰)

۱- حضرت ولی عزیز امرالله در توقیع دور بهائی مقام حضرت باب را مورد بحث و توضیح قراو دادهاند. متن انگلیسی آن در مجموعهٔ The World Order of Baha'u'llah مندرج است. ترجمهٔ فارسی در ظهران و هندوستان طبع شده است. ۲- مقالهٔ شخصی سیّاح حضرت بهاءالله سه باغ در بدشت اجاره کرده بودند، یکی مخصوص قدّوس و دیگری مختصّ حضرت طاهره و در باغ سوّم خیمهای برای خود حضرت بهاءالله نصب گردید. سایر مؤمنین که در بین آنها معدودی از حروف حیّ بودند مانند میرزا محمّدعلی شوهر خواهر حضرت طاهره (آملاً باقر تبریزی در جادرهایی که در زمین روبروی آن سه باغ نصب شده بود، سکونت داشتند.(۱)

در طی این سه هفته اجتاع در بدشت مناظره و مباحثه بین قدّوس و حضرت طاهره درگرفت و اختلاف نظر در خصوص نحوهٔ اقدام بین قدّوس و طاهره بالاگرفت. بالاخره حرکتی بی سابقه و باورنکر دنی از طاهره ظاهر شد که شهامت و شجاعت حاکم بر آن غیر قابل باور و توصیف است و بعد از آن مداخلهٔ قاطعانهٔ حضرت بهاءالله برای همه واضح و مبرهن ساخت که دوری جدید آغاز شده است. حرکت متهورانهٔ حضرت طاهره در برداشتن حجاب از رخسار بود. مردان از مشاهدهٔ ایشان در آن حالت تا اعهاق وجود مبهوت و مندهش شدند. بعضی از صحنه فرار کردند. یک نفر از آنها از شدت یأس و درماندگی گلوی خود را برید. وقتی که همهمه و سر و صدا خوابید، حضرت بهاءالله کتاب قرآن مجید را طلبیده و امر فرمودند یک نفر سورهٔ پنجاه و شش، بهاءالله کتاب قرآن مجید را طلبیده و امر فرمودند یک نفر سورهٔ پنجاه و شش، الواقعة" را تلاوت نماید و آن آیات از قرآن مجید که تلاوت شد چنین بود:

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ الرَّحيم. إذا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ \* لَيْسَ لِوَقعَتِها كَاذِبَةً. خَافِضَةُ رافِعَةً \* إذا رُجَّتِ

۱ -در وصول جناب ملاً حسين به بدشت مانعي ايجاد شده بود.

اَلاَرضُ رَجّاً وَ بُسَّتِ الجِيبالُ بَسِّاً \* فِكَانَتْ هِبَاءٌ مُنْبَثّاً وَ كُنْتُمُ الْأَرضُ رَجّاً وَ بُسُّتِ الْجِيبالُ بَسِّاً \* فِكَانَتْ هِبَاءٌ مُنْبَثّاً وَ كُنْتُمُ الْوَاجاً ثَلْثَةً \* فَاصْحابُ الْمُنْتَةِ مَا اصْحابُ الْمُنْتَةِ وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ الوُلئكَ الْمُنْتَةِ مَا اَصْحابُ الْمُشْتَةِ وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ الوَلئكَ الْمُقَرَّبُونَ فَي جَنَّاتِ النَّعِيمِ (١)

در بدشت بزدلان جبون فرار اختیار کردند و پراکنده شدند. وقتی نفوس ثابت قدم و مستقیم دهکدهٔ مزبور را ترک میکردند، وارد دنیایی میشدند که برای آنها تغییر شگرفی داشت. این تغییر از لحاظی، انعکاسی از تحوّلی بود که تجربه کرده بودند. آنها مصمّم بودند آزادی خود از قیود گذشته را بیان کنند. در کشوری که سخت پای بند تقییدی کورکورانه و انعطاف ناپذیر بود، طرز رفتار و سلوک بابیان مورث خصومتی شدید و عداوتی بی نظیر شد. تردیدی نیست که برخی از بابی ها، با وقوف اخیر بر آزادی خود از قیود، به نحوی نفرت انگیز طریق افراط پیمودند، و مستحق رد و طرد از سوی هموطنانشان بودند. امّا، اکثر طریق افراط پیمودند، و مستحق رد و طرد از سوی هموطنانشان بودند. امّا، اکثر خود اقدامات متقابلی را ایجاب میکرد که آنها برای حفظ موجودیت و ابقای خود اقدامات متقابلی را ایجاب میکرد که آنها برای حفظ موجودیت و ابقای

۱- مضمون سوره ٥٦ (آيه يک تا آخر آيه ١٢) به فارسي چنين است:

<sup>&</sup>quot;چون روز گریزناپذیر رستاخیز ناگهان فرا رسد، روزی که هیچکس پیشیبنی روی دادن آن را نادرست نداند و خواهد آمد و کوهها لز خواند، روزی که برخی را خوار سازد و گروهی را جایگاهی بلند بخشد، زمین به لرزه خواهد آمد و کوهها لز هم خواهند گسست و چون گرد و خاک پراکنده خواهند گشت و شها سه گروه خواهید شد؛ آنها که در سمت راست قرار گیرند، که خوشا برای آنان که در سمت بایستند؛ آنان که در سمت چپند، بدا برای آنان که در سمت چپ باشند؛ و گروه سوم آنانند که در ایمان پابرجای خود بر همگان پیشی گیرند که اینان در ورود به بهشت نیز بر همه بیشی گیرند که اینان در ورود به جاودانی نیز بر همه بیشی گیرند که اینان کسانی اند که به خداوند نزدیک شوند و در باغهای شادمانی زندگانی جاودانی

حیات خود به آن مبادرت نمایند. مخالفتی که قبلاً با آن مواجه شده بودند به طور براکنده، امّا نه در سطح تمام کشور بود و بستگی به شخصیت، نفوذ و قدرت رهبران، گردانندگان و محرّکین این مخالفتها در هر نقطهٔ بخصوص داشت استقبال عمومی که، متعاقب رفتار وحشیانهٔ حاکم فارس و ملاّهای آن خطه با حضرت اعلی، به هنگام ورود به اصفهان از آن حضرت به عمل آمد، شور و اشتیاقی که مردم تبریز و ارومیه ابتدا در تکریم ایشان نشان دادند، استقبال دوستانهای که، بعد از تحقیر و توهین جناب قدّوس در شیراز و کرمان از ایشان به عمل آمد، حرمت و احترامی که در کرند و کرمانشاه علناً نسبت به جناب به عمل آمد، حرمت و احترامی که در کرند و کرمانشاه علناً نسبت به جناب خراسان، نسبت به جناب بابالباب نشان داد، همه صرفاً خاطراتی بود که در دوران بعد از آن، که با اعلام عمومی قاغیت حضرت اعلی در جلسهٔ محکهٔ دوران بعد از آن، که با اعلام عمومی قاغیت حضرت اعلی در جلسهٔ محکهٔ ایشان در تبریز، انعکاس تأیید طلوع یک دور دینی جدید و مستقل در مؤتر بدشت و بالاخره مرگ محکدشاه شروع شد، مشابه و ممائل نیافت و تکرار نشد. مؤتم بدشت و بالاخره مرگ محکدشاه شروع شد، مشابه و ممائل نیافت و تکرار نشد.

همه در قریهٔ نیالا جمع شدیم و در دامنهٔ کوه مشغول استراحت بودیم که در حین فجر ناگهان با سنگهایی که اهالی نقاط مجاور از بالای کوه به طرف ما پر تاب می کردند، بیدار شدیم. شدّت هجوم آنها باعث شد همراهان ما از ترس و وحشت فرار کردند. من

نبيل اعظم داستان را به شرح زير از خود حضرت بهاءالله شنيده است:

۱- حمزه میرزا که به حشمتالدّوله نیز معروف است، برادر محندشاه که بعداً والی آذربـابجان شــد و از مباشرت در اعدام حضرت رب اعلی امتناع ورزید.

لباس خود را به جناب قدّوس پوشاندم و او را به محلّ امنی فرستادم که قصد داشتر در آن نقطه به او ملحق شوم. وقتی رسیدم، قدّوس از آنجا رفته بود. هیچیک از همراهان ما، به جز جناب طاهره و جوانی موسوم به میرزا عبدالله شیرازی، باقی غانده بودند. شدّت هجوم باعث از هم پاشیدگی گروه ما و از بین رفتن اتراقگاه شده بود. برای حفاظت طاهره جز همان جوان شیرازی احدی را نیافتم. این جوان در آن بحبوحه چنان شهامت و عزم جزمی از خود نشان داد که واقعاً حیرت آور بود. شمشیر به دست، بدون ادنی خونی از حملهٔ وحشیانهٔ سکنهٔ قصبه، که برای غارت اموال ما يورش آورده بودند، جلو مى رفت تا از كار آنها ممانعت غاید. با آن که چنیدن نقطهٔ بدنش مجروح شده بود، برای حفظ اموال ما جانش را به خطر مى انداخت. به او گفتم دست از این کار بردارد. وقتی غوغا و آشوب فرو نشست، به تعدادی از سکنهٔ قصبه مراجعه کردم و توانستر آنها را نسبت به قساوت و شرم آور بودن رفتارشان مجاب كنم. متعاقباً موفّق شدم قسمتي از اموال غارت شده را از آنها پس بگیرم.(۱)

## واقعه قلعه شيخ طبرسي

اواسط ماه ژوئیه ۱۸٤۸ بود که به واسطه حمله روستائیان نیالا بابیها پراکنده شدند. آنها به راههای متفاوتی رفتند. ولی دوباره به هم رسیدند.

۱- Dawn-Breakers ص ۲۱۵ (انگلیس) و ۲۹۹ (آمریکا)

حضرت بهاءالله به جانب وطنشان نور، در مازندران، رهسپار شدند. جناب قدوس گرفتار شد و به شهر ساری، که آن هم در مازندران است، بردند و در خانه میرزا محمدتق مجتهد در توقیف نگهداشتند. جناب طاهره نیز که به همان ولایت رفته بودند، توقیف شدند. بعداً ایشان را به پایتخت فرستاده تحویل محمودخان کلانتر طهران دادند که تا ساعت شهادت ایشان، که در ماه اوت ۱۸۵۲، واقع شد، در بازداشت بودند.

جناب ملا حسین که دیدارش از اردوگاه حمزه میرزا او را از حضور در مؤتمر بدشت منع کرده بود، در این ضمن به مشهد بازگشت و قصد عزیت به کربلا را داشت که ناگهان فرستاده ای از جانب حضرت اعلی با پیامی فوری بر او وارد شد. حضرت باب نام سیّد علی را به او عنایت کرده عیّامهٔ سبر خویش را برای او فرستاده بودند و او را مأمور کرده بودند با رایات سودا به اعانت جناب قدّوس بشتابد. حضرت محمّد در مورد رایات سودا فرموده اند:

اذا رأيتُم الرّايات السّود اقبلَتْ مِن خراسان، فاسرعوا اليها ولو حبوا على الثّلج ...(١)

۱- توضیح مترجم: مضمون این حدیث که از صفحه ٤٢٥ مطالعالانوار نقل گردید، به ضارسی ایس است، آنگاه که پرچمهای سیاه را دیدید که از سوی خراسان نزدیک می شود، به سوی آنها بشتایید ولو آن که دوی پرف سینه خیز بروید." امّا دنبالهٔ آن که در ترجمهٔ انگلیسی آمده در متن فارسی این کتاب مشاهده نشد. مضمون آن این است که، "این پرچمها ظهور مهدی موعود را که خلیفةالله است اعلام مسیکنند." جسناب فساضل مازندرانی این حدیث را به صورتی دیگر یا حدیثی مشابه را نقل مسیکنند کمه در صفحهٔ ۳ جملد جمهارم اسرارالآغار مندرج است، "... قطلع الرایات الشود من قبل المشرق ... فاذا رأیتموه فهایموه ولو حبوا عل النگلج فائه خلیفةالله المهدی..." مضمون آن به فارسی این است که، "پرچمهای سیاه از سوی خاور برافراشته گردد

جناب ملا حسین به منظور نجات قدّوس به همراه عدّه زیادی از بابیان که در پس از واقعه نیالا پراکنده شده بودند و عدّهای از بابیان جدیدالایمان که در پشت عَلم سیاه صف آرائی کرده بودند، سفر طولانی را آغاز نمود. تعداد آنها در آن سفر به صدها نفر بالغ شد. آنها در بین راه به هر نقطهای که وارد می شدند، ندای یوم جدید الحی را بلند می کردند و حامیانی مشتاق می یافتند و در عین حال با چنان عداوت کینه توزانه ای مواجه می شدند که در هیچ شهر یا قریه ای نمی توانستند اقامت کنند. معهذا، قصد در گیری با احدی را نداشتند، چه رسد به قوای دولتی. آنها فقط به بیان اعتقادات و دیدگاههای خود می پرداختند.

چون به بار فروش نزدیک شدند، رئیس العلهای آن شهر، سعید العلهاء در انکار و انتقاد از جناب ملاّ حسین چنان لحنی خصانه و پر از هتّاکی و دشنام به کار برد که تمام اهالی شهر به مخالفت بابیان قیام کردند. منازعه و تلفات اجتنابناپذیر بود. خود جناب ملاّحسین در میدان نبرد برای کشتن یکی از مخالفین، با یک ضربه شمشیر تنهٔ درخت، لولهٔ تفنگ و شخص مهاجم را هر یک به دو پاره کردند. (۱) اهالی بار فروش مغلوب شده تقاضای آتش بس موقّت غودند و چون مضطرب و ناآرام بودند، رهبران آنان از جناب ملاّ حسین

چون آنها را مشاهده کردید پیروی غایید از آنها ولو آن که روی برف سینه خیز بروید. پس به درستی که اوست مهدی، جانشین خدادند."

۱- شهرت این عمل شجاعانه به اطراف و اکناف ایران رسید. بعداً وقتی که صدراعظم شاهزاده مهدی قلی میرزا، فرمانده نیروی اعزامی بر علیه مدافعان شیخ طبرسی را به خاطر فرار از دشمن موود ملامت قرار داد، شاهزاده لولهٔ تفنک خرد شده توشط شمشیر جناب ملاً حسین را همراه با پیامی برای او ارسال نمود که، "این است قدرت ناچیز دشمنی که با یک ضربه شمشیر خود، درخت، تفنگ و حامل او را شش قطعه نموده است." می که با یک ضربه شمشیر خود، درخت، تفنگ و حامل او را شش قطعه نموده است." می Dawn-Breakers)

درخواست غودند که روز بعد به قصد آمل حرکت غایند. عبّاسقلی خان لاریجانی که مسیو نیکلا او را "مهم ترین شخصیت نظامی ایالت" (۱۰) می نامد، به جناب ملا حسین قول داد و به قرآن قسم یاد غود که خسر و قادی کلایی و سواران او بابیان را تا محلّ امنی در جنگل مشایعت غایند. عبّاسقلی خان لاریجانی رعایت احترام و ملاحظهٔ جناب ملا حسین را به خسر و تأکید غود. امّا سعیدالعلها خسر و را گمراه غود و به او گفت که وی شخصاً مسئولیت هر گونه جراحت یا حتی قتل بابیان را در قبال خدا و خلق خدا به عهده خواهد گرفت. به محض رسیدن به اعباق جنگل، خسر و و صد سوار همراهش خاننانه به بابیان حمله ور شدند. ولی او به دست یکی از نفوس اهل علم و فضل (۱۰)، نه سربازی مجرّب و خشن، به جزایش رسید زیرا در اوّلین فرصت خنجری به بدن خسر و فرو کرده او را به قتل رساند.

صدراعظم از این که بابی ها، که بسیاری از آنها در فنون جنگی تعلیم ندیده بودند، توانسته اند قوای او را مغلوب ساخته فراری دهند، سخت ناراحت و خشمگین بود. البته در میان این نفوس افرادی چون رضاخان ترکمن، درباری ورزیده (۳) که پدرش میر آخور اصطبل شاهی بود، وجود داشتند. ولی اینها از موارد استثنایی بودند. اکثریت عظیمی از آنها عبارت از صنعتگران، خرده فروشان، تاجران، طلاب علوم دینی و علمای دین بودند.

خیانت خسرو و مرگ وی و همچنین هجوم روستانیان به اردوگاه بیحفاظ سبب شدکه ملاّ حسین به ناچار در صدد یافتن جائی باشدکه بابیها بدون خطر بتوانند در آن ساکن شوند. در تاریخ ۱۲ اکتبر ۱۸۶۸ پس از ورود به

Nicholas, Seyyèd Ali Mohammed dit le Bâb, p.296 -1

متبرهٔ شیخ احمد بن ابی طالب طبرسی در ۱۶ مایلی جنوب شرقی بارفروش ملآ حسین دستور داد که با نظارت سازنده بنای بابیه در مشهد، قلعهای در کنار همان زیار تگاه بنا گردد و در همان حال ساختن این قلعه چندین بار اصحاب مورد هجوم روستائیان بحاور قلعه قرار گرفتند و مجبور به مدافعه شدند. همین که کار بنای قلعه پایان یافت، حضرت بهاءالله بدانجا وارد شدند و به جناب بابالب فرمودند که در صدد استخلاص جناب قدوس بر آیند تا به جمع آنها بییوندند. این مأموریت انجام شد و جناب قدوس در پایان همان سال به جمع اصحاب در آن قلعه پیوستند و جناب ملاً حسین با کمال خضوع و خشوع از آن مقتدای بزرگوار استقبال نمودند.

در تاریخ ۳۰ ژانویه ۱۸٤۹ سرهنگ فارانت، کاردار سفارت انگلیس در طهران، به لرد پالمرستون گزارش داد که حدود پانصد نفر از "حواریون شخصی متعصّب که خود را در یا دروازهٔ دیانت راستین محمّدی میخواند،" در مازندران اجتاع نموده بودند که نبرد و منازعدای در گرفت و عبّاس قلی خان لاریجانی مامور شد به ایالت مزبور رفته سران آنها را دستگیر کند. (۱)

بابیان در کال مسرّت در همان جهاردیواری که اطراف آرامگاه شیخ طبرسی ساخته بودند، در آرامش زندگی میکردند، امّا هیاهوی مستمر و مداوم آخوندها به سرکردگی سعیدالعلهای بارفروشی، و طبیعت و سرشت خودکامه، مستبدّ، بر نخوت و لجاجت آمیز صدراعظم به هم آمیخت تا آرامش و امنیت را از آنها سلب کند. سپاه پشت سپاه برای اضمحلال آنها اعزام میگردید. لذا، بناچار گاه گاه از قلعه بیرون آمده و به محاصره کنندگان ضربات سهمگینی وارد می ساختند و موجب می شدند سران سپاه از خوف جان فرار را بر قرار ترجیع

۱- سند وزارب خارجه به شهارهٔ ۲۰/۱۲۱

دهند. بعضی از فرماندهان<sup>(۱)</sup> در میدان حرب به هلاکت افتادند در حالی که جناب قدّوس، در یکی از این یورشها، با اصابت گلولهای به دهان ایشان. مجروح شدند.

حضرت بهاءالله با برادر خود میرزا یحیی و حاجی میرزا جانی کاشانی و ملا باقر تبریزی (یکی از حروف حی) برای ملحق شدن به مدافعین قلعه شیخ طبرسی از طهران حرکت نمودند ولی در بین راه آنها را متوقف ساخته به آمل بردند. حضرت بهاءالله شخصاً حاضر شدند بحازاتی را که برای دیگران در نظر گرفته شده بود متحمل شوند و چوبکاری شدند.

در سحرگاه دوّم فوریه ۱۸٤۹ آخرین باری که جناب ملا حسین از قلعه خارج شدند، عباسقلی خان یکی از سران قوای حکومتی از درختی بالا رفته بود، با مشاهدهٔ جناب ملا حسین سوار بر اسب، گلولهای به سینهٔ ایشان شلیک کرد. او نمی دانست به چه کسی زخمی مهلک وارد ساخته تا زمانی که سیّدی جبون و بزدل از اهالی قم (۲)، طریق خیانت در پیش گرفت و او را معرفی کرد. اصحاب جناب ملا حسین را به قلعه بردند و پس از وفات در آرامگاه طبرسی مدفون نمودند. ایشان در حین شهادت سی و پنج ساله بودند. حضرت بهاءالله در بارهٔ ایشان در کتاب مستطاب ایقان فرمودهاند: لولاه ما استوی الله علی حرش رجمانیته و ما استوی الله علی حرش رجمانیته و ما استوی الله علی حرش رجمانیته و ما استوی الله علی

پس جناب میرزا محمدباقر قائنی به جای جناب ملاً حسین فرماندهی اصحاب را به عهده گرفت. ولی دیگر چیزی به پایان کار زار نمانده بود. از سیصد و سیزده نفر اصحاب قلعه تعدادی کشته، بسیاری زخی و عدّهٔ قلیلی هم

١- مانند عبداللُّه خان تركمن و حبيب اللَّه خان افغان.

۲- ميرزا حسين متولى ٢- كناب ابهان. س ١٧٢

دچار تردید شده بودند. فشار قوای دشمن که علیه آنها صف آرایی کرده بودند، افزایش یافت. گلولههای توب به سوی آنان شلیک می شد. از مواد خوراکی چیزی باقی غانده بود. از علف و برگ درختان، پوست و استخوان آرد شدهٔ اسبهای مقتول، جرم جوشاندهٔ زینهای خود تغذیه می غودند. حضرت عبدالبها عدر کتاب تذکرة الوفاء درباره مصائب آنان چنین می فرمایند:

هیجده روز بی قوت ماندند بدرجه ئی که چرم کفشها را خوردند. عاقبت به آب تنها رسید. هر روز صبحی یک جرعه آب میخوردند و از ضعف جمیع بر روی زمین افتاده بودند. وقتی که لشکر بر قلعه هجوم می کرد فوراً ... برمی خواستند و لشکر را از قلعه می راندند... خیلی مشکل است که انسان در چنین موقعی صبر و تحمّل کند و ثابت و راسخ بماند وابداً از برای او تزلزل حاصل نشود.(۱)

پایان کار زار به تسلیم محقرانه نیانجامید بلکه در اثر خیانت و پیانشگنی دشمن اتفاق افتاد. شاهزاده مهدیقلی میرزا برادر محمدشاه به قرآن قسم یاد کرد چنانچه از قلعه خارج و متفرّق شوند، جان و مال آنها در امان خواهد بود و اسبی برای جناب قدّوس فرستاد تا او را به اردوگاه شاهزاده ببرند. ولی همین که اصحاب از قلعه بیرون آمدند، سوگند شکسته و کشتار اصحاب شروع شد و اصحاب از قلعه بیرون آمدند، سوگند شکسته و کشتار اصحاب شروع شد و اموال آنان به تاراج رفت و قلعه با خاک یکسان گردید. چه اعمال شنیعی که نسبت به اجساد مقتولین روا نداشتند. بقایای اجساد در سطح وسیع جنگل

پراکنده، شکمها دریده، بدنها بریده، قطعه قطعه و به آتش کشیده شدند. نفوسی که زنده ماندند بسیار معدود بودند. سه یا چهار نفر را برای گرفتن فدیهٔ سنگین نگاه داشتند. آنهایی که اسیر شده و به بردگی برده شده بودند، و تعداد کمی که مرده انگاشته شده بودند جان سالم بدر بردند و عدهای دیگر هم راهی برای بازگشت نزد همکیشان خود یافتند. به غیر از دو عرب که از بغداد عراق همراه با جناب طاهره به ایران آمدند، (۱) تمام مقتولین اصحاب قلعه ایرانی بودند.

جناب قدّوس را به زادگاه خود در بار فروش بردند. جائی که سعیدالعلها، دشمن غدّار آن جناب انتظارش را میکشید. شاهزاده مهدیقلی میرزا وعدهٔ خود را به فراموشی سپرد، جناب قدّوس را تنها گذاشت و به دست آن ملآی خونخوار واگذاشت. لعن و نفرین و دشنام بر سر آن اسیر مظلوم باریدن گرفت. قدّوس تحت شکنجههای شدید و ظلم و ستم طاقت فرسایی که دشمن حقود دیوانه وار تدبیر غوده بود، قرار گرفتند. در اوج مصائب و رنجهای وارده شنیده شد که می فرمودند:

ای خدای من، گناهان و خطاهای این قوم را ببخش. با آنها به صرف رحمت واسعدات رفتار فرما، زیرا آنچه را که یافته و عزیز داشته ایم، آنها نمی دانند و نمی شناسند. (۲)

۱- آنها عبارت پودند از الحاج عمد الکرّادی و سعید الجبّاوی. حاجی عمد حدود هشتاد سال داشت. او در ایّام جوانی در جنگی بین عنانی و ابراهیم پاشا، فرزند محمّد پاشای معروف مصری، صد مرد جنگی را فرماندهی کرده بود.

۲- Dawn-Breakers ص ۲۹۸ (انگلیس) و ۲۱۸ (آمریکا)

در میدان عمومی بارفروش (سبزه میدان)، سعیدالعلها با تبر به آن حضرت حمله نمود و مردم خشمگین با کارد و هر چه در دست داشتند، بدن مبارکش را پاره پاره کردند و در میدان به آتش انداختند. آن شب وقتی همه رفته بودند، حاجی محمدعلی حمزه، مجتهد رئوف و دلرحم که نزدهمگان به درستی معروف و مورد تحسین عامّه بود، بقایای جسد مطهّر آن شهید عزیز را از میان اخگران آتشِ رو به افول جمع آوری و با توقیر و احترام دفن نمود.

شهادت حضرت قدّوس در ماه می ۱۸٤۹ هفت ماه بعد از آن که اصحاب ابتدا در قلعهٔ طبرسی بناه گرفتند، به وقوع پیوست<sup>(۱)</sup> و پایان واقعدای

۱- در سال ۱۹۷۰ میلادی نویسندهٔ این کتاب از ابوالقاسم افنان، عموزادهٔ خود رونوشت عکسبرهاری شده دستخطی را دریافت داشت که این رویداد در تاریخ باییه را وصف می کند. این سند به خط آقا عشدباقر طهرانی است. نامبرده تاجری است که برادرش مشیرالتجار یکی از "شهدای خسه" ساری بوده است. (آن پنج نفر در سالهای اوّلیه نهضت مشروطه در ایران به قتل رسیدند. به کتاب Bahai'Faith اثر بالیوزی مراجعه شود.) آقا عشدباقر در مقدّمهای مختصر اظهار می دارد. که او زمانی در سنه ۱۳۱۹ هجری (در حدود ۲۰ آوریل ۱۹۰۱ - ۹ آوریل ۱۹۰۷) به بارفروش سفر کرد و به طور تصادف نوشتهای در بارهٔ داستان واقعهٔ قلمه شیخ طبرسی پیدا می کند که به خط یکی از بایی های قلمه نگاشته شده بود و نوشتهای در بارهٔ داستان واقعهٔ قلمه شیخ طبرسی پیدا می کند که به خط یکی از بایی های قلمه نگاشته شده بود و از آن رونوشتی برای خود و جهت استفادهٔ دیگران بر می دارد. او ذکری از نام صاحب اصلی آن نوشته ننموده از آن رونوشتی برای خود و جهت استفادهٔ دیگران بر می دارد. او ذکری از نام صاحب اصلی آن نوشته ننموده است. این داستان با گزارشی از هراهی نویسنده با ملاً حسین شروع می شود. از این موضوع می توان یی به هویت نویسنده برد، اگرچه در هیچ جا نامی از خود ذکر نکر ده است. تردیدی نیست که وی همان میرزا لطفیل میرزای شیرازی از نسل ملوک افشاریه قرن هیجدهم میلادی می باشد. از از معدود نفوسمی بود که از عالم ماه برزای شیرازی از نسل ملوک افشاریه قرن هیجدهم میلادی می باشد. از از معدود نفوسمی بود که از عام ماه اوت ۱۸۵۷ به شهادت رسید. (رجوع شود به کتاب خاصلای توانستند قرار قایند. ول در قتل عراس ماه اوت ۱۸۵۷ به شهادت رسید. (رجوع شود به کتاب الهادی کتاب حاصر، پس از دریافت و ملاحظه شرح تارینچه مزبور به خاطر آوردم که براون در کتاب خود

تصوّر اینست که در طهران این دیانت در همه طبقات هوادارانی پیداکرده و حتی افرادی از توپخانه و پیاده نظام را نیز شامل شده است. حدس زده می شود که تعداد آنان در این شهر ممکن است به دو هزار نفر بالغ باشد. (۱)

پیامهای شیل آشکارا اشاره به چهار واقعه در سال ۱۸۵۰ دارد: اعدام حضرت ربّ اعلی، وقایع نیریز، زنجان و شهادت هفت نفر بابی در طهران در ملاء عام.

### واقعة ني ريز

وحید بی مثیل، سیّد یحیی دارابی، فرستادهٔ مورد اعتاد محمدشاه بود که برای تحقیق در امر حضرت ربّ اعلی اعزام شده و عاقبت در زمره پیروان با وفا و حامی آن حضرت در آمده بود، در اوّلین هفته های سال ۱۸۵۰ در یزد بدون هیچ خوف و واهمه ای مشغول اعلام ظهور قائم موعود در نفس و هیکل حضرت ربّ اعلی بود. اعال غیر حکیانهٔ فردی که مدّعی همکیشی با او بود، جان او را در آن شهر به خطر انداخت و ایشان ناچار گردید مخفیانه آنجا را به قصد نیریز واقع در ایالت فارس ترک کند. اهالی محلهٔ بومی او، چنارسوخته، که جناب وحید برایشان محبوب و محترم بود، با شنیدن خبر نزدیک شدن ایشان به شهر، به اتّفاق عدّه ای از معاریف و بزرگان نیریز، برای ملاقات او از شهر خارج شدند و لذا موجب شدند زین العابدین خان حاکم نیریز، که هراسان و مایل بود از ورود جناب وحید به شهر ممانعت غاید، خانواده های آنها را به مجازات

۱- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۱۵۰/۱۵۰. به ضمیمهٔ ۳ مراجعه کنید.

شدیدی تهدید کند <sup>(۱)</sup> ولی کسی به این تهدیدها توجّهی ننمود. جناب وحید به سفر خود ادامه داد و پس از ورود به محلّهٔ زادگاه خود یکسر به مسجد جمعه رفت و بر منبر صعود کرد و خطاب به جمعیت خاصر که تعداد آنها هزار و پانصد نفر تخمین زده می شد، چنین فرمود:

تنها هدف من از آمدن به نیریز ابلاغ امر الحی است. خدا را شکر و تجید میکنم که مرا توفیق عنایت فرمود تا با پیامش بر قلوب شها تأثیر گذارم. لزومی ندارد بیش از این در میان شها بمانم، زیرا اگر اقامت من طولانی شود، خوف از آن دارم که حاکم به خاطر من با شها بدرفتاری نماید. او ممکن است قوای کمکی از شیراز بطلبد و خانه های شها را خراب کند و شها را مورد تحقیر و توهین بی سابقه قرار دهد. (۲)

ولی مردم راضی نشدند که ایشان تشریف ببرند و اطمینان دادند که برای هر گونه گرفتاری و مصیبتی که احتالاً بر آنها نازل شود، اشتیاق و آمادگی دارند. چون زین العابدین خان مساعی خود را در امر مخالفت با ورود وحید عقیم دید و از نفوذ او در عامّهٔ ناس آتش غضبش شعله ور شد، حیلهای

۱- ملاً باقر امام عملّه چنار سوخته و میرزا حسین قطب کدخدای عملّه بازار و حاجی عمدّتی تاجری متتول و والامقام که به واسطهٔ عملًا دنج و عذاب و تألّمات شدیده و استقامت و صبر در بلیّات و مصائب، بعدها از قلم حضرت بهامالله به لقب ایّوب مفتخر گردید. اینها از جمله رجال و اشخاص برجستمای بودند که برای استقبال از جناب وحید به قصبه رونیز در بخش فسیا شنافتند.

۲- Dawn-Breakers ص۵۳ (انگلیس) و ٤٧٩ (آمریکا)

اندیشید تا ایشان را به دام انداخته دستگیر نماید. برای این منظور هزار نفر سرباز تعلیم دیده استخدام کرد. ضمناً بعضی از کسانی که به وحید پیوسته بودند از او گسستند و او را رها کردند و به این ترتیب بر قدرت دشمنان وحید افزوده شد. تهدید حکومت به اندازهای شدّت یافت که وحید برای تأمین امنیت خود و یارانش جارهای جز آن که با هفتاد دو نفر از ایشان به قلعهٔ خواجه واقع در خارج از نیریز پناهنده شوند. حاکم نیریز برادر خود علی اصغرخان را فرستاد تا با نیرویی که فراهم غوده بود، به آن گروه کوچک حمله ور شوند. ولی با این تدبیر توفیق نصیبش نشد و برادرش در آن گیر و دار مقتول گردید. جون اصحاب در محاصره افتادند، طريق تأمين آب آنها قطع شد. آب انباري ساختند، استحکامات قلعه را تقویت نمودند و قوای آنان با رسیدن عدَّ ای از اهالی نیریز تقویت گردید. در این ضمن، زین العابدین خان مرتباً از شیراز کمک می طلبید تا آن که شاهزاده فیروز میرزا (نصرتالدّوله) والی فارس که دستور قلع و قع اصحاب قلعه را داده بود، لشكري براي رفع غائله فرستاد. ولي آن نيروي عظم هم نتوانست مقاومت مدافعین قلعه را در هم بشکند.(۱) آنها نه تنها پیروز نشدند، بلکه متحمّل تلفات سنگینی شدند. (۲)

آنچه در قلعه شیخ طبرسی اتّفاق افتاده بود، در اینجا یعنی نیریز تکرار گردید. چون زین العابدین خان و همکارانش برای غلبه بر بابیان به حیله و نیرنگ روی آوردند. آنها حملات خود را متوقّف ساختند و پیامی کتبی به این مضمون برای جناب وحید ارسال داشتند:

۱- آنها تمت فرمان مهرهلیخان نوری شجاعالمگک و مصطفی قلیخان قره کُزلو ملقّب به اهتادالشُلطنه بودند. ۲- شیل در گزارش خود به لرد پالمرستون در بیست و دوّم جولای ۱۸۵۰، اظهار نمود که مدافعین "دو بار لشکر بان شاه را شکست دادند." (سند وزارت امور خارجه بشماره ۴۰/۱۵۲)

ما تا کنون به حقیقت دین و آئین شها پی نبرده بودیم و فریب اشرار و منافقین را خوردیم و باور کردیم که شها از اصول مقدّس اسلامی تخطّی کردهاید و بنابراین علیه شها قیام کردیم و سخی نمودیم آئین شها را از بیخ و بُن از بین ببریم. در چند روز گذشته از این واقعیت آگاه شدیم که فعالیتهای شها از هیچ انگیزهٔ سیاسی رنگ و بویی ندارد و هیچیک از شها تمایلی به براندازی بنیان و اساس دولت و حکومت ندارید. از طرفی هم فهمیدیم که تعالیم پیج شها انحراف شدیدی از اصول تعالیم اسلامی ندارد. تمام آنجه کله به نظر میرسد شها معتقدید این است که ادّعا میکنید شخصی ظاهر شده که کلامش ملهم به الهامات الحی است، بیانات او راست و درست است و جميع مؤمنين به اسلام بايد به حقّانيت او اعتراف کرده به نصرتش قیام نمایند. ما به هیچ وجه نمی توانیم نسبت به حمّانیت این ادّعا یقین حاصل کنیم مگر آن که شها رضایت دهید نهایت اعتاد را به صداقت و صمیمیت ما داشته باشید و با تقاضای ما موافقت کرده اجازه دهید نمایندگان شها از قلعه خارج شوند و در این اتراقگاه با ما ملاقات کنند. ما در اینجا می توانیم در ظرف چند روز نسبت به ماهیت اعتقادات شها تحقیق کرده يقين حاصل كنيم. اكر ثابت شود شها مى توانيد صحّت ادّعاهاى آنین خود را نشان دهید، ما نیز آماده ایم به آن اقبال کنیم. زیرا ما دشمن حتّ و حقیقت نیستیم و احدی از ما مایل به انکار آن نیست. ما همیشه اذعان غودهایم که رهبر شها یکی از تواناترین حامیان و مدافعان اسلام اِست و ما او را به عنوان هادی و مثال و

سرمشق خود تلقّی میکنبر. این قرآن را که مُهر میکنبر، شاهدیست بر صداقت و صحّت نیت ما. بگذارید این کتاب مَلَدَّس تعیین نماید که آیا ادّعایی که مطرح میکنید مقرون به صحّت است یا خبر. لعنت خدا و رسول او بر ما باشد اگر سعی در فریب شها داشته باشم. اگر شها دعوت ما را بیذیرید تمام لشکر را از هلاکت نجات خواهید داد. در حالی که اگر نیذیرید، آنها را در حالتی از تردید و بلاتکلین رها خواهید ساخت. ما سوگند یاد میکنیم به محض حصول یقین نسبت به حقیقت پیام شها، سعی خواهم کرد اشتیاق، اشتعال و ایمانی را که شا چنین عمیق و جشمگیر به ظهور رساندید، از خودنشان دهیر. در این صورت دوستان شها دوستان ما و دشمنان شها اعداء ما خواهند بود. قسم یاد میکنیر آنچه را که رهبر شها امر کند اطاعت نماییم. از طرف ا ديگر، اگر نسبت به حقّانيت ادّعاي شها يقين حاصل نكنير، جدّاً و رسماً قول میدهیم که ابدأ مانع مراجعت مطمئن و بیخطرٌ شها به قلعه نشويم. آن وقت مبارزه عليه شها را دوباره شروع ميكنيم. از شها درخواست میکنیم قبل از تلاش برای اثبات حقّانیت آئین **خود اجازه ندهید بیش از این خونریزی شود.<sup>(۱)</sup>** 

جناب وحید بر ریاکاری و نادرستی این پیغام کاملاً واقف بودند، معهذا شخصاً با پنج نفر از ملازمین به اردوی دشمن رفتند. از ایشان به مدّت سه روز با کال احترام استقبال به عمل آمد. امّا در تمام این مدّت در حال تمهید نیرنگ و

۱- Dawn-Breakers ص ۲٦۱ (انگلیس) و ۴۸۸ (آمریکا)

ترفندی برای غلبه بر نفوسی بودند که قلعه را در اختیار داشتند. آنها به جبر و فشار جناب وحید را وادار کردند نامهای به اصحاب بنویسند و آنها را اطمینان دهند که توافق حاصل شده و آنها باید قلعه را ترک کرده به خانههایشان مراجعت کنند. جناب وحید سعی کردند در طیّ مکتوبی ثانی که هرگز به دست اصحاب نرسید، آنها را نسبت به خیانت و فریب دشمن هشیار نمایند. بدینگونه در طیّ یک ماه مدافعین قلعه خواجه به همان سرنوشت مدافعین (قلعه) شیخ طبرسی گرفتار گردیدند.

چهار سال بعد یکی از علهای نیریز (۱) که مردی منصف، صادق و شجاع بود، تمام شرح این واقعه را بر بالای دیوار داخلی مسجد جمعه واقع در محله بازار نوشت. اگر چه او مجبور بود جانب احتیاط را برای اجتناب از تکفیر رعایت کند، ولی شرح واقعه را چنان نگاشت که، بدون دشواری، می توان از خلال سطور پی به بیشتر موضوع برد. شرح او حاکی از آن بود که به جناب وحید اطمینان کامل داده شده بود با احترام و عزّت تمام از ایشان استقبال به عمل می آید و این که کسانی که متعهد شده بودند، نقض عهد کردند، و علّه بازار چنارسوخته که در آن زمان حصن بابیان نیریز محسوب می شد (۱) و محلّه بازار غارت شد، خانه ها ویران گشت، مبالغ زیادی پول به یغها رفت و نیریز به وضعیتی از ویرانی و فلاکت تنزل کرد.

چگونگی شهادت جناب وحید، یاد آور فاجعهٔ کربلاست. یکه و تنها چون جد بزرگوارش حضرت امام حسین (ع) که در دشت سواحل فرات مورد هجوم اعداء قرار گرفت، ایشان نیز در معابر نیریز مورد حمله واقع شد. همانگونه که در آن محل (کربلا) جسد مطهّر حضرت امام حسین پایمال شم ستوران شد، در

۱- سید ابراهیم پسر سید حسین

نیریز نیز جسد جناب وحید متحمّل توهین و تحقیر گردید. وقتی آن لشکر فاتح به شیراز مراجعت غود، نسوان و اطفال را به اسارت برد و سرهای شهدای نیریز را بر بالای نیزهها حل می غود. چندین قرن پیش هم شام شاهد چنین منظرهٔ مشابهی بود که، در آن وقت خاندان حضرت سیدالشهداء، از جمله یگانه فرزند ذکور باقیاندهٔ ایشان (۱) در معابر گردانیده شدند تا به دربار یزید ستمگر برسند. پیش روی آنها سر مبارک امام حسین، فرزندان، برادران، برادرزادگان و خواهرزادگان ایشان، گلهای سر سبد و فرزندان عترت حضرت محمّد، حمل می شد.

## شهدای سبعهٔ طهران

اوایل سال ۱۸۵۰ میلادی هفت نفر از بابیان به اتّهام توطئهٔ قتل صدراعظم در طهران دستگیر شدند. این هفت نفر معروف به شهدای سبعهٔ طهران می باشند. معلوم بود که آن تهمت ناروا و کذب محض است. زیرا در طهران بابیان مجهّزتری بودند که بتوانند دست به چنین کاری بزنند و مهمّتر این که این هفت نفر همگی مردانی نیک سیرت و مشهور و مورد احترام هموطنان خود بودند و علّت واقعی دستگیری آنان تشرّف به دین شریف حضرت رب اعلی بود. اگرچه نفوسی که در حرفههای آنها از موقعیتی برتر برخوردار بودند سعی کردند آنان را تشویق نمایند فقط شفاها از مقدسترین معتقدات خود تبری جویند، امّا آنها در نهایت استقامت امتناع نمودند و سر از تن آنها جدا شد.

ولی امر بهائی ایفای این صحنهٔ هولناک در میدان عمومی طهران (سبزه میدان) را در کیال وضوح توصیف فرمودهاند:

۱- حضرت امام سجّاد - م

آن منجذبان جمال رحمان به نها یت شوق و اطمینان به قربانگاه فدا شتافتند و به کهال جذب و وله به جانفشانی پرداختند. بعضی به مشاهدهٔ جلاّد فریاد شعف و شادی بر آوردند و برخی با تغنی ایبات و اذکار جمیت را به خطابات مهیجه مخاطب ساختند. سه نفر از آن نفوس منقطعه که مؤخّر از دیگران به شهادت رسیدند، در انفاق جان، بر یکدیگر سبقت جستند و ناظرین را غرق در یای تحیر و اعجاب نمودند. پس از قتل آن ارواح مجرّده اجساد دریای تحیر و اعجاب نمودند. پس از قتل آن ارواح مجرّده اجساد مظهّره را مدّت سه شبانه روز در سبزه میدان در مرآی ناس افکندند و هزاران نفس که خود را شیعهٔ خالص و بندهٔ مخلص حق می شمردند، اجساد شهدا را لگد مال کردند و بر آنها آب دهان ریختند و لمن و طعن نمودند و بدین تر تیب این فاجعهٔ عظیمه که از حوادث خطیرهٔ دوران اوّلیه امر مبارک حضرت بهاءاللّه به شهار حوادث خاتمه یافت. (۱)

حاجی میرزاسید علی، خال حضرت ربّ اعلی یکی از این شهدا، بودند که اخیراً از زیارت آن حضرت در قلعهٔ چهریق مراجعت کرد، در طهران توقف داشتند و زمانیکه بعد از وقایع مازندران و یزد شایعات زیادی رواج یافتد بود، به آسانی می توانستند پایتخت را ترک کنند. ولی جناب خال در کهال بی باکی و شهامت در طهران باقی ماندند، تمام مساعی برای وادار کردن ایشان به تبری را مردود شمردند و در کهال مسرّت در سبیل خواهرزادهٔ خود از مرگ استقبال نمودند.

شش نفر دیگر عبارت بودند از میرزا قربانعلی بارفروشی، حاجی ملآ اسمیل قمی، سیّد حسین ترشیزی، حاجی محمّدتق کرمانی، سیّد مرتضی زنجانی و آقا محمّدحسین مراغه ای

میرزا قربانعلی در زمرهٔ پیروان طریقهٔ نعمت اللّهی و یکی از رهبران طریقت مزبور بود. او در محافل دو اتر دان پایتخت مشهور و مورد احترام بود. میرزا تقخان (صدر اعظم) بخصوص می خواست او را نجات دهد ولی ایمان درویش تزلزل نا پذیر باقی ماند. هنگام جان باختن، وقتی که شمشیر میرغضب به عهامه اش اصابت کرد و آن را از سرش انداخت، این شعر را خواند:

ای خوش آن عاشق سر مست که در پای حبیب سرو دستار نداند که کدام اندازد<sup>(۱)</sup>

حاجی ملا اسمعیل شاگردسید کاظم بوده است. حتی در آخرین لحظه که میخواستند او را بکشند، شخصی با پیامی از یک دوست نزد او آمد و التماس کرد ایمانش را انکار کند امّا در جواب وی گفت:

ای صبا از من به اسماعیل قربانی (۲) بگو زنده بر نگردد کسی از کوی قربانگاه دوست (۲)

حاجی محمدتق و سید مرتضی از تجار معروف بودند و سید حسین مردی

۱- نقل شعر از صفحهٔ ۲۱۷ نقطةالكاف - م ۲۰ استعيل فرزند حضرت ابراهيم و هاجر.

٣- نقل شعر از نقطة الكاف، ص٢١٧ - م

فاضل و مجتهدی شهیر و با تقوی بود. سیّد مرتضی برادر سیّد کاظم زنجانی بود که در سفر حضرت ربّ اعلی به اصفهان ملازم آن حضرت بود و بعد در واقعه قلعه شیخ طبرسی به شهادت رسید. آقا محمّد حسین شکنجه شد تا نام رفقای خود را افشا کند ولی او غی خواست که مردم بیگناه را گرفتار توطئههای واهی سازد.

حضرت ربّ اعلی از محبس دوردست خود در چهریق از این مصائب و بلایا سخت متأثر گردیده در مدح و ستایش این مردان شجاع فرمود اینها "هفت بزغالهٔ" مذکور در احادیث اسلامی هستند که قبل از شهادت قائم موهود، که شبان واقعی آنها است، کشته می شوند. (۱)

#### واقعة زنجان

سبعانه ترین و مخرّب ترین اقدامات نظامی علیه بابیان در ماه می ۱۸۵۰ در زنجان پس از خلاص شدن جناب حجّت از حبس طهران و مراجعت ایشان آغاز گردید. اگرچه ایشان در دفاع خویش از امر حضرت باب از حمایت محمدشاه برخوردار شدند، امّا علمای زنجان از ایشان در هراس بوده از ایشان به عنوال یک کافر نفرت عمیق داشتند. با درگذشت شاه و جلوس میرزا تق خان بر مسند قدرت در ظلّ جانشین شاه، ایشان مورد خصومت پنهانی مقامات حکومتی شدند، در حالی که از وفاداری مخلصانه و محبّت نفوس بیشهاری از مردان و زنان شهر زادگاه خود برخوردار بودند.

نزاع ناچیزی بین دو کودک، که در طی آن جناب حجّت برای نجات کودک بابی مداخله فرمود، آتش عداوتِ زیر خاکستر را علیه ایشان شعلهور

۱- به تفسیر صفحهٔ آخر کتاب مراجعه شود.

ساخت و نقشه ای طرح شد تا جناب حجّت دستگیر ونزد حاکم برده شود. ولی چون مخالفین ناکام ماندند، یکی از اصحاب آن حضرت را با سخت ترین عذاب به قتل رساندند. آنگاه به حکم حاکم، زنجان به دو اردوی متخاصم تقسیم شد. نفرات زیادی برای نبرد از دهات اطراف به خدمت گرفته شدند و حجّت و اصحابش را مجبور کردند برای تأمین امنیت خود به قلعهٔ علیمردان خان که نزدیک بود پناه ببرند. اصحاب جناب حجّت، با احتساب زنان و کودکان، بالغ بر سه هزار نفر می شدند که وارد قلعه شدند و مدّت نُه ماه در مقابل محاصره و حدهای یی در پی مقاومت غودند.

777

ادوارد گرانویل براون (۱) که قریب چهل سال بعد از این واقعه از زنجان دیدن نمود، نتوانست استحکامات و موانع طبیعی در قلعه بیابد که "دلیل مقاومت شدید بابیها" درمقابل نیروهای دولتی باشد و چنین نتیجه گرفته که موفقیت بابیان در مقاومت در مقابل قوای شاه که به مراتب بیشتر و قوی تر از آنها بودند، "مرهون شهامت فوقالعادهٔ آنان در دفاع از خود" بوده است. (۱) با استقامت و نیروی ایمان و پایداری مدام و عشق به محبوب خودشان حضرت قائم موعود و با حایت و وقایت جناب حجّت، قهرمانی که هیچ قوهٔ قاهره و بلا و مصیبت و رزیهٔ وارده او را از ارادهٔ غالبه باز نداشت، به دفاع برخاستند. یک ناظر بریتانیائی که در "اردوی ایران قبل از زنجان" بوده به شیل در طهران چنین بریتانیائی که در "اردوی ایران قبل از زنجان" بوده به شیل در طهران چنین گزارش داده است:

آنان (یعنی بابیها) با سرسختی هر چه تمامتر و با روحیهای بالا

<sup>1 -</sup> Edward Brown

می جنگند. حتی زنان که چندین نفر از آنان کشته شدهاند، در مبارزه شرکت دارند. آنها تیراندازانی چنان فوق العاده و ماهر هستند که تاکنون عدهٔ کثیری از سربازان دولت را از پای در آورده اند. (۱)

از بین مشهور ترین زنان، دختری روستایی موسوم به زینب بود که خود را به لباس مردان بیاراست و مدّت پنج ماه مبارزه تا پایان حیات خود در میدان نبرد، همدوش با اصحاب از برجهای قلعه محافظت میکرد. جناب حجّت او را رستم علی نام نهادند.

امیر تومان چون دید تمام تلاشها برای غلبه بر بابیان بی ثمر است، تصمیم گرفت به همان حیله و خدعهٔ خاننانه ای متشبّت شود که در واقعهٔ نیریز و شیخ طبرسی موفقیت آمیز بود. لذا از راه مکر و خدعه به اصحاب قلعه پیشنهاد صلع غود و اطمینان داد که شاه آنها را می بخشد و برای حصول اطمینان، قرآنی را مهم غود و قسم یاد کرد هر کس از قلعه خارج شود، اذیتی به او نمی رسد و در امان خواهد بود. جناب حجّت کاملاً از نیّت باطنی دشمنان واقف بود ولی به احترام قرآن هیئتی از اصحاب متشکل از نه نفر پیرمردان هشتاد ساله و اطفال خردسال را به اردوی فرماندهٔ دشمن اعزام داشت. آنها با رفتاری وقیحانه و شرم آور استقبال و اکثراً به زندان زیر زمینی افکنده شدند. این علامتی برای یک محاصرهٔ استقبال و اکثراً به زندان زیر زمینی افکنده شدند. این علامتی برای یک محاصرهٔ نهایی یک اهد بود که در طی آن هجده هیجده فوج به کارزار وارد شدند. اینان، نهایی یک هدان رو به نقصان بود، زیر باییان را که از گرسنگی نزدیک به هلاک و تعدادشان رو به نقصان بود، زیر

۱- سند وزارت امور خارجه، به شیارهٔ ۱۰/۱۵۳ مربوط به عنابره پسیام ۲۰ اوت ۱۸۵۰ آلیسوت . W. کل. Albott) المستن منضم به گزارش ۵ سپتامبر ۱۸۵۰ شیل به پالمرستون.

# مؤخّره

آنا النّقطةُ الّتى دُوّت بها مَن دُوّت و انّسنى آنـا وجـهُ اللّـه الّــذى لايموت و نوره الّذى لايفوت<sup>(۱)</sup> ... آلا انّنى آنـا ركـنُّ مـن كــلمةِ الاولى الّتى مَن عرفها عرف كُلِّ حقّ و يدخُلُ فى كلِّ خير...<sup>(۲)</sup>

روز سوم پس از شهادت حضرت باب، رمس مطهّر ایشان که به نحوی تفکیکناپذیر با جسد مطهّر حواری باوفا و شهیمش ممزوج شده بود، در صندوقی نهاده و به محلّی امن و دور از خطر برده شد.

شرح ماجرای وارده بر رمس اطهر آن سید امم و مظلوم عالم در طی ۵۰ سالی که از شهادت آن حضرت گذشت، از عهدهٔ هیچ قلم دیگری بر نمی آید جز آنچه که به اختصار از قلم توانای حضرت شوقی افندی، ولی امر بهائی صادر شده است؛

بر حسب تعلیات صادره از ساحت اقدس حضرت بهاءالله صندوق حامل عرش مقدّس از آذربایجان به طهران حمل و در مقبره امامزاده حسن قرار داده شد و پس از چندی به منزل شخصی حاجی سلیانخان<sup>(۲)</sup> در محلّهٔ سرچشمه تغییر مکان

١- منتخبات آيات از آثار حضرت نقطة اولى، ص١٤

۲- همان، ص۱۱

۳- چنانچه ملاحظه گردید، جناب حاجی سلیمانخان نقش مؤثّری در استخلاص رمس مطهّر حضرت ربّ اعلی داشته است.

پذیرفت و از آنجا به بقعهٔ امامزاده معصوم منتقل و آن رموس مقدّسه تا سال ۱۲۸۶، مطابق با ۱۸۹۸ - ۱۸۹۷ میلادی در آن مکان مستور و مکتوم باقی ماند تا آن که توقیعی از پراعهٔ مبارک جمال اقدس ابهی در ارض سرّ (ادرنه) نازل و در آن توقیع منیع جناب آقا ملاعلیاکبر شهمبرزادی<sup>(۱)</sup> و جمال بروجردی را مأمور می فرمایند که بدون تأخیر عرش مبارک را از امامزاده معصوم به نقطهٔ دیگری حرکت دهند و چون در بقعهٔ مذکور بلافاصله پس از انتقال صندوق تعميراتي مجرئ گرديد و در وضع بنا تغييراتي راه یافت، حکت ربانی در تبدیل مکان لائح شد و مشیّت مطلقه سبحانی در حفظ و صیانت آن ودیعهٔ رحمانی به وقوع پیوست. جناب حاجي ملاً على اكبر و معاضد ايشان بدواً در مقام آن بر آمدند که در اطراف و جوانب بقعهٔ حضرت عبدالعظیر محلّ مناسی بیابند و عرش مبارک را در آنجا قرار دهند. ولی چون در آن نواحی از یافتن نقطهٔ امنی مأیوس شدند، در راهی که به جانب چشمه علی امتداد داشت، حرکت غودند و به جستجو پرداختند تا در اثناء طریق به مسجد ماشاءالله که محلّی متروک و مطمور بود، برخوردند و آن مکان را برای منظور خویش مناسب یافتند. این بود که بعد از غروب آفتاب آن رموس مطهّره را مجدداً در پارچه ابریشمی که به همین نیّت همراه داشتند، پیچیدند و آن حمل گرانها، را در یکی از دیوارهای مسجد پنهان ساختند و جون

۱- ایشان به نام حاجی آخوند نیز شهرت داشتند و حضرت بهامالله آن جناب را به مقام ایادی اسرالله منصوب فرمودند.

فردای آنروز متوجّه شدند که محل اختفای اجساد مکشوف و نفوس بر آن راه یافتهاند، (۱) مخفیانه صندوق را از محل جدید برداشته، به جانب شهر روان گشتند و پس از عبور از دروازهٔ پایتخت به منزل یکی از دوستان یعنی مبرزا حسن وزیر داماد حاجی میرزا سیّد علی تفرشی ملقب به بحدالاشراف منتقل ساختند و آن امانت مقدّس مدّت جهارده ماه در آن نقطه محفوظ و مختنی باقی ماند (۱) تاکم کم احبّاه به این سرّ مستور راه یافتند و به قصد زیارت عرش مقدّس شروع به تردّد در آن بیت نمودند. چندان که جناب حاجی ملاّ علی اکبر ناگزیر شد عریضه ای به ساحت انور جمال قدم جلّ اسمه الاعظم معروض دارد و هدایت مبارک را در این خصوص خواستار شود. این بود که دستور مبارک را در این خصوص خواستار شود. این بود که دستور مبارک را در این خصوص خواستار شود. این بود که دستور مبارک را در این حصوص خواستار شود. این بود که دستور صادر گردید و وی را مأمور فرمودند که آن و دیمهٔ الهیه را به کبال

۱- چه بسا که دزدان حاجی آخوند و جمال بروجردی را دیده بودند که رمس را در شکاف دیوار قرار داده و آن شکاف را با آجر تینه کردند. آنها هر که بودند، به تصوّر گنج آجرها را برداشته و صندوق را شکسته و بعد از آنکه دریافتند چیز قیمتی مورد نظر آنها نیست، آن را به حال خود رها ساخسد.

۲- رمسین در منزل میرزا حسن وزیر یا در صندوق جدیدی گذارده شد و یا صندوق سکسه شده اصلی در داخل صندوق برزگتری استقرار یافت. محتمل است در هنگام جا به جائی صندوق بعضی از تکههای پارچه کفن خون آلود بیرون افتاده باشد. سالها بعد جناب دکتر بیونسخان افسروخته هنگام مسالجه خانواده مجدالاشراف دریافت که چند قطعه از آن پارچه آخشته به دم مطهر حضرت باب در اختبار آن خانواده قرار دارد. دکتر افروخته آنان را تشویق کرد که از تملّک آن انسیاه مسر که حشم پوشنده به ارش اقدام ارسال دارند. اکنون این اشیاه متیر که در دارالآثار بین المللی محفوظ می باشد.

حکت و احتیاط از حاجی ملا علیاکبر تحویل گرفته در مقام امنی قرار دهد.

جناب حاجی شاه محمّد به استعانت یکی دیگر از دوستان صندوق را در حرم امامزاده زید مخنی ساخت و آن دُرٌ نمین را در زیر زمین مستور غود. چندی بر این منوال بگذشت تا دستور بجدد از ساحت اقدس خطاب به میرزا اسدالله اصفهانی صادر و مشار اليه از محل اختفاى رمس مبارك مطلع گرديد و حسب الأمر مطاع مقدّس نسبت به انتقال صندوق اقدام نمود. بدواً آنرا به خانه خویش منتقل ساخت. سپس عرش عظیم به محلهای مختلف دیگر طهران از قبیل خانه آقا حسین علی اصفهانی و خانه آقا محمّدکریم عطّار حرکت داده شد و تا سال ۱۳۱۶ هجری (۱۸۹۹ میلادی) در آن نقاط باقی ماند و در آن تاریخ به موجب تعلیمات واصله از طرف هيكل مبارك حضرت عبدالبهاء، ميرزا اسدالله مذكور به معاضدت جمعي از دوستان صندوق را از طريق اصفهان و کرمانشاه و بغداد و دمشق به بیروت و از آنجا از راه دریا به عکّا حمل نمود و این کنز گرانبهای الهی در تاریخ نوزدهم ماه رمضان ۱۳۱٦ هجري (مطابق با ۳۱ ژانویه ۱۸۹۹ میلادی) پس از پنجاه سال کامل قری که از شهادت آن سیّد امم و مظلوم عالم در تبریز گذشته بود، به ارض اعلی و مقر اسنای خویش واصل گردید.(۱) جهل سال پس از شهادت حضرت ربّ اعلی، در یک روز بهاری، مضرت بهاءاللّه در سایه انبوهی از درختان سرو در دامنهٔ کوه کرمل ایستا**ده** 

۱- قرن بدیع، طبع کانادا. صب ۵۵۰–۵۶۸

بودند. در برابر ایشان خلیج حیفا قرار داشت و ماوراه آن منظرهٔ حُزنانگیز عکّا، اوّلین محلّ اقامت ایشان موقعی که به عنوان مسجون و مننی به اراضی مقدّسه آورده شدند، قرار داشت. در مظلم ترین ایّام به مؤمنین فرموده بودند که از سجن آن حضرت محزون نشوند؛ ابواب سجن مفتوح خواهد شد و آن حضرت خیمه را در جبل زیبای آن سوی خلیج مرتفع خواهند نمود.

ایشان همان نفس مقدّسی بودند که حضرت ربّ اعلی به عنوان مبشّر آن حضرت مبعوث و آن وجود مبارک را من یظهر اللّه نامیده و به خاطر ایشان آن مظهر امر الحی در عنفوان جوانی بلایای لاتُحصیٰ متحمّل و جان خود را در سبیلش فدا نمود. با ظهور جمال قدم شریعت مبشّر آن حضرت به مرحلهٔ اکمال رسید و عظمت خود را باز یافت. اینک حضرت بها اللّه، ربّ الجنود، به توده های عظیم صخره های ذیل این درختان سرو (که امروزه همچنان مغرور و مستحکم بر پای ایستاده اند) نگاه کردند، خطاب به فرزند ارجمند خود، حضرت عبدالبها ه که مقدّر بود بزودی از طرف پدر بزرگوار خود به سمت مبیّن منصوب گردند، فرمودند که باید مرقدی برای استقرار رمس مطهّر حضرت باب روی آن جبل مرتفع گردد.

ده سال سپری گردید تا آن که حضرت عبدالبهاء توانستند آن امر را به مرحلهٔ اجراء درآورند. ابناء دیگر حضرت بهاءالله که از صراط قویم میثاق منحرف شده بودند، کیال سعی و کوشش خود را مصروف داشتند که این مشروع به مرحلهٔ تحقق نرسد. ولی آخرالامر اراضی ابتیاع گردید، راه وصول به بنا ایجاد، حجر زاویه مستقر و فعّالیّتهای ساختانی آغاز شد. در اثنای این رویداد فتنهٔ ناقضین عهد و پیان منجر به مسجونیت حضرت عبدالبهاء در مدینه مصنهٔ عکّا شد و وجود مبارک به خطر افتاد و اگر چه برای مدّتی فعّالیّتهای آن حضرت کاهش یافت یا به کلّی متوقف گردید، کار ساختان مقام اعلی بر جبل

كرمل هرگز دچار وقفه نشد.

در سال ۱۹۰۸ دورهٔ استبداد حُکّام عنانی به پایان رسید و حضرت عبدالبهاء آزادی خویش راباز یافتند. نوروز سال بعد، ۲۱ مارچ، صندوق حاوی رمس اطهر حضرت باب را که در میان صندوقی مرمرین، هدیهٔ احبّای رنگون قرار داشت، در محلّی زیر بنایی که آن حضرت با عزمی تزلزل ناپذیر و با درد و رنج ساخته بودند، نهادند. حدود چهل سال بعد حضرت شوقی افندی ولی محبوب امرالله مبادرت به تزیین و تکیل آن مقام نموده و بنائی محکم و زیبا متوّج به قبّه نی ذهبی ساختند و امروزه این قبهٔ نورانی در قلب جبل کرمل، کوه خدا و کرم الله، مرکز جامعهٔ دانم الاتسّاع روحانی جهانی می درخشد. آن فانوس دریایی، شعاع نوری است برای هدایت سفینهٔ بشریت به ساحل امیّد.

## ضميمة 1 محاصرة كربلا

بهترین و کامل ترین شرح بلوا و آشوب ناگهانی در کربلا، پیامی شصت و شش صفحهای از سرهنگ دوّم فارانت کمیسر ویژه بریتانیا خطاب به سر استراتفورد کانینگ<sup>(۱)</sup> (که بعداً به وایکونت استراتفورد دو ردکلیف<sup>(۱)</sup> ملقّب گردید)، سفیر بریتانیا در استانبول است.<sup>(۱)</sup> توصیف وی از وضعیت و شرایط کربلا بسیار قابل ملاحظه است:

شهر کربلا در فاصلهٔ سفری چهار ساعته از ساحل راست رود فرات قرار دارد که دارای مرز مشترک با صحرای سوریه و شامات است، و از سمت جنوب غربی بغداد در حدود ۵۵ میل فاصله دارد. محیط این شهر در حدود  $\frac{7}{4}$  میل و محاط به دیواری آجری به ارتفاع تقریبی ۸ متر (۲۶ پا) و دارای ۲۹ برج و بارو است که هر کدام ظرفیت یک عَرّاده توپ را دارا است. بغداد شامل 72 خانه تنگ درهم فرو رفته متصل به یکدیگر است که به فاصله 73 متر از یکدیگر قرار دارند. کوجه ها بسیار تنگ و باریکند و قسمت فوقانی منازل به جان پناه آجری و محجّر باریکند و قسمت فوقانی منازل به جان پناه آجری و محجّر

<sup>1-</sup> Sir Stratford Canning

<sup>2-</sup> Viscount Stratford de Redcliffe

۳- سند وزارت خارجه به شیارهٔ ۲۶۸/۱۰۸ مورُخ ۱۵ مه ۱۸۶۳ منصرٌ به نامهٔ بیستم سه ۱۸۶۳ فساراتت خطاب به شیل. قام نقل قوها که در این ضمیمه فاقد شیاره هستند از همن سند اغذ شدهاند.

محصورند که از آنها می توان بدون آن که در معرض دید قرار گیرند، آتش گشود. شهر دارای شش دروازه میباشد که سه دروازه آن بسیار کوچکند. مرقد امام حسین (ع) بنای زیبائی است که تقریباً در مرکز شهر واقع و مرقد برادرشان حضرت عبَّاس (ع) در بخش جنوب شرقی آن شهر و در فاصلهٔ تقریباً • ۲۵ یاردی دروازهٔ نجف قرار دارد. شهر با باغها و باغجدهائی که نزدیک به دیوارها هستند، احاطه گردیده و فقط معبر کوچکی برای عابری پیاده بین آنها فاصله دارد. بستانها مملو از نخلهای تنومند خرما است که نهرهای متعددی بین آنها جدایی انداخته است. این باغها تا مسافتی چند از شهر امتداد دارند و مشاهده آن جز با قرار گرفتن در پای دیوارها امکان ندارد. استحكام آن ناشي از موقعيت خاص آن است امّا به نظر من فقط چند لشکر ورزید، قادرند در اندک زمان آن را تسخیر غایند. اکثر منازل به ایرانیانی که از نسلها پیش کشور خودرا ترک کرده و در آنجا سکونت گزیدهاند، تعلّق دارد و بسیاری از افراد متمّول ایرانی در کربلا صاحب ملک و خانه میباشند که به هنگام نیاز بدانجا پناه جسته و یا در صورت تمایل در سنین کهولت در یک چنین مکان معزّزی ساکن گردند.

جمعیّت کربلا بین ده الی بیست هزار و هشتاد هزار نفر در حال تغییر و نوسان است. طبق اطلاّع واصله هنگام ورود زائرین خیابانهای شهر غالباً غیر قابل عبور گردیده و خانه ها اکثراً به حیاطهای کوچکتر تقسیم و گاهگاهی یکصد نفر در چنین منزلی سکونت می نایند، در حالی که وضعیت ظاهری خانه

گنجایش حدود نصف این تعداد را به دشواری نشان میدهد. زائرین فقیر تر در حیاط و صحن مساجد رحل اقامت میافکنند. در کربلا طبقه کارگر، یعنی نانواها، مغازه دارهای کوچک و کارگران روزمزد همه ایرانی بودند.

نجیب پاشا به نمایندگان ایران، انگلیس و فرانسه اخطار نموده بود که قصد دارد به کربلا حمله کند. در تاریخ ۱۹ شوال ۱۲۵۸ قری مطابق ۱۸ نوامبر ۱۸٤۲ میلادی در یادداشت مشروحی خطاب به نمایندهٔ دولت ایران در بغداد پس از بیان تاریخچه ای از شورش و بلوا در کربلا و عواقب آن، چنین به روشنی اخطار داد:

امّا، نظر به مجاورت تربت مطهّر حضرت على و امام حسين عليها السّلام، فكر كردم وظيفه دارم به زيارت آن دو امام همام بشتام؛ با اين عزم فرخنده و تصميم خجسته عزيت آن ديار غودم، كه ياغى مذكور در فوق البراهيم زعفران (۱) پيغام داد كه اگر من به همراه سربازان و سپاهى وارد شوم، به من اجازه ورود خواهد داد. براى من محقّق گرديد كه وى اسباب مقاومت را فراهم غوده است. در چنين وضع و حالتى انصراف از مقصودى كه اعلام شده بود، كارى بس دشوار مى غود و چنانچه خبر اين انصراف به خارج انتشار مى يافت، امكان داشت خداى نكرده در كلّ نظام حكومتى تأثير بگذارد و بى اعتنائى به تظلّات اتباع وفادار و

۱- در گزارشش این نام را ایراهیم زعفرانی ذکر کرده است.

ستردیده که مقدّس ترین امانت خدا نزد ما میباشند، مخالف و مغایر با تمام مقرّرات و موازین اعم از عدل و انصاف میباشد. از این رو در ظلّ عنایت مقام امپراطوری و تأیید خداوند متعال به سرکوبی و مجازات یاغیان مصمّم شدم تا به عنوان درسی روشن و اخطار سریعی برای سایر همگنانشان باشد. اگر چنان که شایع است، وی در صدد مقاومت برآمده باشد، من با قوّه قهریه وارد میشوم و او را وادار به تسلیم خواهم کرد. نفوس بسیاری از اتباع ایرانی در شهر مذکور زندگی میکنند. از این پس آن مقام عالى نبايد از طرف اين نفوس ادّعايي داشته باشند؛ آنها مىتوانند با فرزندان، خانوادهها و اموال خويش از آنجا خارج شوند... در واقع آنها نباید دز ساعات درگیری در آن شهر حضور داشته باشند، زیرا با وضعیت شهر این مکان مغایرت تام دارد. بنابراین شها باید از لحاظ رعایت و هم آهنگی و انجام وظیفه در چنین موارد بی درنگ این حقایق را به اطلاّع نفوس ذیعلاقه برسانید و آگاهی حاصل شود که این پیام برای درخواست چه کمک دوستانهای تحریر و ارسال گردید و به محض دریافت به موجب آن عمل خواهید غود و جواب مرحمت می نمایند.(۱)

به هر حال گزارش آقای فارانت روشن میسازد که اخطاری به ایرانیان برای ترک کربلا داده نشده بود: "ملاها نیز احساسات مذهبی مردم را تحریک و به آنها تلقین میکردند که این جهادی مقدّس است و آرمانی عمومی در بردارد.

۱- سند وزارت خارجه به شارهٔ ۲۶۸/۱۰۸ مورّخ ۱۸ نوامبر ۱۸۶۲ منضمٌ به نامهٔ ۲ مه ۱۸۶۳ فارانت به شیل

سیدی ایرانی که در آنجا حضور داشت، برای من تعریف غود عدّهٔ زیادی از ایرانیان در منازعه شرکت کردند یا کمک غودند و این که خود او از جمله اشخاصی بود که شهر را ترک ننمودند، زیرا فکر نمیکردند شهر سقوط کند؛ ضمناً شایعاتی انتشار یافته بود که شاه نیروی عظیمی را به کمک آنها می فرستد؛ او همچنین اظهار داشت ایرانیانی که مایل یا قادر به حمل اسلحه نبودند، مجبور به پرداخت پول شدند ... آنها چنین استنباط می کردند که چون قنسول ایران به آنها دستوری برای ترک شهر نداده است، آنها در امن و امان هستند."

در عوض آقای فارانت گزارش میدهد: "قنسول ایران در جواب نامه پاشا به التماس افتاد که حمله مورد نظر را به تعویق اندازد و اگر شهر در اثر حمله مهاجمین سقوط غاید عده زیادی از مردم بیگناه (اتباع ایران)، که در حال حاضر قادر به خروج از کربلا نیستند، دچار رنج و عذاب میشوند ... و اگر او لشکر کشی را مدّت ٤ یا ٦ ماه به تأخیر اندازه، وی خواهد توانست تر تیب امور ایرانیان را بدهد و برای این کار خود بجالی داشته باشد که بتواند به کربلا عزیمت غاید و آنها را از آنجا خارج سازد.

کنسول ایران سه روز قبل از دریافت نامه پاشا تأکید می نمود که محرمانه به رئیس العلیاء حاجی سیّد کاظم رشتی این چنین خصوصی نوشته بود: "از قرار مسموع پاشا قصد ورود به کربلا را دارد و اگر او مصمّم برای این کار باشد، حتماً خواهد آمد. او دیگر یک علی پاشا نیست. به ایرانیان بگوئید بهتر است کربلا را ترک نمایند." پس از دریافت نامه رسمی پاشا، او مجدّداً تصمیم قطعی پاشا را به رئیس العلیاء (سیّد کاظم) مرقوم غود و از او خواست که به تمام ایرانیان بگوید آن شهر را ترک نمایند و نامه را به وسیله شخص مطمئنی ارسال داشت. امّا به نظر می رسد هرگز به مقصد واصل نگردید، زیرا رئیس العلیاء داشت.

اعلام مي كند كه از او كتباً خواسته بود كه به كربلا بيايد.

فارانت در گزارش خود ادامه می دهد: "پاشا به پیشنهادات کنسول ایران اهیت نداد. والاحضرت ظل السلطان (فرزند شاه فقید ایران که یک پناهنده بود) به اتّفاق حاجی سیّد کاظم رئیس العلهاء و سیّد وهاب حاکم کریلا<sup>(۱)</sup> و سیّد حسینی و سیّد نصرالله که از متنفّذین کربلا هستند، به اردوگاه پاشا در مصیّب آمدند و چهار روز در حضور او بودند. پاشا به آنها اظهار داشت که قصد آسیب رساندن به مردم را ندارد ولی کربلا، که متعلّق به سلطان می باشد، سر به شورش برداشته..." امّا وی مایل به مصالحه بود، البته در صورتی که اهالی کربلا تسلیم حاکمیت او بشوند و اجازه دهند سربازان در شهرشان مستقر گردند.

فارانت می افزاید: "پاشا به والاحضرت ظلّ السلطان و رئیس العلماء قبل از این که از خیمهٔ او خارج شوند گفت که به تمام ایرانیان هشدار دهید که خودشان را از حرامی ها<sup>(۱)</sup> جدا سازند (و نامه ای هم در این خصوص به شاهزاده تسلیم نمود) که اگر آنها نتوانند شهر را ترک نمایند بایستی همگی در مملّدای از شهر جمع شوند یا این که با خانواده و اموالشان در صحن مراقد امام حسین و حضرت عبّاس پناه ببرند، زیرا او مصتم بود چنانچه اهل کریلا از اوامر او سرپیچی کنند دست به اقدامات شدیدی بزند..."

فارانت از دومین مراجعهٔ حاجی سیّد کاظم و علیشاه ظلّ السّلطان به غایندگی از مردم کربلا خبر می دهد که این بار به اردوی سعدالله پاشا سرهنگ اعزامی نجیب پاشا برای محاصرهٔ شهر، رفتند. فارانت می نویسد: "اوایل ماه

۱- حاکم اسمی که بنا به میل خود و یا تحت فشار اوضاع و احوال با اشرار منتقق بود.

ژانویه [سال ۱۸٤۳ میلادی] کنسول ایران به اتّفاق سیّد ابراهیم قزوینی<sup>(۱)</sup> از بغداد به جادر نجیب یاشا در اردوگاه مصیب وارد شدند. حال یازده روز بود که سیاهیان در مقابل کربلا مستقر بودند و زد و خوردهای شدیدی صورت گرفته و تعداد کثیری از طرفین به هلاکت رسیده بودند. مذاکرات ملاً عبدالعزیز (کنسول ایران) و سیّد ابراهیم با نجیب پاشا به نتیجهای نرسید و بنا به گزارش فارانت، "کنسول ایران و رئیسالعلماء پس از گذراندن چهار الی پنج روز در اردوگاه پاشا به بغداد، مراجعت غودند. گفته می شود که در کربلا رئیس العلها، حاجى سيد كاظم (او هم همين را به من گفت) نامهاى به كنسول ايران و سيد ابراهم قزوینی نوشت و از کنسول خواهش و تمنا غود به کربلا بیاید، زیرا احضور او لازم و ساعت خطر فرا رسیده بود. ٔ نامه مزبور در حدود دو ساعت بعد از ترک اردوگاه پاشا بدست آنها رسید. شایعات در شهر بسیار منتشر شده بود که شاه ایران قشونی متشکل از بیست هزار نفر به کمک آنان می فرستد و این مطلب بد ایرانیانی که داخل شهر بودند، اطمینان زیادی بخشید - ایرانیان به من اطلاع دادهاند که این شایعات را شنیده و بسیاری این شایعات را باور کرده بودند و همچنین بسیار قاطعانه به من اطمینان دادند که قنسول آنها هرگز نامدای خطاب به آنان نفرستاده و ارتباطی هم نداشته است و پس از آگاهی از این که به بغداد برگشته، تصور غیکردند دیگر خطری وجود داشته باشد،

شخص قنسول هم ادّعا دارد که به رئیس العلماء حاجی سیّد کاظم نامه نوشته که شخص اخیر جداً منکر این مطلب است...

فارانت مینویسد: "... دیوارهای شهر روزانه مملو از جمعیّتی بود که بدترین دشنامها و ناسزاها را به سلطان میدادند و سپاهیان و مذهب آنان را

۱- سیّد ایراهیم قزوینی خصم سیّد کاظم بود که خودش در زمان این آشوب کربلا را بکلّی ترک کرد.

مورد لعن و طعن قرار میدادند. بزرگان شهر در کربلا آنچه در توان داشتند، برای تحریک عِرقِ مذهبی شیعیان علیه سنی ها به کار می بردند. به من گفت شده که علماء نیز بسیار فعّال بودند و چون نمی توانستند در نبرد شرکت کنند، خرابیهای وارده به دیوارها را مرمّت می کردند. آنها در مساجد نیز جمع شده به نماز و دعا می برداختند و با اعلام این نبرد به عنوان جهاد، مردم را تشویق و تحریک می نمودند."

و بعد نوبت حمله نهائی رسید. فارانت گزارش میکند: "قبل از صبحگاه روز ۱۳ ژانویه قوای مهاجم به همراهی بخشی از سپاه اصلی از اردوگاه حرکت کرد و در پای توپخانه متوقف شد. سربازی جلو رفت و چهار دست و پا از شکاف بالا رفت و دید که نگهبانان جایگاه خود را رها کرده اند و معدودی که باقی مانده اند، در پایین دیوار دور آتش به خواب رفته اند. سرباز نزد سرعسکر(۱) مراجعت کرده آنچه را رؤیت غوده بود، گزارش داد.

آنگاه به گروه مهاجم سپاه امر به پیشروی داده شد."

دامره و کشتار حکفرما گردید. فارانت اظهار می غاید به حریم مرقد حضرت عبّاس(ع) تجاوز شد. امّا سعداللّه پاشا شخصاً مداخله غود و از نقض حرمت حرم حضرت امام حسین(ع) جلوگیری غود. سردسته های پر نخوت از شهر فرار کردند و چنان که فارانت توضیح می دهد، "علّت اصلی وقایع امور اخیر در کربلا را می توان به رؤسای آن محل نسبت داد که از حرامی های مخالف با دولت حمایت و پشتیبانی می غودند و به هنگام خطر معرکه را ترک غوده دولت حمایت و پشتیبانی می غودند و به هنگام خطر معرکه را ترک غوده بیگناهان و بی پناهان را در مقابل خشم و غضب سپاهیان رها کردند." فارانت گرارش می دهد: "بعضی از نفوس از روی دیوارها می پریدند و قطعه قطعه

می شدند در حالی که سایرین در منازل والاحضرت ظل السلطان و حاجی سید کاظم رئیس العلماء پناه می گرفتند. جناب سید کاظم حیاطی را در خانه اش به من نشان داد که در آن شصت و شش نفر از هر سن و سال، زن و مرد، هنگام فرار از خشم سربازان دچار خفگی شده یا فشرده شده جان باخته بودند... ش

فارانت در گزارش خود چنین ادامه میدهد: "هیچ فردی از خانواده سلطنتی و هیج ایرانی صاحب رتبه و مقامی به هلاکت نرسید. مصیبتزدگان همگی از طبقات فقیرتر، مغازه داران کوچک و کارگران و نیز معدودی از نفوس دانشمند بودند. همسر شاهزاده هلاكو ميرزا (كه دختر مرحوم شاهزاده حسینعلی میرزا والی فارس و از منسوبین نزدیک شاه ایران است) به دست سربازی به شدّت مجروح شد... سربازان سیّد محمّدعلی موسوی، کاتب رئیسالعلها، سیّد ابراهیم قزوینی را دستگیر و به زور وادار به حمل اموال غارت شده به خارج از دیوارها نمودند. او به سربازان گفت که کیست امّا نمری نداشت. به محض وصول به خارج از دروازه شهر، سرش را از تن جدا کرده برای دریافت جایزه به معضور متصدی مالی سرعسکر پاشا، که مرد جوان و بسیار محترمی بود، بردند... سربازان به خانهٔ اللّهورديخان (عموى شاه) نيزكه به وسيلهٔ اعراب محافظت میشد، وارد شدند. وی به درون چاهی پرید تا جان خود را نجات دهد. يكي از نوكران اللَّهورديخان رفت و سرعسكر را از اين جريان آگاه غود. او نیز بلادرنگ عدّهای از افراد خود را برای نجات او اعزام داشت. آنها خان را که از سرما در شرف مرگ بود، نزد سرعسکر آوردند. به دستور او خان را به حرم حضرت امام حسین(ع) بردند و در آنجا پناه دادند. این که چرا خان قبل از عاصرهٔ کربلاشهر را ترک بنموده بود، از اسرار است. گفته میشود او در توصیه به ایرانیان برای ماندن در شهر بسیار فعّالیّت داشته است."

گزارشهای اغراق آمیز ملا عبدالعزیز، نماینده ایران در بغداد، به تشدید

بحران کمک کرده بود. وی که در انجام وظایف خود به وضوح سستی و تهاون ورزیده بود، بعد از اتمام محاصره و اطلاع از شدّت مصیبت و وخامت اوضاع احساس خطر نمود و سعی کرد سریعاً از بغداد فرار کند. اگرچه گزارش او به حاجی میرزا آقاسی صدر اعظم ایران که ذیلاً نقل میگردد، پر آب و تاب و غیر قابل اعتاد است، ولی آنقدر جالب است که ارزش خواندن را دارد.

او نوست: "ملخّص کلام آن که، احدی در کربلا باقی نمانده و آنهائی هم که در قید حیاتند یا مجروح و برهنداند یا درمانده و بی سر و سامانند. آن طوری که تعریف میکنند، حدود پنج هزار نفر در حرم حضرت عبّاس(ع)(۱) کشته شده اند و اموالِ غارت شده غیر قابل تخمین است. برای کسی چیزی باقی نمانده است. هر چه مردم ایران در تملّک داشته اند، به این مکان آورده شد؛ بعدها معلوم خواهد شد چه مقدار از اموال ایرانیان آنجا بود... آنچه علی نتی میرزا و امام وردی میرزا (پسران فتحعلیشاه) در تملّک داشتند، به غارت رفت حتی زنان را لخت کردند ... زنان کسانی که کشته نشده بودند، اسیر شدند... ملاّ علی یکی از مأموران علی پاشا اکنون در خدمت محمد نجیب پاشا است، به وساطت و شفاعت زنان برخاست. سرهنگ سعدالله پاشا پاسخ داد: "سربازان بدون زن شفاعت زنان برخاست. سرهنگ سعدالله پاشا پاسخ داد: "سربازان بدون زن

"علاوه بر آنچه نقل کردم، دو حرم به سربازخانه تبدیل شده و تمام سپاهیانی که در کربلا هستند، با اسب و گاو در این دو مرقد مستقر شدهاند. حیوانات را به غرفههای زیارتگاه و حوزهٔ علمیه بسته و حجرهها و راهروها را علل استقرار خود قرار دادهاند. روزی دو مرتبه با طبل و گروه موزیک داخل زیارتگاه به نواختن می پردازند. اگر قصد مجازات کسی را داشته باشند، در

۱- برادر حضرت امام حسین

زیارتگاه حضرت امام حسین(ع) اجرا میشود... بقیّه شیعیان که در نجف، هیلا<sup>(۱)</sup>، کاظمین و بغداد باقی ماندهاند، آن چنان دلسرد و افسرده میباشند و روحیه خود را باختهاند که حتی جرأت گریستن بر این مصیبت را ندارند.

آنان که در منازل شخصی حاجی سیّد کاظم (رئیس العلماء) و علیشاه ظلّ السلطان بودند، همه سالم باقی مانده اند... حدّاکثر دویست نفر در حجرات بیرونی خانهٔ حاجی سیّد کاظم کشته شده اند...

محاصره از شروع تا خاتمه آن ۲۶ روز ادامه یافت و از روزی که پاشا به من اطّلاع داد که سپاهی به کربلا می فرستد تا زمانی که بدانجا وارد شدند، بالزده روز طول کشید و علیر غم تمایل من که شاید او این کار را به تأخیر اندازد تا رعایای ایران بتوانند کربلا را ترک نمایند، وی نه تأخیر کرد و نه فرصتی برای جنین اقدامی به آنها داده شد...

بواسطهٔ این شرایط محیط ماندن خدمتگرار وفادار آن حضرت در بغداد بی مورد است و چون عجالتاً وجهی از کرمانشاه به اینجانب نرسیده، چنانچه تلطّفاً مرحمت نمائید و به شجاعالدوله مرقوم دارید سریعاً مقداری وجه برای خدمتگزار ارادتمند شها بفرستد تا بتواند مقداری از دیون (۱) خود را تأدیه کند، امکان دارد بتوانم ظلّالسّلطان (۲) را همراه بیاورم (۱)

۱- Hillah معلوم نشد کجاست. معین می نویسد ناحیه ای در شرق بنداد موسوم به حوض هبلانه وجود دارد که به هیلانه یکی از قهرمانان منصور خلیفه که نزد او پایگاهی والا دان، ه منسوب است - م

۲- ملاً عبدالعزیز از ترس طلبکارانش جرأت هزیمت به کربلا را نداشت و سند کاظم با الحاح از او خواسته بود که از آن شهر مقدّس دیدن نماید.

٣- ظلُّ السلطان در مضيقه نبود و حضورش در ايران چندان مورد علامه نبود

٤- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ٦٠/٩٥ (بدون تاریخ) منضمٌ به نامهٔ ٤ فوریهٔ ١٨٤٣ نسبل به أبردین

سرهنگ دوّم فارانت در انتهای گزارش مفصل خود دربارهٔ محاصرهٔ کربلا نوشت: "آخرین گزارشهای واصله از کربلا حاکی از آن است که شهر کاملاً آرام و جمعیّت آن یوماً فیوماً در حال افزایش است.

#### ضمیمه ۲ شهادت حضرت اع*لی*

سرهنگ شیل شهادت حضرت اعلی را در تاریخ ۲۲ جولای ۱۸۵۰ به لرد پالمرستون وزیر امور خارجه انگلستان چنین گزارش نمود:

مؤسس این فرقه در تبریز اعدام گردید. با آتشبار تیر کشته شد و مرگ او باعث خواهد شد که وجههای باز به این دیانت دهد و باعث توسعه و انتشار آن گردد. موقعی که گرد و دود ازّلین آتشبار فرو نشست باب ناپدید شده بود و خلائق اعلام کردند که او به آسان رفته است. تیرهای آتشبار طنابهایی را که به آن بسته شده بود پاره پاره کرده بود. ولی بعد از اندکی جستجو او را پیدا کرده دوباره آوردند و کشته شد.

پیروان باب معتقدند که مرگ او هیچ تغییری در وضع آنان نخواهد داد چون روح باب همیشه وجود خواهد داشت.<sup>۳(۱)(۲)</sup>

در زمان شهادت حضرت اعلی استیونس<sup>(۱۲)</sup>، کنسول انگلستان، در تبریز نبود و برادرش جرج<sup>(۱)</sup> مسئولیّت کنسولگری را به عهده داشت. او واقعه را به اطلاّع شیل نرسانده بود. در تاریخ ۲۲ جولای استیونس به تبریز مراجعت غود و این غفلت را جبران کرد و در گزارشش اضافه غود که جسد حضرت اعلی و حواری ایشان "به خندق شهر انداخته شد که طعمهٔ سگها گردید."(۱۱)(۱)

١- نقل ترجمه از صفحة ٤٠٢ كتاب "عهد اعل" اثر ابوالقاسم افنان

۲- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۱۵۰/۱۵۲ - R.W. Stevens

<sup>0−</sup> نقل ترجمه از صفحة ٤٠٢ كتاب "عهد اعلى"

در ۱۵ اوت شیل به پالمرستون نوشت: اگرچه اظهار نظر و ابراز عقاید نمایندگان خارجی برای صدر اعظم ایران قابل قبول (یا قابل هضم) نیست، ولی وظیفهٔ خود می دانم که هرگاه از اعبال منافی با حیثیت انسانی که در این کشور انجام می شود آگاه شوم به اطّلاع او برسانم. مطمئنم در اینگونه موارد بدون این که امیر نظام جوابی به من بدهد شاید محرمانه اقدامات مساعد انجام دهد." او به گزارش خود ادامه داده می نویسد که بنا به گزارش کنسول تبریز جسد حضرت اعلی "به دستور برادر امیر نظام به داخل خندق شهر انداختند تا طعمهٔ سگها گردد که البته طعمهٔ سگها گردید." (۱)(۱) او رونوشتی از نامه ای را که در این خصوص به صدراعظم نوشته بود ضمیمه کرد. آنچه که او به میرزا تق خان نوشت به شرح زیر است: (۱)

حضرت عالی کاملاً مستحضرید که دولت بریتانیا چقدر در مواردی که امور با حیثیت و اعتبار و شرافت دولت شها سر و کار دارد، علاقهٔ خاص نشان می دهد و بر همین اساس من شرح وقایعی را که اخیراً در تبریز به وقوع پیوسته و امکان دارد که به نظر جناب عالی نرسانده باشند به حضور تان تقدیم می نمایم. اعدام باب در تبریز و در تحت شرایطی که انجام گرفت اگر در مجلات و روزنامههای اروپایی انتشار یابد باعث بی اعتباری سفرای ایرانی خواهد شد. بعد از تیرباران باب، جسد او را به دستور وزیرنظام به خندق دور شهر انداختند که طعمهٔ سگهاگردد. این عمل شبیه اعبال قرون گذشته است و تصوّر نمی کنم در حال حاضر در هیچ کشوری از سیبری و چین گرفته تا انگلستان این گونه

١- نقل ترجمهٔ نامه از صفحهٔ ٤٠٣ كتاب "عهد اعل"

۲- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۱۰/۱۵۳

٣- ابوالقاسم افنان تاريخ اين نامه را در كتابش "عهد اعل"، ٣ اوت ١٨٥٠ ذكر ميكند.

اتفاقات روی دهد. چون احساس کردم که این موضوع با توافق حضرت عالی نبوده است و ضمناً باعث تشویش خاطر در اروپا خواهد شد صلاح دیدم که این یادداشت دوستانه را به حضورتان ارسال دارم تا حضرت عالی بی خبر از وقایع نباشید. (۱۲٪۱)

بالمرستون در هشتم اکتبر چنین پاسخ داد... دولت علیاحضرت با این اقدام شها دربارهٔ نحوهٔ رفتار با جسد مدّعی بابیت که در تبریز اعدام گردید و به اطّلاع امیرنظام رسانیدید موافق است. (۱۳۶۰)

١- نقل ترجه از "عهد اعل"، صفحة ٤٠٢

۲- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۱۰/۱۵۳ مورُخ ۱۲وت ۱۸۵۰ ترجمهٔ تیلور تامسون

٣- "عهد اعلى"، ص٤٠٣

• • 

#### ضمیمه ۳ مقدّمهای بر واقعهٔ نیریز

سرهنگ شیل که بعد از غیبتی طولانی به محل خدمت خود در طهران مراجعت کرده بود، در تاریخ ۱۲ فوریه ۱۸۵۰ به لرد پالمرستون چنین گزارش داد:

"... اخیراً ضوضای شدیدی در یزد رخ داد ولی حاکم شهر با کمک روحانیت موفق گردیدکه آنرا سرکوب نماید.

محرّکین شورش طرفداران فرقهٔ جدیدی بودند به نام بابی متشکل از چنان تعدادی که حاکم را مجبور به پناهندگی در ارگ نمود که آنجا را هم محاصره کردند. ملاّها با آگاهی از این که پیشرفت بابیت در حکم زوال قدرت آنها است، تصمیم به نجات حاکم گرفتند و عوام را به نام دین به حمله به این فرقهٔ جدید کفّار فرا خواندند. بابیها مغلوب و مجبور به فرار به ولایت مجاور یعنی کرمان شدند...

به نظر می رسد که عقائد دین جدید در ایران گسترش پیدا می کند. باب مؤسس آن که خود را به این نام مجعول خوانده، شیرازی است و در آذربایجان زندانی است. امّا او در تمام شهرهای بزرگ، پیروانی دارد که با تعصب و استقامت که غالباً در بین مؤمنین به عقاید جدید دیده می شود، آمادهٔ روبرو شدن با مرگ هستند... باب ادّعا می کند که امام مهدی، یعنی آخرین امام است که از انظار ناس غایب شد امّا منتظرند دوباره در روی زمین ظاهر شود. احکام او برای مؤمنینش جایگزین احکام قرآن است. آنها ند تنها او را رهبر دین خود می دانند، بلکه از او به عنوان سلطان دنیوی ارض اطاعت می کنند و معتقدند که می دانند، بلکه از او به عنوان سلطان دنیوی ارض اطاعت می کنند و معتقدند که جمیع سلاطین دیگر جهان باید در مقابلش سر تسلیم فرود آورند. آنها علاوه بر

این عقیدهٔ نامناسب، عقائد دیگری هم که به حال جامعه مضّر و خطرناک است اتخاد کردهاند...

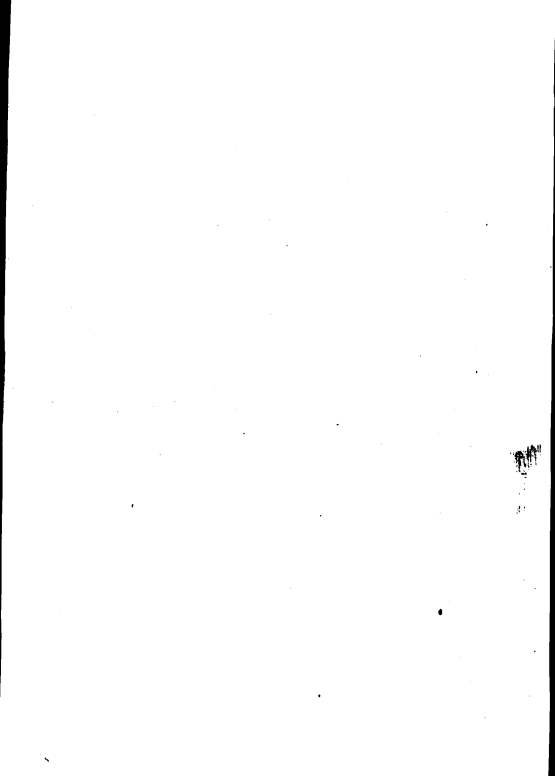
تقلیب به زور شمشیر هنوز مشاهده نشده، مباحثه و الهام آسهانی وسیلهٔ تلقین یا نیل به ایمان در دیانت باب است که اگر به حال خود رها گردند، اصول و عقائد نه چندان نوین این واعظ بدون شک اهتیت خود را از دست خواهد داد و فقط تضییقات پیروان است که آنها را از فراموشی و پی اعتنایی نجات می دهد و بد بختانه تمام مؤمنین به این دیانت از دین اسلام هستند. اسلام در بجازات مسلمان مرتد انعطاف ناپذیر است. لذا اولیای امور مملکتی و مذهبی هر دو علاقند هستند که این فرقه را ریشه کن سازند.

حدس زده می شود که این دین طرفدارانی دو آتشه از هر طبقه در طهران به دست آورده که حتی شامل پیاده نظام و توپخانه هم می شود و تعداد آنها در این شهر شاید به دو هزار نفر بالغ گردد."(۱)

واقعهٔ یزد که به وسیلهٔ وزیر مختار انگلستان به وزیر امور خارجه گزارش شد، به فعّالیتهای شخصی به نام محمّد عبداللّه که اظهار ایمان به دین جدید نمود، مربوط می شد. در آن زمان وحید در یزد بود و بی محابا ظهور قائم را به مردم ابلاغ می کرد. نوّاب رضوی مرد صاحب نفوذ شهر که از وحید به همان اندازه نفرت داشت که سعیدالعلهاء از قدّوس، در صدد طرح نقشه و دسیسهای برای از بین بردن او بود. علیرغم دستور و نهی وحید، محمّد عبداللّه با برنامه های خود پیش می رفت که به درگیری با عبّال حکومت و مرگ او منجر برنامه های خود پیش می رفت که به درگیری با عبّال حکومت و مرگ او منجر شد. وحید مجبور شد شبانه، پای پیاده یزد را ترک کند. خانهاش در یزد غارت و خادمش حسن، گرفتار و کشته شد. وقتی که سواران اعزامی دشمنانش در

۱- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۱۵۰/۱۵۰ مورّخ ۱۲ فورید ۱۸۵۰

جستجوی او بودند، او در کوهها مخنی شد و از راههای کوهستانی خود را به بوانات در ایالت فارس رساند. در آنجا عدهٔ زیادی با تمام وجود از او پشتیبانی غودند که شیخ الاسلام مشهور بوانات موسوم به حاجی اساعیل در زمرهٔ آنها بود. وحید بعداً از راه فسا به سوی نیریز رفت.



#### ضمیمه ۴ شهدای سبعهٔ طهران

در سال ۱۸٤۹ میلادی، پرنس دالگوروکف وزیر مختار روس در طهران به دولت ایران معترض گردید که در اثنای عبور جهت عزیت به حضور شاه، مجبور شده شاهد روی زمین کشیده شدن هشت تن از مجرمینی باشد که به خود می پیچیدند. مجازأت اعدام آنها در حضور شاه اجرا شده بود. دالگوروکف، فرستادهٔ سیاسی تزار روسیه، مواجه شدن با چنین منظرهای را اهانتی نسبت به خویشتن تلتی نمود. شیل (وزیر مختار انگلیس) هم از اعتراض دالگورکی حمایت کرد. (۱) پالمرستون نیز به نوبهٔ خود اقدام شیل را مورد تأیید قرار داد. پرنس دالگوروکف در تاریخ ۱۲ فوریه ۱۸۵۰ گزارش ذیل را برای کنت نسلرود (۱) به سنت پیترز بورگ مخابره نمود:

"مردم بر اثر اعدامی که به تازگی در میدان بزرگ شهر طهران به وقوع پیوسته، تحریک شدهاند. اینجانب قبلاً یک بار نظرم را در مورد روشی که سال قبل سپاهیان شاه تحت فرمان شاهزاده مهدیقلی میرزا نسبت به قلع و قمع بابیان به کار بسته بودند، ابراز داشتم و خاطر نشان کردم که چنین روشی از تعصّب آنها نخواهد کاست.

از آن به بعد حکومت در یافته است که طهران مملو از این نفوس متعصّب خطرناک است که مقرّرات اجتاعی را رعایت نمی نمایند و تقسیم اموال کسانی را که از اصول اعتقادی آنان پیروی نمی کنند، توصیه می کنند. وزرای ایران که

۱- سند وزارت خارجه شهارهٔ ۱۸۵۵/۱۰ به تاریخ ۲۷ ژوئیه ۱۸٤۹

نگران اختلال در آرامش عمومی بودند، تصمیم گرفتند بعضی از این نفوس متعصب را دستگیر نمایند و بنا بر آنچه در افکار عمومی شایع است، آن افراد را با توجّه به اقرار خود آنها به ایمانشان در طیّ استنطاق به قتل رساندند. تعداد این افراد منحصر به هفت نفر بود که بر حسب اتفاق دستگیر شدند، چون که تعداد بابیان در حال حاضر در نفس پایتخت بالغ بر هزاران نفر میباشد که به هیچ وجه حاضر به تبرّی از عقیدهٔ خود نمی شدند و با شادی و سرور به استقبال مرگ می رفتند و این را می توان حدّ نهائی تعصّب توصیف نمود. ولی نظر میرزا محد عکس این است و تأکید می کند که این افراد به هیچ چیز اقرار ننمودند و همین سکوت آنها دلیل کافی بر قصور و گناه آنها تعبیر شده است.

تنها می توان بر عدم بصیرت ملازمان شاه و اولیای امور مملکت پادشاهی تأسّف خورد که تصوّر می ایند با چنین اقداماتی می توانند شعلهٔ تعصّب مذهبی را خاموش سازند و نیز بی عدالتی که هادی اقدامات ستمگرانهٔ آنها است و با آن قصد ارعاب مردم را دارند، بدون استثناء علیه اوّلین عابری که به دست آنها می افتد اِعبال می کنند."(۱)

ده روز بعد (۲۲ فوریه سال ۱۸۵۰) شیل به آقای پالمرستن گزارش نمود که ظاهراً توصیهای که از جانب دولت علیاحضرت ملکه انگلستان تسلیم

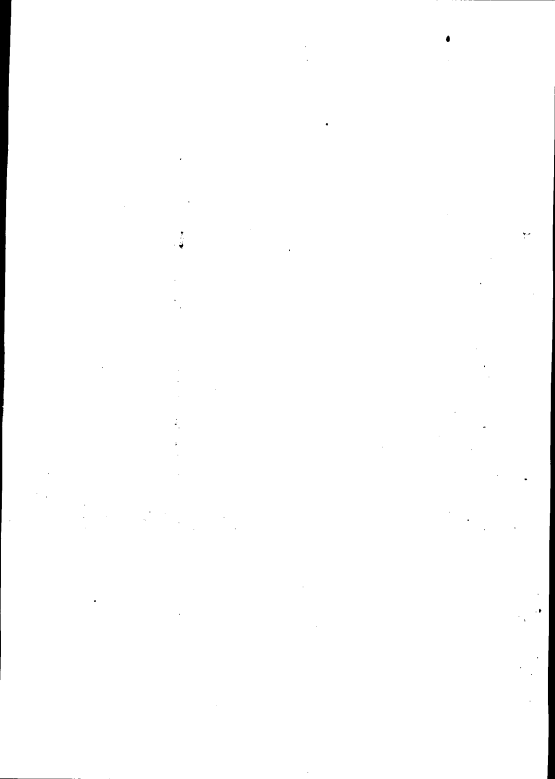
۱- دوسیهٔ شهارهٔ ۱۳۳ طهران، سال ۱۸۵۰، صفحات ۱۰۰۰، ترجمهٔ دکتر فیروز کاظم زاده در Excerpts برس امره در دوسیهٔ شهاره ۱ مستخرجساتی از پسیامهای کتبی پسرنس from Dispatches Written During 1848-1852 (مستخرجساتی از پسیامهای کتبی پسرنس دالگوروکی وزیر مختار روسیه در سالهای ۱۸۹۲ - ۱۸۵۸) که با اجازه از مجلهٔ شهاره ۱ سال ۱۹۹۳، جلد اوّل عالم بهائی. پیامها به عنوان ضمیمه کتاب ایوانف موسوم به The Sabi Uprisings in Iran (قیام بابیها در ایران) منتشر گردیده است.

گردید، مبنی بر این که نبایستی متّهم به هر جرمی را در حضور پادشاه معدوم ساخت، پی تأثیر نبوده است. زیرا چند روز قبل هفت نفر بابی متهّم به توطئه برای قتل صدر اعظم بدون هیچ حادثهٔ غیر منتظره و ناگواری در ملاً عام کشته شدند. شیل اظهار میدارد این واقعیت احتال اجرای اعدامهای علنی را ثابت میکند. میرزا تقخان قبلاً گفته بود که در اعدامهای در ملاء عام خطر ربوده شدن و فراری دادن تبه کار وجود دارد. امّا شیل فکر میکند که در این واقعه نسبت به معدومین احساس همدردی وجود داشت، زیرا داستان توطئهٔ قتل صدر اعظم را عامهٔ مردم باور نداشتند. او افزوده بود هر بابی دستگیر شده اگر ایان خودش دست بردارد، از معدوم ساختن وی صرفنظر می شد و حال آن که همهٔ آنها از چنین کاری امتناع کرده بودند. خود او به صدراعظم گفته بود که اعدام بابیان مطمئن ترین طریقه برای ترویج اصول عقاید آنان می باشد. (۱)

لرد پالمرستون در پاسخ به شیل اظهار داشت دولت فخیمهٔ علیاحضرت ملکه از استاع خبر موافقت ناصرالدین شاه با این توصیه که اعدامها در حضور وی صورت نگیرد، بسیار خوشوقت است، ولی اضافه غود، بحازات نفوس به علّت اعتقادات مذهبی، علاوه بر آن که بی عدالتی و ظالمانه است، اقدامی اشتباه می باشد و منجر به تشویق و ترویج اعتقادی خواهد شد که سعی در فرو نشاندن آن می شود. (۲)

۱- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۱۰/۱۵۰ / به ضمیمهٔ شهارهٔ ۳ مراجعه کنید.

۲- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۲۵۸/۱٤۰ مورّخ ۲ مه ۱۸۵۰



# ضميمة 5 واقعة زنجان

واقعهٔ زنجان از ماه می تا دسامبر ۱۸۵۰ طول کشید و توجه کنسولهای روس و انگلیس را بیش از پیش به خود مشغول داشت و در ۲۵ می سرهنگ شیل به پالمرستون چنین گزارش نمود: "در زنجان ... فرقهٔ بابیان، که رهبرشان مجتهد اعظم شهر است، مبادرت به شورش نموهاند. پنج ساعت بعد از دریافت این خبر یک گردان پیاده، چهارصد سوار و ۳ توب به طرف زنجان حرکت کردند. این اقدام از لحاظ سرعت عمل در قشون ایران بی سابقه بوده است. شاید در اغلب ممالک اروپائی شتابی بیش از آن غیر ممکن باشد "(۱) یک ماه بعد شیل گزارش نمود: "شورش زنجان هنوز خاموش نگشته و همچنان ادامه بدارد. بابیهای شهر با شور و شوق افراد نوایان و با حقیر شمردن زندگی دنیوی که دینشان به آنها القاء نموده، به دفاع از خویش ادامه می دهند."(۱)

پرنس دالگوروکف، وزیر مختار روس، در تاریخ ۳۱ جولای چنین اظهار نظر کرد: "دولت تمام امکانات را به کار بسته که بابیها را مجبور به تسلیم داوطلبانه غاید. محمّدعلی که سرپرستی ۲۰۰ یا ۳۰۰ نفر از این متعصّبان را در زنجان به عهده دارد، در یکی از محمّدهای شهر مزبور سنگر گرفته و ساکنین آن را به وحشت انداخته است. بالاخره امیر مجبور شد اقدامات شدید تری به عمل آورد و محمّدخان، بیگلربیگی سابق تبریز، با یک قشون دو هزار نفری و جهار توپ

۱- سند وزارت خارجه به شارهٔ ۱۸۱/۱۵۱ به تاریخ ۲۵ مه ۱۸۵۰

۲- سند وزارت خارجه به شارهٔ ۱۵۴ /۱۰۰ به تاریخ ۲۰ ژوئن ۱۸۵۰

برای مقابله با آنها اعزام شده است. (۱) دالگوروکف تعداد بابیان را بی اندازه قلیل تخمین زده است.

شیل در تاریخ ۲۲ اوت چنین نوشت: "بابیهای زنجان هنوز آن شهر تقریباً بیدفاع را در مقابل سربازان شاه در اختیار دارند." (۱) روز پنجم سپتامبر گزارش کرد: "... تعداد این متعصّبین به چند صد نفر مرد جنگی تقلیل یافته است؛ آنها با عزمی راسخ به یک جنگ بی نتیجه ادامه میدهند و به هیچ شرایطی برای تسلیم رضایت نیدهند." (۲)

دالگوروکف در چهاردهم سپتامبر گزارش داد: "بابیها که علیه سربازان شاه در مبارزهٔ مرگ و زندگی درگیر هستند، هنوز در مقابل حملات محمّدخان مقاومت می غایند و تنها می توان از شدّت و حدّت مواجههٔ آنها با وضعیت پر مخاطرهٔ خود متحیّر ماند. رهبر آنها ملاّ محمّدعلی به سامی افندی کنسول ترکیه و همچنین به سرهنگ شیل متوسّل شده که وساطت غایند. امّا همکار انگلیسی من عقیده دارد که خیلی بعید به نظر می رسد که دولت ایران مداخله یک دولت خارجی را به طرفداری از فرقه مذکور را بپذیرد. شرای در ششم اکتبر، وزیر مختار روسیه با ابراز ناراحتی گفت: "من فکر می کنم اگر آنها (دولت ایران) توجه جدّی تری به موضوع زنجان مبذول داشته بود، اوضاع به مراتب بهتر بود. الآن ماه است که بابیها در مقابل ۵۰۰۰ نفر از زبده ترین سپاهیان شاه می جنگند و

۱- دوسیهٔ شهارهٔ ۱۳۳، طهران، ۱۸۵۰؛ صفحات ۱-۷۰۰. برای تفصیلات به ضمیمهٔ ۶ یادداشت ۳ مراجعه کنید.

۳- هان

۵- دوسیهٔ شهارهٔ ۱۳۵، طهران، ۱۸۵۰؛ صفحهٔ ۱۹۵۰. برای تفصیلات به یادداشت شهارهٔ ۲ در ضمیمهٔ شهارهٔ ۶ مراجعه کنید.

117

محمدخان که اکنون سه قسمت از شهر را در حیطهٔ تصرّف خود دارد، غی تواند قسمت چهارم را که بابیها در آن برای خود سنگر ساخته با شجاعت و خشمی که بهتر بود برای امر بهتری به کار می رفت از آن دفاع می کنند، تصرّف غاید... (۱) دالگوروکف در نهم نوامبر طیّ یادداشتی که عابره غود، جنین نوشت: اخیراً افواج نظامی جدیدی برای مقابله با بابیهای زنجان اعزام گردیده است. متهم شده که با میر اصلان خان والی شهر، که یکی از دائی های شاه است، متهم شده که با حرکات نسنجیدهٔ خود موجد مقاومتی شده که بابیها در مقابل قشون شاه از خود نشان می دهند. (۲) بالاخره در ۲۱ دسامبر دالگوروکف توانست گزارش کند که: "آشوب زنجان خاتمه یافته است. بعد از محاصره ای که ۲ ماه به طول انجامید، سربازان شاه مرکز شورش را از بین برده اند. بابیها که تا آخرین نفس از خود دفاع غودند و تعداد آنها به بیست نفر تقلیل یافته بود، به زیرزمینی یناه بردند که دفاع غودند و تعداد آنها به بیست نفر تقلیل یافته بود، به زیرزمینی یناه بردند که معلول برای ایران بجا گذاشت. (۱)

در این ضمن شیل در ۲۵ سپتامبر گزارش داده بود که: "پیروان باب قسمتی از شهر را سنگر بندی کرده اند که به نظر می رسد بدون تحمّل تلفاتی به مراتب سینگین تر از آنچه که مهاجمین مایلند تحمّل کنند، نمی توان آنها را از آنها بیرون راند."(۱) همو در تاریخ ۲۵ اکتبر نوشت: "بر خلاف هر گونه انتظار منطق، قسمت کوچکی از زنجان که به وسیلهٔ بابیان اشغال شده، همچنان سربازان شاه را که می کوشند فرقهٔ مزبور را از شهر بیرون کنند، به مبارزه می طلبند" در همان

۱ – دوسیهٔ شهارهٔ ۱۲۳، طهران، ۱۸۵۰؛ صفحهٔ ۵۸۲

۲- دوسیهٔ شهارهٔ ۱۳۴، طهران، ۱۸۵۰؛ نسفحهٔ ۹۹

۲- دوسیهٔ شهارهٔ ۱۳۶، طهران، ۱۸۵۱، ص۱۵۶ 💎 سند ،

یادداشت اضافه میکند که زنرال سر هنری بیتون (۱۱) که از صحنه عملیات دیدن کرد، اظهار اطبینان کرد که می توان در عرض سه ساعت با سربازان عادی این کار را فیصله داد (۱۱) بیتون کسی است که محتدشاه را در رسیدن به سلطنت کمک کرده است. به نظر می رسد که شیل از ارسال گزارش دربارهٔ زنجان خسته شده بود زیرا در ۲۳ نوامبر چنین نوشت: "من همچنان از ایجاد هرگونه تغییر و تحوّل در گزارشهای خود دربارهٔ زنجان ناتوانم. حملات همچنان عبارت از تلاشهای ضعیف و بی نتیجه و همان دفاعیات گویای نحوهٔ تأثیر محاصره است." سپس گزارشی غیرعادی می فرستد که تأیید شده که مدافعین زنجان اصلاً بابی سپس گزارشی غیرعادی می فرستد که تأیید شده که مدافعین زنجان اصلاً بابی نیستند. چون شنیده شده که "از آن سوی دیوارها با صدایی که سربازهای این نیستند. خون شنیدند ندای 'لا الله الا الله مُحمّداً رسول الله بر می آوردند." کفته میشد که به علّت جنایات وقیحانه ای که سربازان مرتکب می شدند، آنها می جنگیدند. حتی عجیب تر از آن، در همان یادداشت ۲۳ نوامبر این اظهار می حووم و به نحوی باورنکردنی دروغین است که "ملاً محمّدعلی، رئیس این گروه موهوم و به نحوی باورنکردنی دروغین است که "ملاً محمّدعلی، رئیس این گروه

۱- Sir Henry Bethune سر هنری لنزی بیتون که در ایران فقط به لنزی صاحب شهرت دارد، از افسران انگلیسی اهل اسکاتلند بوده که در سال ۱۲۲۵ قمری به همراه سر جان ملکم به ایران آمد و در حدود و سال در خدمت نظام ایران بود و دورههای سلطنت فتحعلی شاه، محمدشاه و ناصرالدینشاه قساجار را بخوبی دید. ابنداه که از هنگ مدرس هندوستان برای تعلیم سربازان در قسمت توپخانه به ایسران آسد، درجهاش ستوانی بود و به تدریج ترقی کرد و به مناصب و درجات عالیه از قبیل امیر توپخانه، فرماندهٔ کل قوی و امیر تومانی نائل گردید و درجات و مناصب انگلیسی او هم خیلی عالی شد تا به درجهٔ بارونی و سرلشکری رسید. نامبرده در سال ۱۲۰۱ قمری متولد و در سال ۱۲۶۷ قمری، برابر با ۱۸۵۱ میلادی در تبریز درگذشت و بر حسب امر دولت از جنازهٔ وی تجلیل زیادی به عمل آمد و در قبرستان ارامنه به خاک سپرده

بابیها، خود را باب واقعی اعلام کرده و سَلَفِ خود را کاذب دانسته است. (۱۱ در تبریز به تاریخ ۱۹ دسامبر شیل به پالمرستون نوشت: کنسول علیاحضرت در تبریز به من اطلاع داد که سبُعیت و توحّش عظیمی توسّط سربازان در زنجان اعبال شده، بالاخص رفتار آنان با زنانی که گرفتار شدهاند، فوق العاده وحشتناک بوده است. من چگونگی جریان را به اطلاع وزیر ایرانی رساندم. امیر نظام برای اطلاعاتی که به او دادم از من تشکر کرد و گفت اقدامات فوری برای جلوگیری از این اعبال وحشیانه که کاملاً مغایر با احساسات و عواطف او است، به عمل خواهد آورد. "... نموهٔ برخورد امیرنظام در این مکالمه نشان دهندهٔ بهتر شدن لحن کلام او، و نیز خُلق و خوی او در توجّه به پیشنهادهای مذکور بود "(۲)

شیل در ۲۶ دسامبر به پالمرستون چنین گزارش نمود: "این محاصرهٔ محتد» اگر بشود اسم آنرا محاصره گذاشت، قابل توجیه نیست. شخصیتی انگلیسی که در این اواخر از زنجان عبور نمود، چند روز قبل به من اطلاً ع داد قسمتی از شهر که بوسیلهٔ بابیها اشغال شده، محدود می شود به ۳ یا ٤ خانه و عدّهٔ آنها هم بی اندازه ناچیز است. آنها نحوهٔ دفاعی که در پیش گرفته اند به نظر می رسد به مراتب از سطح مهارت نظامی فرماندهان ایرانی فراتر می رود. تمام محوطه ای که این منازل را شامل می شود، از زیر حفّاری و خاک برداری شده و به وسیلهٔ راهروهائی به هم وصل شده اند. بابیها در اینجا از گلوله های توپ و تیر مهاجمین راهروهائی به جنگ زیر زمینی ندارند، در امان هستند. (۲)

لرد پالمرستون در تاریخ ۱۱ فوریه ۱۸۵۱، به شیل چنین می نویسد: "دولت علیاحضرت اقدام شها در مطّلع کردن امیرنظام ... از اعبال خشونت آمیز

۱- سند وزارت خارجه به شارهٔ ۱۹۶/ ۲۰

۲- همان به تاریخ ۱۱ دسامبر ۱۸۵۰

۳- همان به تاریخ ۲۶ دسامبر ۱۸۵۰

سربازان ایرانی در زنجان را مورد تأیید قرار می دهد. ۱۱۳

نهایتاً این گزارش شیل در ارتباط با واقعهٔ زنجان در تاریخ ٦ ژانویه ۱۸۵۱ است که شرح دادهاست: مفتخرم به عالیجناب گزارش نمایم که زنجان بالاخره تسخیر شده است. ملاً محمّدعلی، رئیس شورشیان، بر اثر زخمی که در بازو برداشت، فوت نمود و پیروانش که رئیس خود را از دست داده بودند در حملهای که کاهش قوای دفاعی آنها فرماندهٔ سربازان شاه را تشویق به آن نمود. تسلیم شدند. این موفقیت بیر حمی بزرگی در پی داشت. جُبن و بزدلی سربازان که در اثر وقایع این محاصره به نحوی بدنام کننده معروف شده بود، به سبُعیت و درّند وخویی تبدیل شد - سربازان در کهال خونسردی صرفاً به انتقام ... کشته شدن همقطارانشان تمام اسراء را آماج سرنیزههای خود کردند. نفرت و تعصب مذهبی و تحریک احساسات آنان نسبت به دشمنی خونی که در بین قبائل بسیار شدید است، سبب شد این عمل بیر حمانه صورت گیرد. گفته می شود که چهارصد نفر بدین طریق از بین رفتند و عقیده بر این است که در بین آنها زنان و کودکان هم بودهاند. در صحّت واقعه شکی نیست. زیرا دولت طی اعلامیهای تقلیل در جمعیّت شهر را گواهی نموده است. گرچه احتمال میړود که در تعداد مبالغه شده باشد."(۲)

۱- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ۲٤٨/١٤٣

### ضميمة 3 تحقيق لرد پالمرستون

در تاریخ دوّم ماه می سال ۱۸۵۰ میلادی، لرد پالمرستن خطاب به شیل چنین نگاشت:

"باید از شها بخواهم شرحی مفصّل تر از آنچه که در مراسلهٔ شهارهٔ ۲۰، مورّخ ۱۲ فوریهٔ شها، در بارهٔ تفاوت بین تعالیم فرقهٔ جدید بابی و دیانت رسمی ایران، ذکر شده است، برای اینجانب ارسال دارید."(۱)

در ۲۱ ژوئن، شیل به پالمرستن چنین باسخ داد:

در امتنال اوامر عالیجناب افتخار دارد شرحی دربارهٔ فرقهٔ جدید بابی به ضمیمه حضور تان ایفاد نماید. شرحی که در ضمیمه شهارهٔ یک تقدیم شده، مأخوذ از گزارشی است که یکی از پیروان باب در اختیار اینجانب گذارده و تردیدی در صحّت آن ندارم و دیگری مستخرج از نامهٔ یکی از علمای طراز اوّل یزد است، که نمی توان به آن اطمینان داشت.

بابیت ساده ترین ادیان است. اصول اعتقاداتش در مادی گری و نظام اشتراکی، و بی اعتنائی مطلق به خیر و شرّ و کلّیه اعبال بشری خلاصه شده است. (۲)

متأسّفانه، هر دو گزارش ارسالی برای پالمرستن به غایت عاری از دقّت و صحّت است. علاوه بر این نظریات شیل حاکی از آن است که خود او شخص بی غرضی نبوده و واضح است به شرحی که بنا به گفتهٔ وی از طرف یکی از پیروان باب به او داده شده ترجمه کلمه به کلمه متن اصلی به انگلیسی نبوده، بلکه

چنان که از دو جملهٔ ذیل بر می آید، نوعی بازسازی همراه با مداخلهٔ شخصی بوده است که مینگارد: "پیروان باب به نبّوت حضرت محمّد (ص) و اصل الهی بودن قرآن معتقدند. امّا باب مدّعی است که تا این لحظه، فقط معنی ظاهری قرآن مفهوم می شد و بدین سبب او آمده است تا اسرار حقیق و رموز کلام و معنای صحیح کلام الهی را شرح و توضیح دهد." امّا در قسمت بعدی این گزارش دیده می شود کلهاتی چون "پیامبر" و "منبع الهی" معنائی ندارند.

مدرک دیگر در اثبات این موضوع یادداشت دستنویس شیل و مطالیی است که در حواشی افزوده (۱) و گزارش فرد بابی را از آن استخراج کرده است.

کدام یک از اصحاب حضرت ربّ اعلی حاضر است بگوید: "آمیزش جنسی بین زن و مرد تا حد زیادی دستخوش بی بند و باری بوده و هیچ نوع عقد و ازدواجی وجود ندارد؟ هر مرد و زن تا وقتی که تمایل داشته باشند با هم زندگی میکنند و هنگامی که مرد دیگری میل به تصرّف آن زن داشته باشد، این بستگی به میل زن دارد و نه مردی که شوهر او بوده؛ اگر بتوان به او نام شوهر داد. مرد می تواند به هر تعداد که بخواهد زن اختیار کند و زن نیز دارای چنین اختیاری است." اگر نگوئیم که گزارش این فرد بابی مخدوش شده، باید بگوئیم که وی فردی به کلی منکر اصول اخلاقی و بالمرّه محروم و بی اطلاّع از تعالیم حضرت ربّ اعلی بوده است.

سطور زیر نیز که به همان میزان، فوق العاده مغشوش و عجیب و مخالف با تعالیم حضرت رب اعلی مندرج در دو کتاب بیان فارسی و عربی است، در گزارش منسوب به فرد بابی آمده است: "بهشت و دوزخی وجود ندارد. بنابراین، عالم بعدی هم نخواهد بود. در واقع فناپذیری سرنوشت قهری بشر

۱- سند وزارت خارجه به شارهٔ ۱٤۱/۲٤۸

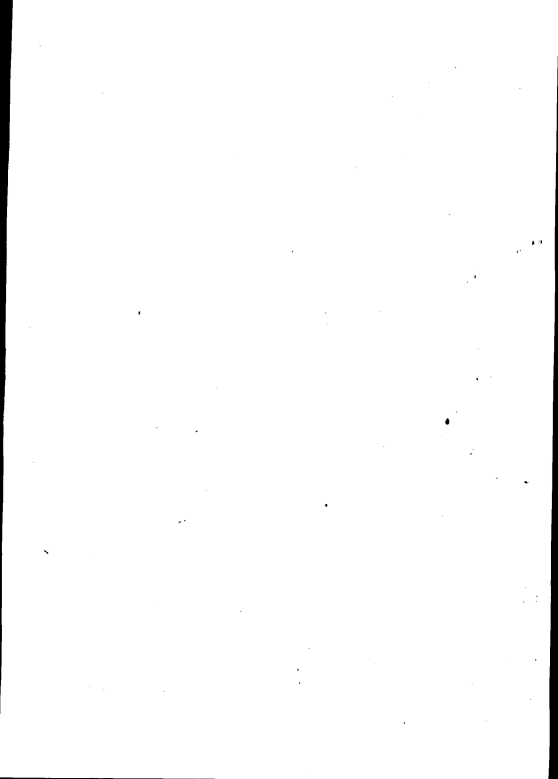
است. او با هر موجود زندهٔ دیگر اعم از حیوان و گیاه خلاصه کلام، همه چیز مستهلک در ذات الوهیت میگردد. همه چیز خدا است و خدا همه چیز است و این عبارت مأخوذ از صوفیه است که معتقدند هر کائنی جلوهای از خداوند است. دوزخ درد و رنج و بهشت شادمانی و سرور در این عالم است. بنابراین مفهومی به عنوان جنایت وجود خارجی ندارد و فضیلت نیز معنائی ندارد جز آنچه که فقط به روابط بشر با یکدیگر در این جهان مربوط می شود. ارادهٔ بشر از هر امری در امور قانون اوست.

همهٔ اشیاء چه در گذشته و چه در حال چنین بوده و هستند و خواهند بود. مطلق ترین مادی گرایی به نظر می رسد تشکیل دهندهٔ جوهر عقائد آنهاست. خدا یکی است؛ مادّه و ذرّات وجود هر فردی، اعم از زنده یا مرده، خدا است و همه چیز خدا است و هر شیئی، همیشه بوده، همیشه هست و همیشه خواهد بود. (۱)

شرح ارسالی یکی از علمای یزد عبارت از حمله شدیدی به حضرت ربّ اعلی و جناب وحید بوده که آن را شیل در نامهاش به وزارت امور خارجهٔ بریتانیا به این عنوان که "موثّق نیست" ذکر کرده است، از بعضی جهات با آنجه به اصطلاح شخص "پیرو باب" حکایت کرده، بی شباهت نیست.

چنین مستخرجاتی، موضوع را روشن میسازد که لرد فالمرستن وزیر امور خارجهٔ بریتانیا با گزارشهای نادرست نمایندهٔ خود در طهران، چگونه برداشت نادرستی داشته است.

١- سند وزارت خارجه به شهارهٔ ٦٠/١٥٢ به انضهام نامهٔ شبل به پالمرسون



# ضمیمهٔ 7 افسانه پردازی

حجم مطالب منتشره دربارهٔ مذاهب بابی و بهائی در غرب، کم نیست. آثار تحقیق معتنابهی در این باره به زبانهای روسی، فرانسوی و انگلیسی موجود است. نوشتههای الکساندر تومانسکی (۱)، بارون روزن (۱)، میرزا کاظم بیک، کنت گوبینو (۱)، نیکولا (۱) و ادوارد گرانویل براون (۱) از آن جمله میباشند. آثاری شامل حملات و ردیّه ها نیز داریم، امّا به سالهائی که آئین بهائی پیشرفت قابل ملاحظهای در جهان غرب داشته، مربوط می شود.

نوع دیگری از آثار نیز وجود دارد که، شایان توجّه است امّا فقط از دیدگاه مننی. این آثار کمکی به روشن شدن موضوع نمیکند، بلکه افسانه میسازد. به طور کلّی سخنان و انتشارات مستشرقین و مسافرین اتّفاقی به ایران جزو این دسته اند، امّا به هیچ وجه به چنین نویسندگانی محدود نیست.

از این انتشارات و نظریات افسانه ساز، کتاب بزرگی می توان تألیف نمود که در اینجا فقط به مستخرجات کمی باید قانع شویم. بعضی از این اظهار نظرهای جدّی خیلی سرگرم کننده است؛ مانند مطالب ذیل که از کتاب آر تور آرنه لد<sup>(۱)</sup> اتّخاذ شده است:

Baron Rosen -T

Alexander Toumansky -\

A. L. M. Nicolas -1

Count Gobineau - r

Edward Granville Browne -

۹- آرتور آرنولد Arthur Arnold (۱۹۰۱ - ۱۹۰۱) نویسنده و سیاستمدار رادیکال: عضو مجلس برای
 سالفورد Salford و سدس مجلهٔ ای Echo

"میزان بی عدالتی و ظلمی که این محکههای قرآنی بر مسیحیان وارد می آورند، شاید در مقام مقایسه با سرکوبی موارد تخلف و تخطّی که درون مرزهای جامعهٔ خودشان صورت می گیرد، ملایم به نظر برسد. فتوای "صد چوب" را دیدیم که بر اثر بیان غیرمحتاطانه و بی پروای آراء آزادی خواهانه چه بر سر دوست ظلّ السّلطان (۱) آورد که علاوه بر آزادی بیان مرتکب عمل قبیح پوشیدن شلوار به سبک اروپائیان شده بود. ولی در اصفهان بدعتی زنده وجود دارد که در ایران بسیار حائز اهمیّت است و هر وقت علیه کسی ثابت شود، سزایش مرگ است. (۱)

در اوایل قرن حاضر، پسری در شیراز متولّد شد. پسر بقّالی که نامش ضبط نشده است. فرزند این بقّال چون به سن شباب رسید، عقیده و آراء خویش نسبت به دیانتی را که به مراتب از دیانت محمّد ملایم تر و آسانگیر تر بود اعلام و بیان کرد. او به نام باب شهرت دارد و پیروانش بابی نامیده می شوند. او در سال ۱۸۵۰ به عنوان بیامبر صاحب شهرتی گردید و مریدانی گرد او جع شدند که حاضر بودند مانند محافظین حضرت محمّد در آن ایّام اوّلیه در مدینه، که هنوز در نبرد شهرتی نیافته و طرح قرآن را نریخته بود، خون خود را در دفاع از او نثار غایند. باب به عنوان دشمن خدا و بشر مورد حمله قرار گرفت و بالاخره دولت ایران او را زندانی و محکوم به مرگ کرد. او باید تیر باران می شد و در حالیکه در تبریز به یک تیر چوبی بسته شده بود، در مقابل جوخه آتش منتظر مرگ ایستاد. صدای شلیک شنیده شد و باب احساس کرد جراحتی برداشته امّا از بند آزاد شده است. زخم او شدید نبود و گلوله ها طنابی را که او با آن بسته

۱- ظلّ السّلطان مسمود میرزا. ولد ارشد ناصرالدّینشاه والی کلّ اصفهان و ایالات مجاور آن ۲- در زمان دیدار آرنولد، میرزااسداللّهخان، یک بهائی، در اصفهان وزیر بوده است.

شده بود، یاره کرده بود. ابرهائی از دود محل استقرار او را پوشاند و موقعی که شتابان از تیر چوبی به اطاق سربازان که در مجاورت آن قرار داشت دوید. احتالاً بارقهای از امید در او دمیده شد که شاید بتواند نجات پیدا کند. شهرت زیادی داشت و برای قانع کردن سربازان و مردم به این که معجز اای واقعی جان او را نجات داده، چندان دشوار نبود. اگر از آن جا راهی به مخفیگاهی وجود داشت، شاید نیمی از مردم ایران به او ایمان می آوردند و بایی می شدند. امّا اوضاع چنین نبود. آن مفلوک بیجاره فقط فردی عادی بود و سربازان مشاهده کردند که او هیچ قدرت خارق العاده ای ندارد. دوباره او را به قتلگاه بردند و تیرباران کردند. امّا مخالفت را با مجازات نباید سرکوب کرد، و البتّه آین بایی با اعدام او از میان نرفت. دو سال بعد وقتی که شاه فعلی از ورزش مورد علاقهاش لذت میبرد و قدری جلوتر از افرادی بود که در پشت سر او حرکت می کردند، سه مرد به طرف اعلیحضرت حمله غوده، در تلاش برای قتل، او را زخمی کردند. ناصرالدّینشاه قاجار به خاطر چابکیاش و رسیدن افراد نجات بیدا کرد و سوء قصد کنندگان را دستگیر کردند. آنها خود را بایی معرفی کردند و به اقدامشان افتخار نمودند که باکشتن شاه قصد گرفتن انتقام مولای خود و تبلیغ مرامشان را داشتند. مهاجمین شکست خورده با همان بیرحمی که متّهمین این فرقه همیشه با آن مواجهند، به قتل رسیدند. در بدن متهمین سوراخ هانی تعبیه کرده در آن شمعهای روشن نصب نمودند. پس از تحمّل زجر طولانی، پیکرهای شکنجه شده آنها با ساطور قطعه قطعه شد.

در اغلب کشورها، قانون کیفری با حکومت است که از طرف جامعه از مجرم انتقام بگیرد؛ ولی در ایران این چنین نیست. طبق تعالیم و دستورات قرآن، قانون جزا بر این است که خویشاوندان مقتول از قاتل واقعی یا آتی انتقام میگیرند. بر حسب این عقیده پیشکار شاه از طرف اعلیحضرت یک نفر از

توطنه گران را به دست خویش به قتل رساند. هنوز بابیها سبب زحمت و وحشت حکومت اصفهان هستند. جائیکه تعداد مؤمنین این فرقه بیشتر از شهرهای دیگر ایران قلمداد شده ولی بیشتر آنها امروزه از باب به بهار (۱) روی آوردهاند. او در این اواخر و شاید در حال حاضر به دستور دولت عنمانی در عکّا، واقع در عربستان زندانی شده است. بهار ادعا میکند که او خود خدا یعنی آب سهاوی است که در هیکل انسان ظاهر گشته و میگوید که باب نسبت به او به منزله یحیی تعمید دهنده است به حضرت مسیح. به ما اطمینان دادند که خانوادههای محترمی در اصفهان هستند که این زندانی متعصّب را پرستش میکنند که جان و مال آنها را با خلوص و ایمانی پنهانی دچار مخاطره میکند که اگر این ایمان نهانی آشکار شود، برای آنها بدینی و شاید مرگ وحشتناکی در پی داشته باشد. «۱۲)

گزیدهٔ دوّم از کتاب وزین تری است که به وسیلهٔ دیبلهاتی آمریکائی به نام بنجامین (۲۳) که اوّلین وزیر مختار رسمی اعزامی ایالات متّحده به ایران بود، نوشته شده است: (۱۶)

۱- Behar نویسنده اشتهاهاً بهاء را بهار نوشته است – م

Arnold, Through Persian by Caravan, Vol. II, pp. 32-5 -7

۳- S.G.W. Benjamin این شخص در زمستان ۱۸۸۳ – ۱۸۸۲ به وسیله پرزیدنت آرتور به سمت سفیر ایران بر طبق مصوبه قانون از کنگره منصوب گردید و در سال ۱۸۸۵ در پی به قدرت رسیدن دمکراتها به رسم معمول در خدمات دیپلماسی ایالات متحده امریکا به دیار خویش مراجعت نعود.

<sup>4-</sup> در زمستان سال ۱۸۸۳-۱۸۸۳ مؤلّف توسّط پرزیدنت آر تور به مقام نمایندگی در ایران که تازه به موجب قانون مصوبه کنگره ایجاد شده بود منصوب شد. در سال ۱۸۸۵ با قدرت گرفتن حزب دموکرات، طبق روال معمول خدمات سیاسی ایالات متّحده، به زندگی خصوص خود بازگشت. (the Persians. Preface)

"امًا در حال حاضر، مشهورترین فرقه در ایران به احتال قوی همان بابیها یا پیروان باب هستند. اهمیّت آنها زیاد بستگی به تعداد یا نفوذ سیاسی آنها ندارد. بلکه فیالواقع در این است که این فرقهٔ جدید مملو از اشتیاق نوکیشانه است و هر روز پیروانی در سراسر ایران حتی در این اواخر در ترکیه پیدا میکند. بابیها مظهر یکی از مهمترین پدیدهای مذهبی این عصرند. معهذا باید قبول کرد که عقائد آنها از نقطه نظر کمونیستی شباهت بسیار زیادی به قوانین مزدک دارد که بعد از آن که با انتشار عقاید هرج و مرج طلبانهٔ خود، کشور امپراطوری را به ورطهٔ ویرانی کشاند، توسط خسر و اوّل کشته شد.

سیّد علی محدد در سال ۱۸۱۰ در شیراز متولّد شد... و مانند تمام مؤسّسین مذاهب شرقی، رسالت خود را با دورهای از انزوا و دعا و تفکّر شروع نمود. او حضرت محمد و حضرت على را در آئيني كه خود را ملزم به اعلام آن مي دانست قبول داشت؛ امّا این نکته را بر آن عقیده افزود که روح آنها در نفس او دمیده شده و بنابراین، او پیامبری اولوالعزم است که مقدر است وعود کتاب آنها را تحقّق ببخشد. لذا رسالتش این است که اعلان غاید آنجه هست، از طرف خدا است و او تجسّمی از زندگی مطلق و ابدی است. به این عقیده، سوسیالیزمی اضافه شد که تساوی بین عموم را محقق میسازد و امتیازات و طبقات اجتاعی را از بین میبرد و اشتراک در اموال و زنان را برای عموم مقرّر میسازد. این اصول عقاید جدید، قلوب تودهٔ مردم را تسخیر کرد و مردان و زنان از هر طبقه شتابان به او اقبال کردند تا شور و اشتیاق خود را برای وعدههای او جهت زندگی بهتر که با اجرای تعالیم تند و مهارنشدنی باب حاصل میشد، اعلام کنند ... اگر اجازه داده می شد این نهضت بدون مراقبت و نظارت همچنان انتشار یابد احتمالاً نتایجی داشت که دولت نی توانست مدّتی طولانی نسبت به آن بی توجّه باند. لذا پس از چندین اغتشاش شدید، باب گرفتار و در تبریز تیرباران شد که

فقط شعلة آتش را فروزان تر كرد. اذيّت و آزار وحشيانه شروع شد. ولى بابيان مايل نبودند بدون مبارزه تسليم شوند... بابيان اكنون مجبورند مراسم مذهبى خود را در خفا انجام دهند. همه آنان در ايران ظاهراً معتقد به فرقهٔ شيعه هستند. امّا فعّاليت بابيان متوقف غيشود و عدّهٔ آنها به سرعت رو به افزايش است. نفوذ اين فرقه به تركيه نيز سرايت كرد. رهبر شعبهٔ ترك اين فرقه اكنون در شهر قسطنطنيه ساكن است.

در ایران لقب رهبر فعلی این فرقه، صبح ازل است. چون اعتقادش به باب مکنون و سرّی است، نامش نیز در این رابطه عنوان نمی شود ... هماکنون به نظر می رسد فعّالیتهای غیر عادی در میان بابیان جریان دارد، نمایندگان یا مبلّغین مذهبی به طور عنی سراسر کشور را در می نور دند، نه تنها به نیّت تبلیغ و یافتن نفوسی که به کیش آن بگرایند، بلکه برای اصلاح اصول اعتقادی نیز. اشتراک در هسران دیگر در فرقهٔ باب عملی نمی شود، امّا، در عین حال با تأکید اکید ذکر می شود که باب چیزی جز تجلی ذات المی در هیکل عنصری نست. (۱)

گزیدهٔ بعدی شرحی است از کتابی به قلم دیپلهات دیگری به نام جغرال سر تاماس ادوارد گوردون (۲) که زمانی وابستهٔ نظامی بوده و سمت دبیر امور شرق را در هیأت نمایندگی ملکه ویکتوریا در طهران داشته است. در این کتاب که پس از دیدار ثانوی خود از ایران نگاشته، چنین آمده است:

"فرقهٔ محمّدی بابی، مسلکی منتزع از اسلام تلق می شود. آنان ادّعا دارند

Benjamin, Persia and the Persians, pp. 353-5 - \

که فقط طرفدار نهضت اصلاح طلبانه ادبی و مذهبی در اسلام میباشند و بالاخره، البته در طهران، تفاهم بیشتری برقرار شده و برخورد بهتری با آنان میشود. آنان به این اتّهام که گروهی خطرناک بودند که هدفشان براندازی دولت و دین بوده، مدّتهای مدید به شدید ترین وجه حتی تا مرحلهٔ شکنجه و مرگ مورد تعقیب و زجر و آزار قرار میگرفتند. ولی توصیههای بهتری اکنون غالب گشته، که نشان میدهد هنگام آن فرا رسیده که زجر و آزار پیروان این فرقه که در تمام موارد در دورهٔ کنونی هیچگونه خصومتی نسبت به دولت ندارند، متوقف شود. و دولت احتالاً حقیقت این گفتهٔ بابیان را که از اثر دَمِ هر شهید، هزاران مؤمن جدید به وجود می آید، دریافته است.

یک مقام و مرجع مشهور به علم و مطلّع از امر باب، راجع به بنیانگذار دیانت باپی چنین مینگارد که او "افکار و امیدهای پیروان خود را به سوی این جهان هدایت کرده نه به سوی عالم غیب..." از این کلام استنباط می شد که او به مرحلهٔ آینده و نیز به حیات ورای این زندگی اعتقاد نداشت. البته در میان پیروان آئینی جدید، که دارای افکار آزادیخواهانه و توام با سعهٔ صدر است، تداوم تحوّلات تازه در اعتقادات را باید انتظار داشت؛ و با اشاره به این نظریه که بابیان به جهان بعد غیاندیشند، شنیده ام که آنان معتقد به تناسخ روح میباشند و معتقدند که ارواح نیکوکاران پس از مرگ، دوباره به خلعت هستی آراسته شده سعاد تمند خواهند شد و بر عکس ارواح شریره دچار بدبختی خواهند گردید. یکی از بابیان در بحث دربارهٔ ازلیّت وجود به من گفت: "شها به دنیای آینده اعتقاد دارید چرا نبایستی به ازلیّت وجود نیز معتقد باشید؟ ابدیت دنیای آینده اعتقاد دارید چرا نبایستی به ازلیّت وجود به من گفت: "شها به نقاز می شناسد نه انجام." این موضوع تناسخ که عموم بابیان به آن معتقد هستند، البته تداوم اعتقاد اصلی آنان در خصوص رجعت باب و هیجده نفر هستند، البته تداوم اعتقاد اصلی آنان در خصوص رجعت باب و هیجده نفر انبیاء حواری وی است که مجمع قدیسین در این فرقه را تشکیل می دهد.

اصلاحات در نهضت بابی در ارتباط با سلوک با زنان، پیشرفت بارزی را نسبت به تمام نظامهای جدید قبلی شرقی نشان میدهد. تعدّد زوجات و مُتعه منوع شده و استفاده از چادر توصیه نمی شود و تساوی زن و مرد چنان به شدّت مورد تأیید واقع شده که همیشه لااقل یکی از ۱۹ نفر انبیاء عالیمقام و فرمانروا باید از زنان باشد. این امر در حکم بازگشت به مقام اوّلیهٔ زن در ایران باستان است که دربارهٔ آن ملکم در نقل قول از کوئینتوس کور تیوس (۱) می نویسد که اسکندر در حضور مادر خود سیسی گامبیس (۱)، مادام که به او اذن جلوس نمی ناده، نمی نشست. زیرا در ایران رسم بر آن نبود که پسران در حضور مادران راحت بنشینند."(۱)

بایدگفت که روایت طولانی سرتوماس گوردن<sup>(۱)</sup> راجع به بابیان (فقط قسمتی از آن بیان شد) از بسیاری جهات خوب است، ولی افسانه ها را تداوم می بخشد.

Sisygambis -1

Quintus Curtius -1

Gordon, Persia Revisited, pp. 81-91 -

4- گوردون لوریم Gordon Lorimer مجلّه نویس "فرهنگ نامهای جنفرافیهائی خلیج فارس" فرهنگ نامهای جنفرافیهائی خلیج فارس" (Gazetteer of the Persian Gulf) یکی از تواناترین افراد ادارهٔ سیاسی هند به شمار میرفت و مقامها و مسئولیتهای گوناگونی در منطقه خلیج فارس بر صهده داشت. در سال ۱۹۰۳ از طرف دولت هندوستان، مأمور تنظیم فرهنگ جنرافیائی خلیج فارس گردید. در اواخر سال ۱۹۱۳، لوریمر به سمت جنرال کنسول در بوشهر و نمایندهٔ سیاسی مقیم در خلیج فارس جانشین سر پرسی کاکس (Sir Percy Z. Cox) کنسول در موشهر و نمایندهٔ سیاسی مقیم در خلیج فارس جانشین سر پرسی کاکس (Sir Percy Z. Cox)

نویسندهٔ کتاب حاضر، به خوبی این واقعه را به خاطر دارد. نشریه مورد بحث به هشت سرگرد بردوود .Capt. [R. L. Birdwood آماده انتشاد شد. سرانجام به دو بخش از کتابی اشاره میکنیم که در ردیف کتب معتبر طبقه بندی شده بود، به طوری که پس از انتشار در سال ۱۹۱۵، بیش از ده سال در فهرست محرمانهٔ وزارت امور خارجهٔ انگلستان حفظ شد. در آن کتاب مطلبی این چنین ذکر شده است:

ارتدادی مذهبی که مقدّر بود عواقب سیاسی وخیمی در ایران به بار آورد و در آخرین سالهای حیات محمدشاه ظاهر گردید، بابیت بود؛ یعنی اعتقاد بابیان یا پیروان باب. بانی آن شخصی به نام سیّد علی محمد فرزند بقّالی شیرازی بود که در عنفوان جوانی به نمایندگی والد خود به بوشهر عزیمت نمود و اندکی بعد، از آن شهر عازم زیارت مکّه گردید و سپس در محضر حاج سیّد کاظم اعظم علمای آن عصر در کربلا به تلمّذ پرداخت و پس از وفات معلمش به بوشهر مراجعت نمود و در آنجا در تاریخ ۲۳ می ۱۸٤٤ دعوی نبوّت نمود و این تاریخ رامان ظهور وی با این عنوان به شهار می رود.

او اینک عنوان باب را اتخاذ کرد که تنها از طریق وی عرفان امام مهدی، امام دوازدهم، نائل آمد. بلاتردید، به مرور ایّام، دعاوی او ابعاد وسیع تری یافت و به نحوی موفّقیت آمیز خود را مَهدی، رجعت نبوی و تجسّم نفس خداوند اعلام کرد. (۱۱) امر بابی از لحاظ مذهبی در سراسر ایران تحریم و تکفیر شد و قتل عام پیروان آن آغاز گشت و متقابلاً قتل عاملان اصلی و رهبران این آزارها و کشتارها به قتل می رسیدند و این حرکات متقابل در آن زمان تداول یافت "

دین جدید بابی در ایران، که تأسیس آن را می توان سال ۱۸٤٤ دانهت،

۱- لرد کرزن در کتاب ایران و مسئله ایرانیان، ج ۱ ص ۴۹۷

حضرت اعلى

که میرزا علیمحتد معروف به باب اظهار امر غود، به نظر غیرسد که هنوز سواحل خلیج فارس را در اختیار گرفته باشد، با وجودی که باب در اوائل رسالت علنی خود به بوشهر سفر کرد. گزارش شده که در سال ۱۹۰۵ میلادی در بوشهر فقط ۵۰ نفر بابی میزیسته اند که اغلب در استخدام ادارهٔ گمرک و توپخانه بوده اند و قلیلی نیز در بندر عبّاس و بندر لنگه و احتالاً در شهر ویران در ناحیهٔ لیراوی سُکنی داشته اند. امّا در بغداد که از سال ۱۸۵۳ تا ۱۸۶۵ مرکز دیانت بابی محسوب می شد، گویا احدی باقی نمانده است. ولی احتال دارد که بابیان در جاهائی ساکن هستند که موجودیت آنان معلوم نگردیده است. (۱)

# ضمیمهٔ ۸ توضیح مترجم دربارهٔ حضرت طاهره

تاریخ نویسان شرق و غرب به تفصیل از اصل و نسب و شرح حال و احوال جناب طاهره باخبر بوده و از نزدیک ناظر و شاهد آن رویدادها بوده و مطالبی بیغرضانه و منصفانه نوشته اند. از جمله تاریخ نویسان غیر ایسرانی و مأمورین دولتی و عالیر تبه فرانسه، انگلستان، اطریش و روسیه و غیره و نیز پروفسور ادوارد براون مستشرق معروف و مسلّط به السنه فارسی و عسربی و ترکی و کنت گوبینو، نیکلا و لرد کرزن.

شرح ذیل از صفحات ۲۰۵ تا ۲۰۹ تاریخ رجال دوران قاجاریه تألیف بامداد عیناً نقل میگردد.

نام اصلی قرّة العین فاطمه و کنیداش اُمّالسّلمه و در سال ۱۲۳۳ هق در قروین متولّد و دختر بزرگ حاج ملاّ محدصالح برغانی بوده است. حاج ملاّ محدصالح مجتهدی معظم و سلیم النّفس بود و در اواخر ایّام حیات خود در کریلا اقامت گزیده معتکف شد. (یکی از روزها پس از اداء غاز و زیارت نسزدیک مرقد سیّدالشهداء حسین بن علی (ع) ایستاده بود، ناگهان بر زمین افتاد. او را بر دوش کشیده به خانه اش بردند ولی بلافاصله درگذشت.) برای وجه تسمیه قرّة العین دو چیز ذکر میکنند و میگویند پس از این که تحصیلات خود را نزد پدر و افراد خانواده به اتمام رسانید، زنی بسیار فاضله شد و در علوم ادبیه، فقه، اصول، کلام، تفسیر آیات قرآن و تبیین آثار و معارف انهٔ اسلام به رتبه علیا ارتقاء جست و در فصاحت و بلاغت و سحر بیان و کتابت در نظم و نثر فارسی و عربی شهرت یافت. به این جهات پدر نهایت تعلّق و احترام را نسبت به وی مرعی و مبذول می داشت و او را قرّهٔ عینی خطاب میکرد و توجیه دیگر این مرعی و مبذول می داشت و او را قرّهٔ عینی خطاب میکرد و توجیه دیگر این است، پس از این که خود، خواهر و عنهٔ کوچک با خاندان حاج میرزا

عبدالوهاب مجتهد معروف كاملاً به عقيدت شيخيه در آمدند و پيرو شيخ احمد احسائی شدند، با سید کاظم رشتی شاگرد و جانشین شیخ احسائی بیشوای شیخیان مراوده و مراسله حاصل نمودند. سید رشتی از علمای شیخیه خواست رسائلي بر اثبات مقام عظمت و عصمت شيخ احسائي بنگارند و هريک به اندازه اطلاعات خود دراین خصوص رسالهای نوشته، دادِ بیان و برهان دادند. قرّة العین نیز رسالدای نگاشت و چون به نظر سیّد رسید، از احساطهٔ عسلمیه و وسعت نظر و قدرت قلم و قوّت بيانش شادمان گشته، رساله را نيز پسنديد و او را به لقب قرّةالعین مخصوص و متایز داشته، پیوسته به خطاب قرّةالعین مخاطب غود. در نامدهائی که به او مینوشت، در اوّل نامه یا قرّة عینی به وی خطاب می کرد. سیّد عمود الوسی مفتی بغداد و مؤلف کتاب تفسیر بزرگ روح المعانی که چهارده مجلّد بزرگ است و قرّة العین بر حسب امر والی بـغداد مـدّت دو مـاه درخانه او توقیف بوده، پس از تعریف زیاد از وی در ترجمه حال قرّةالمین نام او را به جای فاطمه هند ذکر مینماید و میگوید که چون سیّد کاظم رشتی در نامداش که به او نوشته، وی را قرّة العین (نور چشم) خطاب کرده، از آن جهت خطاب مزبور برای او لقب شده و به آن شهرت یافتهاست. حاج ملاً صالح قرة الهين راكه علاوه بر فضائل و معلومات، بسيار زيبا نيز بوده به برادرزادة خود ملاً علمتد که او هم از علماء و فقهای قزوین و پسر حاج ملاً محمّدتق بود به زنی داد و از ملاً محمّد دارای دو پسر و یک دختر شد. نظر به اختلافات و مشاجرات شدیدی که میان علمای شیخیه و مجتهدین اصولیه در هر گوشه و کنار ایران و عراق عرب روی داد، دنبالهٔ آن به قروین هم کشانیده شد. حاج میرزا عبدالوهّاب بحتهد با پسران و بستگانش و اتّباعش حامي و پیرو شیخ احسائي و سید رشتی شدند. حاج ملا محمدعلی برغانی برادر کوچک حاج ملا تق و حاج ملاً صالح و همچنین قرّةالعین به عقیدت شیخیه در آمدند. حاج ملاً صالح بی طرف ماند و حاج ملا ممتدتق از جمله مخالفین و دشمنان سرسخت شیخ احسائی

و سیّد رشتی گردید و ملاّ محمّد شوهر قرّةالعین هم از پدر تبعیت کرد و مخالف عقائد و نظرات زن خود گردید. به این مناسبات اختلاف بین زن و شوهر با این که دارای سه فرزند هم بودند، شدّت یافت و سرانجام به متارکه و طلاق کشید و قرّةالعین به خانه پدر خود رفت و پس از چندی اولاد خود را به شوهر سیرده، برای دیدار سیّد کاظم رشتی و استفاضه و اشتفاده از محضر او به کربلا عزیمت نمود و هنگامی که به آنجا رسید که سیّد جهان را بدرود گفته بود. مدّتی در آنجا اقامت کرد و میگویند به واسطهٔ غوالم دوستی که با عیال سیّد پیدا کرد، حوزهٔ درسی در خانه سید رشتی ترتیب داد و جمعی در سر درس او خاضی میشدند و چون مدّعیانی چند از مهمّین اصحاب سیّد در کربلا و نقاط ایران ندای دعوت بر کشیدند، قرّةالعین نیز بساط تدریس و تعلیم بگسترد. در این میان، آوازه و ادّعای بابیت میرزا علی محمّد از شیراز بلند شــد و جــعی بــه وی گــرویدند و گفتگوی **زیادی در بین علباء مخصوصاً علبای شیخیه** و شاگردان سیّد رشتی در گرفت. جمعی مخالف و گروهی موافق سیّد شیرازی شدند. از جمله افراد شیخیه موافق یکی هم قرّةالمین بود که تابع آئین سیّد علی مند شیرازی شده و یکی از افراد مبرّز و مبلّغ با حرارت و سر شناس آن فرقه گردید. در کربلا با بسیاری از علماء در باب آثین باب مباحثه و محاجّه نمود و نیز با بسیاری از عسلماء ایسران خصوصاً با پدر و عمو مكاتبه كرده آنان را جدًا دعوت به آنين بابيت نمود. بواسطهٔ تبلیغات آتشین وی، علمای شیخیه از قبیل ملا حسن گوهر، میرزا عیط وسيّد على كرماني واصوليه مانند شيخ محمّدحسن نجني وجمعي ديگر از بحتهدين مقیم کربلا مردم را بر ضد او وادار غودند و معارضت آغاز شد. حاکم کربلا بر حسب دستور والی بغداد برای جلوگیری از زد و خورد و اغتشاش مدّتی او و ملاً على بسطامي را توقيف كرد و بعد او را با همراهانش در سال ١٢٦٣ هـ به ايران تبعيد غود.

در ایّامی که در کربلا اقامت داشت، میرزا علی مند باب در یکی از

inger the ground of

1. M. May 1- 112

نامه ها و یا به اصطلاح بابی ها الواح خود، او را طاهره خطاب کرده و طاهره لقب دیگر قرّة العین گردید. پس قرّة العین لقبی است که سیّد رشستی به وی داده و طاهره را سیّد علی محد شیرازی. امّا شهرتش بیشتر به قرّة العین می باشد. (در یکی از کتب منسوب به فرقه بابیه به نام تاریخ نبیل زرندی دیده شد حاج ملا محدصالح برغانی به دختر خود زکّیه لقب داده بود. گاهی او را به نام، گاهی به کنیه و گاهی هم به لقب (فاطمه، أم سلمه و زکّیه) به هر سه قسم خطاب می کرد. حاج شیخ محدد ملقب به نبیل ابتداء در زمرهٔ شیخیان بود و بعد بابی و پیرو سیّد علی محدد بابی و پیرو سیّد علی محدد بابی و پیرو سیّد

پس از ورود قرّةالعین به ایران، در شهرهای بین راه تا قـزوین، بـدون ترس و واهمه مردم را جداً به آئين جديد تبليغ ميكرد و از ايس سبب سر و صدای زیادی بلند شد. هنگامی که به قزوین رسید، اختلافات و مشاجرات او با خانوادهاش مخصوصاً پدرشوهر و شوهر و سایر ملاّها بیش از پیش زیادتر و شدیدتر شد. سابقاً حاج ملاً تق و پسرش ملا محمّد فقط بر ضد شیخ احسائی و سیّد رشتی و پیروان آنان بودند. بابیت مزید بر علّت شده بر علیه این دسته هم با حدّت و شدّت زیادتری قیام و اقدام کردند. قرّةالعین مدّتی در دارالحکومه قزوین توقیف گردید. بابیان با زحمات و مشقّات بسیار او را از قزوین به طهران فراری دادند. قرّةالمین پس از مختصر توقّنی در طهران، بـا جمعی از بـابیان و اخلاصکیشان خود به سمت خراسان عزیمت نمود و در بدشت (ببدشت دهمی است که در ۷کیلومتری خاور شاهرود واقع شده و از دهستان زیمر رسمتاق مىباشد) كه محل تجمّع بابيها گرديده بود، حاضر شد. در آن مجمع نطق مىكرد، مذاکرات و مباحثات و محاجّات آنان که مرکب از هشتاد و یک نفر بایی و از آن جمله حاج محمّدعلی قدّوس و میرزا حسین علی بهاء بودند، مدّت ده روز بطول انجامید و در این مدّت بین قرّةالعین و حاج محمّدعلی قدوس مشاجره لفظی در گرفت و هر یک میل داشت که دیگران تابع نظر او باشند و به ایس میناسبت

بابیانی که در بدشت اجتاع کرده بودند به سه دسته متایز از هم منقسم گردیدند. جمعی قرّةالمین را مفترضالطّاعه و دستهای به قدّوس پیوستند و جمعی دیگر به کلّی کناره کردند و راه خود را گرفتند و هر یک به اوطان خود برگشتند. بالاخره گفتگوی دو دسته اوّل بسازش مبدّل گردید و هر دو نفر پیشوا یعنی قرّةالمین و قدّوس با هم در هودجی نشسته به سمت مازندران با همراهان خسود رهسهار گردیدند.

جمعیّت بابیان که به نیالا (نیالا دهی است که در ۲۶ کیلومتری جنوب خاوری بهشهر واقع شده و از دهستان یاری بخش جهار دانگه شهرستان ساری م رباشد) رسیدند. در اواسط شعبان ۱۲۹۳ هق پانصد نفر از اهالی آنجا به بابیان حمله ور شده. اموال آنان را تماماً غارت کردند و خود آنها را هم تار و مسار و متواری نمودند. قدّوس به طرف بابل رهسیار شد و قرّةالعین با اتباع خود در دهات و قصبات مازندران رفتند و به تبلیغ مردم به آئین باب مشغول گـردید. چون بستگان و جمعی دیگر از مخالفین و دشمنانش در پی کشتن او بسودند، بــه ناچار با شیخ ابوتراب اشتهاردی (شیخ ابوتراب اشتهاردی، در ابتدا از علمای شیخیه و از شاگردان و خواص اصحاب سیّد رشتی بود و به زهد و تقوی اشتهار تمام داشت و پس از اقامت ممتد در کربلا به مشهد آمد و خواهر مالاً حسین بشرویه معروف به باب الباب را که آنهم در ابتداء شیخی و از شاگردان سسیّد رشتی بود، به حبالهٔ نکاح خود در آورد و پس از بازگشت مجدّد به کربلا، ملاّعلی بسطامی او را به آئین باب تبلیغ کرده و از پیروان پرو یا قرص میرزا علی محمّد شیرازی گردید. در بدشت و مازندران و قلعه طبرسی همه جا با بابیان همراه و هم عنان بود و سیس به کربلا رفت و در آنجا به شغل تعلیم اطفال اشتغال ورزید.) به صفحات نور و از آنجا به بابل رفت. چون ورود قرّةالعین به شهر بابل شهرت پیدا کرد، (ملاّها، بخصوص آخوند ملاّ سعید سعیدالعلها، بارفروشی) خواستند كَهُ دَرُ تَصُّدُدَ اذْيِّت وَ آزار او برآيند. مدَّتي از انظار مردم، پُشهانٌ بنود شُهُ پس از

طریق آمل، به سوی نور رفت. چیزی از توقّف او نگذشت شنید که بابیان در قلعه طبرسی اجتاع کرده و با قوای اعزامی دولت مشغول نبرد میباشند. از نور دو باره عازم بابل گردید که به بابیهای قلعه طبرسی ملحق شود. هنگامی وارد شد که قلعه کاملا" در محاصره اردوی دولت بود. مأمورین دولت وی را شناخته دستگیر و سپس او را تحتالحفظ به طهران فرستادند و پس از ورود در خسانه محمودخان نوری کلانتر شهر که جمعی از بابیان مرد و زن در آنجا زندانی بودند. در مرتبه فوقانی خانه توقیف نمودند و ملاقات با خارج جدّاً تمنوع بود. قریب پنج سال از ۱۲٦٤ تا ۱۲٦٨ ه ق در آن خانه زندانی بود تـا ایـن کـه پس از تیراندازی بابیان به ناصرالدینشاه در نیاوران در سال ۱۲۲۸ ه ق و صدور حکم قتل عام بابیان، وی را نیمه شبی مأمورین دولتی به عنوان بردن به خانه میرزا آقاخان نوری صدراعظم از خانه کلانتر بیرون آورده، سوار اسب کردند و به باغ مشهور ایلخانی (محل کنونی بانک ملی ایران) برده در آنجا خفه کردند و بعد به چاهی انداخته، آن چاه را نیز با خاک پر کردند. قرّةالعین از ملاّ محمّد شوهر و پسر عموی خود دارای دو پسر به نام شیخ اسمعیل و شیخ ابراهیم و یک دختر بود و هر دو پسر به زی و اسلوب ملائی در آمدند و هر سه نفر با عقائد مادر خود بكلِّي مخالف و با نظرات پدر و پدر بزرگ خود كاملاً موافق بودند.

سابقاً که قرّةالعین در کربلا اقامت داشت، برخی از بابیه به اعتراض و ردّ وی برخاستند و نیز در ایّام اقامتش در قزوین و بدشت گروهی مخالفت و معارضت شدیده نمودند و از وی کتباً شکایات زیادی به سیّد علی محمّد باب که در ماکو زندانی بود به عمل آمد. سیّد باب در تمام نامه های خود در جواب آنان پس از ستودن عظمت مقام قرّةالعین و مدح و ستایش بسیار، بابیان را امر به موافقت و مساعدت با وی می نماید. به طوری که از قرائن معلوم و حدس زده می شود، بیشتر مخالفت و بدگوئی و بدبینی نسبت به قرّةالعین از آنجا ناشی و تولید شده که مشار الیها زنی بوده به کلی خالف خرافات و اوهام و آداب و رسوم دینی

و مدنی آن عصر و بسیار آزاد و متجد و در صد و اندی سال پیش حجاب را دور انداخت و پی پرده به منبر می رفت و نطق های آتشین می نود و به آزادی نسوان و تساوی حقوق بین زن و مرد قائل بود و چون مسلمانان از یک طرف و بابیان آن زمان که قبلا اکثر آنان در طریقه شیخیه بودند، مطالب و گفته های وی به گوش قاطبه مردم خصوصاً ملاهای اصولیه و شیخیه بسیار ثقیل می آمد و خلاصه این که مطالبی می گفت و حرفهائی می زد که در عصر ما هم از آن مقولات نمی شود در ملاء عام صحبت و گفتگو کرد از این جهت بود که چون در افکار آنان غیر مانوس به نظر می رسید، همگی شروع به منالفت و بدگوئی نسبت به وی نمودند

پروفسور ادوارد براون در صفحه ۲۸ و ۲۹ دیباچهٔ کتاب انقلاب ایران در جائی که راجع به استقامت ایرانیان و ثابت نمودن آنان در عقیده و ایمان خود در مقابل شکنجه های گوناگون شرح و بسط می دهد، راجع به قرّة العین چنین می گوید: "... و همچنین از شکیبائی قرّة العین زیبا در برابر انواع شکنجه های نفرت انگیز و صد نفر دیگر لازم نیست به شرح و بسط پردازیم". در پایان ترجه کتاب انقلاب ایران زیر عکس قرّة العین نام او زرّین تاج نوشته شده و شعر زیر به او نسبت داده شده است:

تنو میلک و جیاه سکسندری

مسن و رسم و راه قسلندری

اگر آن خوش است تو در خوری

وگسر ایسن بسد است مرا سیزا قرّة العین خواهری داشت که زن میرزا محمّدعلی از بابی های معروف و مقتول در سال ۱۲٦٤ هق پسر حاج میرزا عبدالوهّاب از مشاهیر فقهای قسزوین بسوده است.