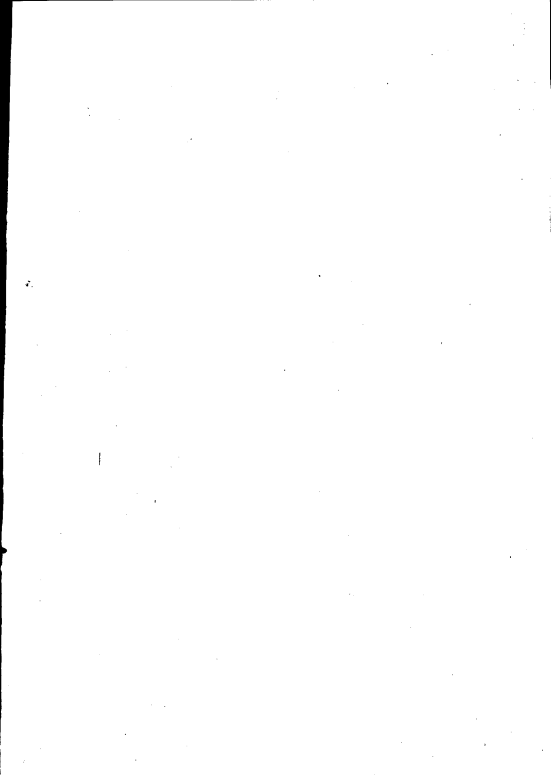
# اسم اعظم الهي

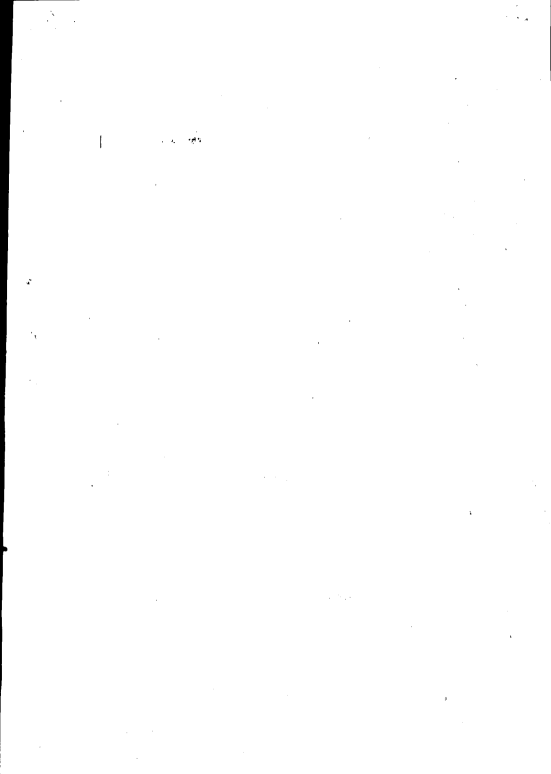


تهیه و تنظیم: هوشنگ گهرریز



# اسم اعظم الهي

تهیّه و تنظیم: هوشنگ گهرریز



موسمت معارب بھی ائ بسان فاری

PERSIAN INSTITUTE FOR BAHAT STUDIES

۹ شهرالتور ۱۹۷ پدینج ۱۲ جون ۱۹۹۰ میلادی

دانشمند ارجمند جناب موشنك كهررييز عليه بها الله

بیت العدل اعظم الهی مقرر فرموده اقد موسیه معارف بهاش "برای تقویت بنیه علمی جامعه جوان بهاشی و بیاران مهد امرالله" در تهیه و چاپ تشریات مناسب به شرح همیمه حتی الامکان اقدام لازم میدول دارد.

حتی الامکان اقدام لاوم مهنول دارد. مؤسّسه برای تهیهٔ چنین موادی چارهٔ جز این عدارد که مجدّداً از عنوس ارجمندی چون

آد فاحل چلیل استعادت چوید و درخواست دباید که: اولاً تألینات، تصنیفات، ترجیه از آثار دیگراد و یا مر اثر دیگری را که پتواند

در این راه مقید واقع گرده در اختیار موسّسه قرار دهند. ثانیهٔ در صورت امکان رساله، چزوه و خوشتهٔ در این موارد تهیه و یه موسّسه ارسال

ثالثاً چنانچه دغوس مستعدة از جوادان و غیر جوادان میشناسند که میتوادند در این راه موسّسه را بیاری دهند معرفّی فرمایند.

رایماً چنادچه کتاب یا دوشتهٔ بزیان فارسی یا السنهٔ دیگر در دنلر دارند که مناسب برای ترجمه و دشر باشد به موسّسه الملّاع دمند.

موسَّمهٔ ممارف بهاشی بیسهرانه در انتماار وصول آثار اردنده و دلالات و ارشادات فیتیمت آن نفس چلیل در سبیل اجرای امریهٔ مطاع معهد اعلی میهاشد.

با تقدیم تحیات بهائی اردکر رسای ا



# (این کتاب را به نوه بسیار عزیزم شمیم زینی (Shamim Zainy) اهداء مینمایم)

#### شناسنامه كتاب

| نام کتاب          | اسم اعظم الهي                     |
|-------------------|-----------------------------------|
| نويسنده           | هوشنگ گهرریز                      |
| تاريخ نشر         | سال ۱۶۰ بدیع، برابر با اکتبر ۲۰۰۳ |
| محل نشر           | لندن انگلستان                     |
| نوبت چاپ          | اوّل                              |
| تعداد چاپ         | ۱۰۰۰ جلد                          |
| ناشر              | نشر بدیع - لندن                   |
| واژهزنی           | مينا                              |
| چاپ و صحافی       | ہوک پرس                           |
| اجرای طرح روی حلد | سمندر                             |

#### مقدّمه

چندی قبل مؤسسه فخیمه معارف بهائی بلسان فارسی طی مرقومهای که متن آن در این کتاب آمده تألیف مجموعهای به جهت تقویت بنیه علمی جامعه جوان و یاران مهدامرالله را از این عبد خواستار شدند این امر همانطوریکه از مرقومه مورخ شهر الّنور آن هیئت مستفاد میگردد تحت هدایت ساحت رفیع و عظیم بیتالعدل اعظم الهی شیداله از کانه قائم به خدمتند تا جوانان عزیز بهائی و یاران رحمانی بیش از پیش با آثار و آیات طلعات مقدّسه انس گیرند و سبب از دیاد معلوماتشان شود.

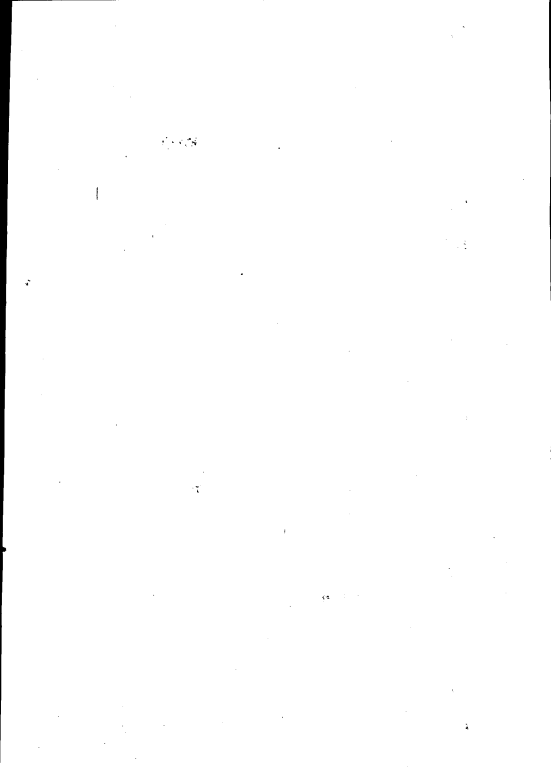
این دستور با وجودی که به علت مهاجرت به کشورهای مختلف به عهده تعویق افتاد ولی حال که به فضل و عنایت جمال اقدس ابهی تهیه آن مُیسّر گردید کتاب حاضر را به نام «اسم اعظم الهی و مواضیع مختلفه» تألیف نمودم. حمد و ثنا و شکر و سپاس که در این دور بدیع و عصر جدید در پرتو هدایت جمال قدم و اسم اعظم آثار و الواح در هر شانی نازل و لئالی و دُراری گرانبها در هر امری از خامه طلعات مقدّسه صادر و ظاهر گشته. این بحر زَخّار آثار مبارکه و حقایق مُودعه و گنجینه های شاهوار مشام جان مشتاقان را از روائح طیبهاش معظر نموده است. از جمله گوهرهای گمینی که به معرفت جمال مُبین نصیب اهل عالم گشته و در آثار جمیع انبیاء مذکور بوده «اسم اعظم و رَمز مُنمنَم» است. این لؤلؤلا لا که در میان اسماء الهی به بزرگترین نام خدا اطلاق گردیده اعظم و رَمز مُنمنَم» است که در صدف کنز رحمانی پنهان بود، در این عصر نورانی و قرن یکی از رموز و اسرار الهی است که در صدف کنز رحمانی پنهان بود، در این عصر نورانی و قرن یزدانی به رایگان نثار عالمیان گشته و معلوم گردیده که نام مقدس حضرت بهاءالله «اسم اعظم الهی» است. به فرموده مولای مهربان حضرت شوقی ربانی در کتاب دور بهائی:

«كلمه اسم اعظم اشاره صريحي است به حضرت بهاءالله»

طراح اسم اعظم و تشریح خطوط فص نگین آن توسط حضرت مُولی الوری انجام گرفته و به فرموده مبارک نام «بهاء» درمان همه دردها و تسکین دهنده همه ناراحتیها است.

در پرتو این عنایت و اجابت دستور مؤسسه معارف بهائی این عبد بر آن شد تا در آثار و الواح بیشماری که دال بر این نام مقدّس بود به تَفَحّص و تَعَمّق پردازد و تا آنجا که مقدور بود به مطالعه بیش از ۱۲۰ کتب امری پرداخته قریب ۲۵۰ نص مبارک جمع آوری نموده تقدیم مُعبّان جمال قدم و اسم اعظم نمایم. امید است که مورد عنایت و مطالعه دوستان قرار گیرد.

رضوان سنه ۲۰۰۲ - هوشنگ گهرریز



#### دربارهٔ مؤلّف



هوشنگ گهرریز نویسندهٔ این کتاب در سال ۱۳۰۸ شمسی مطابق سنه ۱۹۲۹ میلادی در طهران متولد شد. تحصیلات متوسطه خود را در سال ۱۳۳۱ شمسی (۱۹۵۲ میلادی) در دانشکده فنّی نفت آبادان در رشته تخصّصی بهداشت باتمام رسانید و بعنوان بازرس ارشد بهداشت در شرکت ملّی نفت آبادان به خدمت پرداخت.

او سالها ریاست اداره ریشه کنی مالاریای شهرستانهای آبادان، خرمشهر و گرگان را به عهده داشت.

در سال ۱۳۲۳ شمسی (۱۹۴۳ میلادی) همراه والدینش به مهاجرت قریه طار از توابع نطنز و شهرستان قم و در سال ۱۳۲۳ شمسی (۱۹۵۳ میلادی) در اجرای فرمان ملکوتی مولای خویش حضرت ولی مقدس امرالله به جهت شرکت در نقشه ۱۰ ساله جهاد کبیر اکبر به کشور عربستان سعودی مهاجرت نمود. از آن پس تاکنون باتفّاق همسرش فریده گهرریز در کلیّه نقشههای مهاجرتی بیتالعدل اعظم الهی شرکت داشته به کشورهای کویت، شیلی، انگلستان، جامایکا، بلغارستان و مقدونیّه مهاجرت نموده اند.

مؤلف محترم علاوه بر مقالات متعدّده که در مجلات مختلف امری از قبیل پیام بهائی، عندلیب، پیام بدیع، بانگ سروش، اختر جوان و ملّت جاوید به چاپ رسانده صاحب تألیفات ارزنده از جمله کُتب خدمت و عبودیّت، حروفات حیّ، حوارّیون حضرت بهاءالله، تسلیم و رضا، انقطاع، کور و دور بهائی و تقسیمات اعصار و عهود آن، دیانت جهانی بهائی به لسان انگلیسی (ترجمه شده بزبانهای مقدونیّه و فارسی) به منظور تدریس در کلاسهای امری و استفاده در جلسات ببلیغی کشور مقدونیّه، حیات بعد از مرگ، اسم اعظم الهی و نفحات وحی می باشند که جملگی بزیور چاپ آراسته گشته در اختیار یاران قرار دارد و برخی از آنها تجدید چاپ نیز گردیده است. علاوه بر کتب یاد شده تعدادی کتب دیگر برشته تحریر در آورده که آماده چاپ است

عطوه بر تنب یاد شده تعدادی دنب دیگر برشته تحریر در آورده که آماده چاپ است امید است که به تدریج به حلیه طبع آراسته گردند.

# فهرست مطالب كتاب

| صفحه         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| λ .          | ١- اسم اعظم ورّمز مُنمَتَم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 14           | ٢- خطوط فص نگين اسم اعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| .''<br>1Y    | ٣- تاثير اسم اعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | ۴- طرز استفاده انگشتری اسم اعظم و طریقه بکار بردن آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ж            | هُ- نُصَب لوحه اسم اعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲.           | ۶- حلّ اسم اعظم در آب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۰           | ٧- اعطاى لقب اسم أعظم به برخي از مؤمنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲٠           | ۸- مطابقت حروف أبجَد با اسامي افراد و اعداد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 40           | ٩- بيست و چهار پير - آدلاء اسم اعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 44           | الماري والماري المناسبة المناس |
| 44           | ۱۰- بهاء رمزی از اسم اعظم و بیانگر نام مبارک حضرت بهاءالله است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 44           | ۱۱- تحیّت الله ابهی ذکر اسم اعظم است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۵۱           | ۱۷- اسم اعظم از نظر شعرا و عرفا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۶۱           | ۱۳- اسماء و صفات الهي و معاني عرفاني و روحاني آنها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>Y</b> \ . | ۱۴- كليه انبياى الهي اسم اعظم و حقيقت واحدهاند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| YΔ           | ۱۵- بشارات کتب آسمانی و انتظار پیروان ادیان گذشته دربار و ظهور حمالقدم و اسماه ظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Y4           | ٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬٬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٨١           | ۱۱۰ الین بودانی و دنفوسیوس و انتظار پیروان حضرت بودا بظهور حمال میل ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 74           | ۱۸- دیانت زردشتی و انتظار پیروان حضرت زردشت بظهور حضرت بهاءالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \\<br>\<br>\ | ۱۹- دیانت یهودی و انتظار یهودیان بظهور جمال قدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | ۲۰- تاریخ مسیحیت و انتظار مسیحیان بظهور جمال مبارک<br>۱۷۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 97           | ٧١- ظهور ديانت اسلام و انتظار مسلمين بظهور حضرت بهاءالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 4.8          | ۲۲- بشارات کتب مقدّسه درباره دو ظهور پیاپی در آخر الزمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1.4          | ۲۷- بشارات منزله حضرت رب اعلی بظهور حضرت بهاءالله و انتظار بابیان<br>همان میرود:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| //•          | . در مستون مسترک رب اعلی بطهور حصرت بهاءالله و انتظار بابیان<br>۲۴- جلالت و عظمت ظهور جمالقدم و اسم اعظم<br>در در د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 110          | ۲۵- اعتقاد اهل بها بظهور بعدی مظهر امر الهی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۲۳          | ۱۰۰ اعتصاد اهل بهه بطهور بعدى مظهر امر الهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 7     |   | اسم اعظم الهي                                                    |
|-------|---|------------------------------------------------------------------|
| 144   |   | ۲۶- روح القدس همان اسم اعظم الهي است                             |
| 177   |   | ٢٧- حبرتيل همان اسم اعظم الهي است                                |
| 188   |   | ۲۸- ملائکه و فرشتگان باسم اعم اطلاق گشتهاند                      |
| 14.   | , | ٢٩- شديد القوى همان اسم اعظم است                                 |
| 147   |   | ٣٠- بشارات و اشارات انبياء الهي به يوم لقا و يوم الله            |
| ۱۵۰ ۰ | • | ۳۱- کیفیت ُنزول و چگونگی بَعث و وَحی و تَجلی روح القدس بر انبیاء |
| 161   |   | ۳۲- چگونگی رسالت حضرت کریشنا در دیانت هندو                       |
| ۱۵۳   |   | ۳۳- چگونگی رسالت حضرت بودا                                       |
| ۱۵۳   |   | ۳۴- چگونگی رسالت حضرت زردشت                                      |
| 164.  |   | ۳۵- کیفیت ُنزول وَحی به حضرت موسی                                |
| 104   |   | ٣٤- كيفيت نزول وَحي به حضرت مسيح                                 |
| ۱۵۵   |   | <ul> <li>۳۷ - چگونگی نزول و حی به حضرت محمد</li> </ul>           |
| 105   |   | ٣٨- كيفيت بَعث حضرت باب                                          |
| ۱۵Υ   |   | ٣٩- چگونگی ُنزول وَحی به حضرت بهاءاللّه                          |
| 188   |   | ۴۰- بسم الله الرحمن الرحيم رمز و نشاني از اسم اعظم است           |
| 181   |   | ۲۱- نوآب اربعه - چهار ابواب - نائب امام زمان                     |
| 144   |   | ۴۲- اسم اعظم در دعای ماه رمضان مسلمین                            |
| 144   |   | ۴۳- صورت دعای ماه رمضان مسلمین                                   |
| İλΥ   |   | ۲۴- فهرست اعلام و اهم مواضيع                                     |
| 144   |   | ۴۵- مشخصات کتب - کتاب شناسی                                      |
|       |   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                            |

. 95. A. K. I 

### اسم اعظم ورَمز مُنَمنَم

جمال قدس جانان در لوحى از الواح باين كلمات دُريّات ناطق قوله الاحلى:

«ایّام ایّام فرح است چه که محبوب عالم و اسم اعظم بر عرش ظهور مستوی. باسمش بگوئید و به یادش بنوشید و به ذکرش مشغول باشید و به کمال روح و ریحان و حکمت و بیان با یکدیگر و خلق معاشرت نمائید،

اسم اعظم نام مبارک حضرت بهاءالله است چنانچه خود هیکل مبارک در لوح تحلیّات میفرمایند:

«تجلّی اول که از آفتاب حقیقت اشراق نمود معرفت حقّ جلّ جلاله بوده و معرفت سلطان قدم حاصل نشود مگر به معرفت اسم اعظم. اوست مکلّم طور که بر عرش ظهور ساکن و مستوی است»

و نیز میفرمایند:

«اليوم لايق آن كه به اسم اعظم متشّبت شوند، نيست مُهرَب و مَفَرَى جز او و ناس را متحّد نمايند» (ندا باهل عالم صفحه ۶۹)

(اسم اعظم در کتاب فرهنگ لغات منتخبه تالیف فاضل جلیل جناب دکتر ریاض قدیمی به بزرگترین نام خدا اطلاق شده و آن در میان اسماء الله به اسم اعظم بهاء نامیده گشته) همه میدانند که یکی از القاب جمال مبارک اسم اعظم است ولی بنا به تصریح حضرت عبدالبهاء ذکر اسم اعظم «الله ابهی» میباشد در تشریح مطلب فوق هیکل مبارک در لوح خانم هلن گودال میفرمایند؛

«از اسم اعظم سئوال نموده بودی؟ اسم اعظم بهاء است با (او) تلفظ میشود ولکن ذکر اسم اعظم الله ابهی است»

\( رجناب ابوالقاسم فیضی ایادی محبوب امرالله میگویند که یکی از مؤمنین دور میثاق که افتخار شرفیابی به حضور مبارک مولای عزیز حضرت مُولی الوری را داشته اظهار میدارد که طرح اسم اعظم توسط حضرت عبدالبهاء انجام گرفته زیرا تنها «سرّ الله الاعظم» قادر بر ترسیم آن بودهاند. بیت العدل اعظم الهی در پاسخ به سئوال نگارنده درباره این که طراّح اسم اعظم چه کسی بوده؟ در مرقومه مورخ ۲۸ سپتامبر ۱۹۹۲ میفرمایند

«طرح اسم اعظم بنابر تحقیق و مطالعه جناب فیضی ایادی امرالله توسط حضرت عبدالبهاء جّل ثنائه در ایام اشراق شمس جمال اقدس ابهی بوده است» ﴾ وامّا اوّلین نفسی که به تزئین و ترسیم اشکال مختلفه اسم اعظم پرداخت هنرمند خط نگار قرن نوزدهم جناب میرزا حسین اصفهانی بود که در امر مبارک به مشکین قلم شهرت داری لقب مشکین قلم المرالدین شاه باو داده شد و چون در بین خطاطّان آن دوره معروف و مشهور بود به دربار شاهی راه یافت. او آثار بیشماری در این زمینه از خود به یادگار گذارده که قسمت اعظم آنها در اماکن متبرکه ارض اقدس نصب و مورد بازدید زائرین اعتاب مقدّسه قرار دارد.

مشکین قلم در میان اعاظم خوشنویشان که خط و تصویر را به کمال استادی با هم آمیخته اند مقام والا و گرانقدری دارد او همه خطوط متداول زمان را به نهایت استادی مینوشت. نمونه هائی از آثار این هنرمند نقش آفرین و تصویرهائی که بدون شک از کلمات و آثار الهی الهام گرفته منحصر بفرد میباشد. برخی از آن تصاویر در کتب هنرمندان به چاپ رسیده و بسیاری در گالریهای بزرگ جهان در معرض تماشای مردم گذارده شده است. در کتاب احوال و آثار خوش نویسان قطعاتی از این هنرمند بیمانند درج گشته و در دانشگاههای کشورهای سوریه، شامات و مصر زینت بخش است درباره ترسیم قطعات اسم اعظم او که اولین هنرمند بهائی در آن سبک بود حضرت عبدالبهاء میفرمایند:

«خطّاط شهیر، میرعماد ثانی حضرت مِشکین قلم است... مدّتی در جوار عنایت بسر میبرد و هر روز مورد الطاف جدید میشد و به تزئین و تنمیق قطعه های رنگین می پرداخت و اسم اعظم یا بهاءالابهی را به اشکال مختلفه در غاینت اِتقان می نگاشت و به جمیع آفاق می فرستاد،

(تذكرة الوفا صفحات ١٥٢-١٥٢)

هویّت و معرفت اسم اعظم و شناسائی این رَمز مَکنون و راز مَختوم سالیانی دراز در پس پرده اسرار و حکّمت الهی دور از دسترس بشر پنهان بود، لذا این گنج مستور خدا که در ادوار ماضیه از آن نام برده میشد و کمتر کسی از آن آگاهی داشت میبایستی در زمانی معیّن سرّ آن مکشوف و عیان گردد بهمین سبب فضلاء و عرفا و دانشمندان جملگی موقن و معترف بودند که اسم اعظم الهی که جزء اسماء الحُسنی مشهور و معروف و از نامهای بزرگ خداوند محسوب است وقتی هویدا میگردد که بشر بدر چه کمال رسد و استعداد روحانی شناسائی آن را پیدا کرده باشد. حضرت بهاءالله اشاره بهمین اسماء الحُسنی در کتاب مستطاب اقدس میفرمایند:

«هذا من امره المبرم و اسمه الاعظم و كلمة العليا و مطلع اسمائه الحُسني» ﴾

(بند ۱۲۲ صفحه ۱۳۶ کتاب اقدس)

امًا این اسم مبارک مانند خورشید که در پس ابرهای تیره از درخشش محروم باشد پنهان باقی ماند تا آن که در میقات معیّن پردههای اسرار الهی به یک سو نهاده شد و رمز اسم اعظم ظاهر و عیان گشت و انتظار چندین ساله بشر به انتهی رسید و آن زمانی بود که بحر فضل و رحمت الهی و آفتاب عنایت صمدانی مُشرق و سحاب تیره موجود مرتفع گشت و جمال اقدس ابهی مستوی بر عرش جلال من غیر ستر و حجاب عالم را به نور ظهور منور فرمود و اظهر من الشمس باین آیات باهرات متکلّم گشت:

«يا معشر الامم قداتي مالك القدم باسمه الاعظم ويدعُوكم اليه إن انتُم من السامعين، انه ما اردكم الآم القدد الخبير» الدا صفحه ٩٨)

مضمون بیان مبارک آنکه ای مردم، صاحب قدم باسم اعظم ظاهر و هویدا گشته و شما را به سوی خود میخواند او هدف و منظوری جز تقرّب و دعوت شما بسوی خالق یکتا ندارد، اگر گوش شنوا داشته باشید.

ونيز شهادث ميدهد باينكه:

«شهدالله انه لا اله الا هو والذي أتى باسم الاعظم انه لَمُولَى العالم طوبي لسميع سَمِعَ ندائه الاحلى ولِعالِم أَتَخُذ لِنفسه سَبِيلهُ المستقيم» (لنالي حكمت جلد ا صفحه ٩٩)

مضمون آنکه شهادت میدهم به ذات غیب الهی که جز او خالقی نیست آن کسی که باسم اعظم در عالم ظاهر گشته سرور جهانیان است. خوشا بحال آنان که حلاوت صوتش را بشنوند و عالمی که طریق صوابش را برگزیند.

حضرت عبدالبهاء باين بيان احلى ناطق قوله الجميل؛

«ای دوستان الهی الیوم انوار جمال قدم و اسم اعظم از افق وجود بر هیاکل توحید تابیده و نفحات قدس مشام اهل سرادق عزّت را معظر نموده و امواج محیط الهی بر سواحل وجود مهاجم و لئالی الطاف و احسان میافشاند پس دامنی از این دُر و گهر پُر نمائید و بر اهل آفاق نثار کنید. و این لوگولالاء دُر معانی الهی و حقایق اسرار رحمانی است که در صدف کنز مخزون پرورش یافته و در دریای قدم تولید گشته و به لطافت و صفائی ظاهر شده که روشنی چشم گروبیّان و قوت قلب روحانیون است. حال از فضل جمال ابهی روحی لا حبائه الفداء درج این دُراری نوراء مَملو از فرائد غراست و رایگان نثار میشود و البهاء علیکم یا احباء الله ع ع»

(منتخباتی از مکاتیب جلد ۴ صفحه ۱۰۶)

لوح حکمت از جمله الواح مهمه نازله از یراعه جمال قدس جانان است که بافتخار جناب آقا محمّد قائینی که ملقب و معروف به فاضل قائینی ایادی امرالله نازل شده درباره خلقت و امهات مسائل عالیه فلسفی و حکمت شرح و تفصیل فرموده اند و نیز اسامی چند تن از فلاسفه الهیّون قدیم از قبیل سقراط، افلاطون، ارسطو، مورفس، بقراط و فیثاغورث را ذکر فرموده سقراط را سیّد

الفلاسفه نامیده و دربارهاش میفرمایند او عارف به حقایق مستور از ابصار بوده و مردم را به شناسائی خداوند دعوت مینموده است و درباره بقراط میفرمایند او فیلسوف بزرگ بوده. حضرت بهاءالله بنفسه درباره این لوح میفرمایند «رَشحی از رَشحات مَستوره در بحر علم الهی در لوح حکمت نازل شده طوبی لِمَن نظرَ وَكرَه» در این لوح جمالقدم خطاب به جناب نبیل اکبر میفرمایند:

وامش بقوة الاسم الاعظم فوق العالم لترى اسرار القدم و تطلع بما لا اطلع به احدان ربک لهو المؤید العلیم الخبیر. اگر قواء غیب و شهود منحصر به قوه سامعه ای شود میتوان گفت قابل اصفاء این ندا است که از یمین عرش مرتفع و اگر قوت و رونق جمیع ابصار در بصری محصور گردد شاید لایق مشاهده آثار شوده (آیات بیّنات صفحه ۸۱)

جناب آقا محمّد قائینی معروف به نبیل اکبر یکی از علمای بنام ایران بود که در علم و حکمت و فقه کسی را با او برابری نبود. در کربلا توسط ملاّحسین رشتی از امر مبارک با خبر گردید و چون قلبش به نور ایمان و ایقان منور گشت شعله فروزان شد و مانند دریا بجوش آمد و بی مهابا لسان به تبلیغ گشود و البته بلایای بی منتها کشید و باین منقبت عظمی مفتخر گشت که از خامه مشکین حضرت عبدالبهاء به ایادی امرالله و از کلک گهربار حضرت ولی امرالله جزو حواریون حضرت بهاءالله مفتخر گردید. آن گوهر تابناک امر الهی در جمیع شئون ماهر و معتهدی عالم و فاضل و عارفی کاشف در علوم ادبی و نیز فصیح و بلیغ و بی نظیر بود. ایادی محبوب و معزز امرالله جناب ابوالقاسم فیضی میگفت که در ایامی که در عربستان بودم کتاب یکی از علمای اهل تصوف را مطالعه نمودم در یکی از فصول آن کتاب ذکر شده بود که کسانی که در جستجوی راه حقّند و در را مطالعه نمودم در یکی از فصول آن کتاب ذکر شده بود که کسانی که در جستجوی راه حقّند و در نیت اند که به مثابه فرشتگان از چشمهٔ نور (بهاء) می آشامند و پیوسته چشم بافق ملکوت دوخته نیت اند که به مثابه فرشتگان از چشمهٔ نور (بهاء) می آشامند و پیوسته چشم بافق ملکوت دوخته نام مقدّس او را در مقابل دیدگان خود می بینند که با جلال و جمال مخصوص در تلالوء و نور افشانی نام مقدّس او را در مقابل دیدگان خود می بینند که با جلال و جمال مخصوص در تلالوء و نور افشانی است اینگونه انسانه قلبه هایشان به سلطان جلال و اسم اعظم الهی پیوند یافته است.

حضرت عبدالبهاء خطاب به یکی از مؤمنین میفرمایند،

«ای بنده جمال قدم انوار اسم اعظم آفاق امم را احاطه نموده است ولی غافلین در اعماق و هم مستغرق وقتی بیدار گردند که قافله به منزل رسیده و در سر کوی حضرت دوست قرار گرفته و در تحت خباء تقدیس آرمیده و آن جاهلان و نادانان در اول قدم در راه گمگشته و حیران و سرگردان مانده»

(مکاتیب جلد ۵ صفحه ۱۱)

و فاضل شهیر و دانشمند بی نظیر جناب ابوالفضائل گلپایگانی در یکی از نوشتههای خود که در کتاب رسائل و رقائم صفحه ۲۰۹ مندرج است می نویسد که جمیع انبیاء و مرسلین که بامر خدا

مبعوث گشته اند ثابت شده است که پیوسته بصورت بشر در جامعه ظاهر میگردند آنان جامع جمیع اسماء الهی مخصوصاً اسم اعظم اند که بامر حق در قلوبشان روح القدس نازل میشود.

بنابر این پیامبران خدا چون مرآت صافیّه عالیّه حقّند همگی اسم اعظمند لذا نام مبارک و مقدسشان در عالم همچون اسمی با مسمّی است که دلالت بر شان و مقامشان دارد. ) شاعر میگوید؛

اسم اعظم بكند كار خود ايدل خوش باش كه به تزوير و حيل ديو سليمان نشود حضرت ولى مقدّس حضرت بهاءالله ميفرمايند؛ «كلمه اسم اعظم اشاره صريحي است به حضرت بهاءالله»

(کتاب دور بهائی صفحه ۶۴)

در هر دوری از ادوار مظاهر الهی برای اسم اعظم نشانه و علامت خاصی داشته اند که مؤمنین به آن ظهور در آن زمان آن علائم را مقدس و محترم میشمردند و با احترام و تکریم از آن یاد می نمودند و در مواقع ضروری با خود حمل می کردند و جهت حفظ از بلیّات و اتفاقات ناگوار آن را نزد خود نگاه می داشتند. مثلاً در زمان حضرت موسی این علامت شامل سینه بند هارون بود که دارای ۱۲ مربع در صفحه کوچکی منقوش شده بود که اشاره به دوازده اسباط بنی اسرائیل داشت. در دوران حضرت مسیح صبیح شکل یک ماهی را داشت که اشاره به ماهی یوحنّای نبی یعنی (یونس) دوران حضرت مسیح صبیح شکل یک ماهی را داشت که اشاره به ماهی بود. در دیانت اسلام علامت ممزوج از حروف و اعداد بود که بر نگین انگشتر حکّ میشد که حاوی ۲ ستاره شبیه ستاره های اسم اعظم بهائی و دارای ۳ (الف) و ۴ (الف) متوازی شبیه شکل مربع و (واو) واژگون بوده است. این نقش منسوب به حضرت علی امیرالمؤمنین میباشد که حضرت بهاءالله در انتهای لوح قناع تشریح شیخ احمد احسائی در مورد (هـ) و (و) واژگون در آن را نقل بهاءالله در انتهای لوح قناع تشریح شیخ احمد احسائی در مورد (هـ) و (و) واژگون در آن را نقل شومودهاند.

حضرت نقطه اولی در ضمن شرح سورةالقدر از قرآن مجید در مورد نقش اسم اعظم در اسلام میغرمایند:

«و ان ذلك الشكل هو حرف من حروف الاسم الذي قال على في قوله و ان صورته هي هكذا: و ما من عبد نقش على خاتم عقيق حمراء ....» (اسرارالاآثار جلد ۵ صفحه ۲۴۱)

در دوره حضرت اعلى رمز جمله (على محمّد باب الله) بود كه بر لوحه و يا سنگ و يا انگشترى منقوش ميشد و آن (لا اِله اِلاّ الله محمّد رسول الله على و لى الله ٢٧٣) بود كه با بيان آن را همراه داشتند. ﴾

تفسير سورةالقدر كه حضرت ربّ اعلى به آن اشاره فرمودند در پاسخ پرسش جناب وحيد

دارابی در شیراز نازل شده محتوای اصلی این صحیفه شرح در توضیح معانی حرف (هاء) است لذا کل صحیفه به صحیفه شرحهاء شهرت و معروف است. سورة القدر در مکه معظمه نازل شده و مشتمل بر ۵ آیه میباشد.

ر امّا در دوره جمال مبارک نقش اسم اعظم متداول بین احباب به صورتی است که شرح آن از خامه مشکین حضرت عبدالبهاء در لوحی بافتخار آقاسید نصراللّه از سادات خَمس نازل گشته که زینت بخش صفحات بعدی میباشد در آن لوح حضرت عبدالبهاء بطور مفصل رموز و اشارات و اسرار الهی را بیان میفرمایند.

حضرت بهاءاللّه در لوح نصیر که در ادرنه بافتخار جناب حاج محمّد نصیر قزوینی نازل فرمودهاند میفرمایند:

دقل يا قوم تالله المقتدر المحبوب قد كسفت الشمس ثم اضطرب القمر لان بحر الاعظم تموج في ذاته باسمه الاعظم الاكبرء (مجموعه الواح چاپ مصر صفحه ١٢٢) مضمون بيان مبارك آنكه؛

ای مردم قسم به خدای مقتدر عزیز که اگر خورشید گرفته و ماه پریشان گردد هر آینه دریای اعظم در جوش و خروش باقی و برقرار خواهد ماند.

جمال مبین در لوحی درباره اسم اعظم میفرمایند.

«حمد مقدّس از ذکر ممکنات ساحت امنع اقدس حضرت مقصودی را لایق و سزاست که به مفتاح اسم اعظم باب لقار ابر وجه عالم و جمیع امم گشود و باعلی النداء ما بین ارض و سماء صلا در داد و کل را به افق اعلی که مقر ظهور و بروز مالک اسماست دعوت فرمود، باب وصال بگشود و به صراط مستقیم راه نمود»

#### خطوط فص اسم اعظم

حضرت عبدالبهاء در مناجاتی میفرمایند:

«اى ناظر به ملكوت الهي توجه به جمال قدم كن واين مناجات فرما:

ای خالق اسم اعظم و کاشف رَمز مُنَمنَم، بنده درگاهت منم، طالب پناهت منم، مشتاق دیدارت منم سرمست هشیارت منم تفقّدی فرما و باب عطا بگشا و البهاء علیک ع ع «

قبلاً گفته شد که مظاهر مقدّسه الهی و پیامبران آسمانی هر یک در زمان خویش باسم اعظم مفتخر و متباهی بودهاند و چون از قدرت و عظّمت حقّ حکایت دارند از این رو با عَلّم یَفعَلُ مایشاء نشان و رمزی از صفات و کمال خداوند و جلال و شکوه الهی را دارا میباشند.

( در نقش نگین اسم اعظم دو بار حرف (ب) یک افقی در وسط دو خط بالا و پائین تکرار شده که رمزی از عالم امر است که ما بین حق و خلق می باشد و دیگری عمودی است که عالم حق رابه عالم امر متصل مینماید و نیز چهار بار حرف (هاء) تکرار گردیده که اشاره به هاء هویّت الهی و اسم اعظم بهاء است. (هاء) معادل عدد ۵ است در حساب ابجد و معادل است با سه حرف (باب) که از القاب حضرت اعلی است. حرف (ب) به تنهائی رمز باقی از ذات غیب نامتناهی را دارد که جاودانی است.

حضرت عبدالبهاء در مناجات دیگری میغرمایند:

«أى بنده پروفاى جمالقدم زنده باسم اعظمى رنجور بلارا ديگر چه غمى؟ امواج عطا هريك چه يَمى درياى جفا شبنمى ديگر چه غمى؟ هجوم اعداء چون تاريكى شبى، تائيد ملكوت ابهى حلوه صبحدمى ديگر چه غمى؟ شماتت جهلا چون طنين مگسى و نداء ملاء اعلى بانگ فرياد رسى ديگر چه غمى؟ مقاومت علماء چون استقامت پشه بينوا، قوّت كلمة الله چون ريح صَرصَر ديگر چه غمى؟ مستى ناقضين چون حركت مور بىوفا، سطوت ميثاق سلطنت شديدالقوى ديگر چه غمى؟ بنيان امم بنياد بر هوى، اساس امرالله قصر مشيد دروه عليا ديگر چه غمى؟ والبهاء عليك ع ع

در خصوص تشریح خطوط فص نگین که حضرت عبدالبهاء آن را مرقوم فرمودهاند مرکب از دو (اباء) و چهار (هاء) و عوالم سه گانه حق، امر، و خلق است و همچنین دو ستاره اطراف یکی در یمین و دیگری در یسار می باشند.

ر تشریح اسم اعظم توسط حضرت عبدالبهاء بافتخار آقا سیّد نصرالله از سادات خمس:
«وامّاشروح (مسیوانژل من) در خطوط فص نگین اسم اعظم هر چند بدرجه مقارن حقیقت
است ولی باید که تعمّق زیاد نمایند و تدّبر کلی فرمایند زیرا مرکبّ از دو (باء) است و چهار (هاء)
شرح (باء) در تفسیر بسمالله الرحمن الرحیم مرقوم گردیده بشیّار مقصل است در این نامه نگنجد
رجوع شود به آن.

تکرر (باء) اشاره به مقام غیب و شهود است و امّا چهار (هاء) که ارکان اربعه بیت توحید است و عددش متمّم عَشره است زیرا یک با دو (سه) سه و سه (شش) و شش و چهار (ده) و اشاره باین مقام در آیه قرآن است که می فرماید «و اتّمعناها بعَشر». باری (ها) را عدد ۵ است و این (هاء هاء) هویّت و حقیقت رحمانیّه است در عدد پنج که عدد (باب) است ظاهر و آشکار است لهذا در فصّ نگین اعظم (باء) با (هاء) ترکیب شده است و همچنین اسم اعظم از آن نقش ظاهر و عدد اسم اعظم (نه) است چون (نه) را که عدد (بهاء) است در (باب) که عدد پنج است ضرب نمائید (نه پنج) است که چهل و پنج گردد و همچنین پنج را که عدد (باب) است در (نه) ضرب کنی که عدد (بهاء) است چهل و پنج است و این عدد با عدد (آدم) مطابق است و همچنین مفردات (نه) را چون جمع کنی چهل و پنج است و این عدد با عدد (آدم) مطابق است و همچنین مفردات (نه) را چون جمع کنی چهل و پنج است یک و و (سه) و سه و سه (شش) شش و چهار (ده) ده و پنج (بانزده و هشت و هشت و هشت (سی و شش) سی و شش و نه (چهل و پنج) و همچنین چهل (بیست و هشت و هشت و هشت (سی و شش) (بیست و یک) بیست و یک و همچنین چهل (ده) ده و پنج (بانزده) مطابق عدد (حوا) است و موافق حدیث (سه) و سه و شش و نه (چهل و پنج) و ممچنین و و نج (بانزده) مطابق عدد (حوا) است و موافق حدیث دانا و علی ابواهده الامه مقصداز (آدم) حقیقت مقتبسه مستفیضه مستنبئه منفعله است و صفات الهیّه و شئونات رحمانیّه است و (حوا) حقیقت مقتبسه مستفیضه مستنبئه منفعله است و صفات الهیّه و شئونات رحمانیّه است و (حوا) حقیقت مقتبسه مستفیضه مستنبئه منفعله است.

بارى این ادنی رمزی از ترکیب اسم اعظم در فص نگین رحمانی است. و همچنین ملاحظه کنید که سطوع ثلاثه عالم حق و عالم امر و عالم خلق است که مصادر آثار است. عالم حق مصدر فیض جلیل است و عالم امر مرآت صافیه اطیف که مستنباء از شمس حقیقت است و عالم خلق مصدر اقتباس انوار است که به واسطه وسیله کبری المستفیضة من الحق و المفیضة علی الخلق حاصل گردد.

باری (باء) حقیقی که حقیقت کلیه است چون در مراتب ثلاثه از دُروه اعلی تا به مرکز ادنی نزول و تجلّی کرد جامع و واجد جمیع عوالم شد و در افق عزّت قدیمه دو کوکب نورانی ساطع و لامع گردید، کوکبی از یمین و کوگبی از یسار و این رمز عظیم دو شکلی است که در یسار و یمین اسم اعظم در فص نگین محترم ترسیم گردیده و رمز از ظهور جمال ابهی و حضرت اعلی است و هر چند دو شکل یمین و یسار بصورت ستاره است ولی اشاره به هیکل انسانی است که عبارت از سر و دست و دو پا است و علیک البهاء الابهی ع ع م و ۲ مفحه ۱۰۱)

جناب ابوالقاسم افنان در کتاب (عهد اعلی زندگانی حضرت باب) صفحه ۴۱۳ نقل قول از حضرت عبدالبهاء در مورد طرح زیر بنای مقام اعلی را براساس جدولی چنین نوشته است که زیر بنا طبق جدول زیر شامل ۹ خانه است با توجه به ارزش عددی حروف تهجی در کلمات «آدم و حوا» به ترتیبی که توضیح داده میشود ترسیم فرموده و جای استقرار رمس اطهر را در خانه وسط (شماره – ۵) تعین فرموده اند.

| ٨ | ٣ | ۴ |
|---|---|---|
| ١ | ۵ | ٩ |
| ۶ | Υ | Y |

۱- در کلمه خوا حرفهای ح - و - ابه ترتیب دارای ارزش عددی هشت، شش و یک هستند که جمع آن باعدد پانزده برابر می شود.

۲- جمع اعداد جدول فوق از هر طرف چه عمودی و چه افقی چه مُورّب مساوی با عدد پانزده یعنی (حَوا) است.

 ۳- در کلمه (آدم) حرفهای (آ،د،م) به ترتیب دارای ارزش عددی یک، چهار و چهل هستند که جمع آن با عدد چهل و پنج برابر می شود.

۴- در کلمه (باب) حرفهای (ب-۱-ب) به ترتیب دارای ارزش عددی دو، یک و دو هستند که جمع آن باعدد پنج برابر میشود.

۵- در کلمه (بهاء) حرفهای (ب، ه، ۱، ء) به ترتیب دارای ارزش عددی (دو - پنج - یک -یک) هستند که جمع آن با عدد نه برابر می شو. د

۶- حاصل ضرب عددهای پنج مساوی (باب) و نه مساوی (بهاء) برابر ۴۵ یعنی ارزش عددی کلمه (آدم) است.

## تأثير اسم اعظم

حضرت بهاءالله درباره تاثير اسم اعظم در لوحى ميفرمايند

«سبحان الذي خلق الاسماء و جعلها سبباً لبلوغ العباد الى عوالم البقاء ليعرفن ما ستر عنهم في ملكوت الانشاء لا اله الا هوالعزيز المقتدر القيوم و قدر لكل اسم اثراً و سلطاناً على النيب و الشهود و جعل اثر الاسماء كلها منوطاً باسمه الاعظم و انه قد ظهر بالحق ولكن الناس اكثر هم عنه معرضون، و جعل اثر الاسماء كلها منوطاً باسمه الاعظم و انه قد ظهر بالحق ولكن الناس اكثر هم عنه معرضون،

درباره تأثیرات اسم اعظم باید گفت که حضرت عبدالبها، در الواح مبارکه اشاره میفرمایند که نام مبارک و مقدّس حضرت بهاءالله (اسم اعظم الهی) درمان همه دردها است و تسکین دهنده همه ناراحتیها است اهل بها، و مؤمنین به جمال مبارک معتقد و معترفند که چون به معرفت خدا و مظهر امرش نائل گشتهاند اوّل فریضه و مسئولیّتشان اجرای فرامین و احکام الهی است در این مقام از همه چیز و همه کس فارغ میشوند و به حبل عنایت و ذیل مکرمت سلطان جلال متوسّل میگردند تا آنجا که از اسم و رسم میگذرند و از عالم ناسوت گذشته به ملکوت ابهی توجّه مینمایند.

در این حالت طالب و عاشق جمال منیر دوست میشوند و دنیا و آنچه در اوست یکسره فراموش میکنند دل به دلدار میسپارند و در صراط مستقیم محبّت و وداد قدم مینهند. جز رضای محبوب آرزوئی و به غیر از توکّل و تغویض آمال و خواهشی ندارند. وقتی که باین مرحله از کمال رسیدند عالم قادر بر تبدیل و تغییر شان نخواهد بود.

تأثیرات اسم اعظم در مؤمنین چنان است که تکرارش در شبانه روز باعث شادی قلوبشان میگردد و در کل احوال شاد و مسرور و راضی هستند.

حضرت عبدالبهاء در مورد ظهور این تأثیر در مؤمنین میفرمایند:

«ظهور اسرار قدم و فیض اسم اعظم یک حکمت عظیمه و ثمره طبّبهاش محبّت و الفت و اتحّاد و انجداب بین احباب است» (منتخبات مکاتیب جلد ۲ صفحه ۱۸۹)

و نیز میفرمایند،

«اسم اعظم تأثیراتش در امور جسمانی و روحانی هر دو محقق و مسلم است»

(مکاتیب جلد ۳ صفحه ۱۸۸)

اسم اعظم الهي

و همچنین ور لوحی خطاب به خانم امااورت میفرمایند:

«اگر از تحرّض قوای عالم امکان محافظه و صیانت خواهی اسم اعظم در محّل خویش معلّق کن و خاتَم اسم اعظم در انگشت نما و عکس عبدالبهاء را در خانه نگهدار و از مناجاتهای من همیشه تلاوت نما تا تأثیر عجیب مشاهده نمائی. جمیع آن قوی اوهام گردد و محو و نابود شود،

(لوح بافتخار خانم امااورت)

و نیز در لوح دیگری درباره تأثیر اسم اعظم میفرمایند:

«ای ورقه روحانیه چشم بگشا و به ملکوت ابهی توجّه کن تا از جهان پنهان سبحان ربی الابهی شنوی قسم به جمال قدم که تأثیرات اسم اعظم چنان در جان و وجدان حتّی عَظمُ و لحَم ظاهر و آشکار گردد که عقل حیران و سرگردان شود»

(مکاتیب جلد ۲ صفحه ۱۴۰) )

# طرز استفاده انگشتری اسم اعظم و طریقه بکار بردن آن

حضرت عبدالبهاد در مورد استفاده از انگشتری اسم اعظم در لوح خانم ایزابل برمینگام میفرمایند:

«این نگین را (نگین اسم اعظم) باید در انگشت کوچک در دست راست نمود»

(لوح بافتخار خانم ايزابل برمينگام)

هر چند که هیکل مبارک حضرت عبدالبها؛ این دستور را فرمودند امّا باید توجه داشت که احبای عزیز غرب و حتّی احباب سایر نقاط مجبور به استفاده از انگشتری اسم اعظم نیستند زیرا چنین حکم و نص از جانب حضرت بها؛ اللّه نازل نگشته امّا آنطوریکه حضرت عبدالبها؛ میفرمایند اگر انگشتری موجود باشد باید آن را در دست راست نمود.

در دیانت اسلام نیز امر شده بود که برای رعایت حرمت و تکریم هر کس صاحب انگشتری اسم اعظم است باید آن را محترم شمرده در انگشتان دست راست نماید. این امر از قدیم الایام در بین مسلمین متداول بوده است هیکل مبارک در سفر غرب مطالبی درباره اسم اعظم فرمودند که در اخبار امری ایران موّرخ اکتبر ۱۹۶۴ درج گردیده که مضمونش چنین است؛

دنام مبارک اسم اعظم سبب راحتی و آسایش انسان و مورث حفظ و حراست آدم میگردد. این نام مقدّس باید در اوّلین دقایق صبح در موقع بیدار شدن از خواب بر لبها نقش ببندد و در دعا و ستایش روزانه بدرگاه حقّ مرتبّا و منظّماً ذکر شود، حتّی در مواقع سختی و ناراحتی تکرار گردد و نیز شب هنگام آخرین کلام قبل از خواب بر زبان برده شود. اسم اعظم الهی یگانه اسمی است که کافل خوشبختی و راحتی و ضامن حفظ آدم و باعث عشق و یگانگی میگردد. هیکل مبارک خطاب به سئوال کننده میفرمایند، امیدوارم که تو بر این سر مکنون و رمز مختوم آگاه شوی و ادامه میدهند که استفاده و بکار بردن این نام مبارک انسان را از عالم فانی دور نگاه داشته به مخلوق جدیدی تبدیل مینماید:

(ترجمه نگارنده)

(کتّاب نور هدایت صفحه ۱۲۷)

ر بیت العدل اعظم الهی در دستخط موّرخ نوامبر ۱۹۶۷ خطاب به محفل مقدّس روحانی ملّی انگلستان مطالبی مرقوم میفرمایند که مضمونش چنین است:

«یکی از طرق استفاده اسم اعظم حَک آن بر انگشتری است حضرت ولی مقدس و بی مقدس و بی مقدس و بی مقدس و بی همتای امر مبارک توجه احباء را به تکریم اسم اعظم معطوف داشته امر فرمودهاند که شأن و مقام آن در همه احوال باید حفظ گردد در آثار بهائی تاکنون ممنوعیّت استفاده از اسم اعظم بر جواهرات، کتب و جزوات زیارت نگشته لذا احساس ما این است که احبّا باید طریقه بکار بردن آن را بنحو شایسته مراعات فرماینده ) (ترجمهٔ نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۲)

و نیز درباره ساخت و تولید و فروش قطعات اسم اعظم در دستخط موّرخ ۲۵ مارچ ۱۹۷۵ خطاب به محفل مقدّس ملّی ژاپون باین مضمون میفرمایند:

داگر چه حَکّ اسم اعظم الهی بر روی سنگ قبور توصیه نگردیده امّا در آثار بهائی ممنوعیّتی بر جواهرات و کتب امری ملاحظه نگشته و با وجودی که برای ساخت و تولید و فروش اسم اعظم در الواح مبار که مطالبی زیارت نشده ولی در هر حال رعایت تکریم واجب و ملاحظه شأن نام مبارک باید در نظر گرفته شود» (ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۲)

بیت العدل اعظم درباره اینکه میتوان از انگشتری اسم اعظم برای مرده استفاده کرد در جواب این عبد میفرمایند:

«در خصوص عدم دسترسی بانگشتر مخصوص میّت و اینکه آیا استفاده از اسم اعظم در این مورد برای این منظور جائز است یا نه؟ یاران در این خصوص آزاد و مختارند چه که در این مورد دستورالعملی در آثار مبارکه زیارت نشده است، / (مرتومه مرّخ ۱۰ جون ۱۹۹۰)

#### نصب لوحه اسم اعظم

در خصوص نصب لوحه اسم اعظم جناب دكتر لطف الله حكيم منشى مبارك مى نويسد كه اگر بخواهيم لوحه اسم اعظم و تصوير حضرت عبدالبهاء را با هم نصب كنيم از لحاظ احترام شايسته است كه لوحه اسم اعظم فوق شمايل حضرت عبد البهاء نصب شود.

(نقل از اخبار امری ایران)

در خصوص نصب لوحه اسم اعظم بطور عمومی در برخی اماکن متبرکه ارض اقدس این عبد از ساحت معهد اعلی حکمت آن را استفسار نمود؛ جواب عنایتی چنین است که؛

«نصوصی که مبین حکمت نصب عمودی فصّ اسم اعظم در بعضی از اماکن متبر که ارض اقدس باشد زیارت نگشته است.

### حل اسم اعظم در آب

حضرت عبدالبهاء در مورد حلّ اسم اعظم در آب ميفرمايند:

«حمل حِرز و دعایا حلّ اسم اعظم مرقوم در آب و نوشیدن به جهت رفع امراض اگر این دو عمل به توجّه تام و خلوص قلب و نیّت پاک و انجذاب روح واقع شود تأثیرش شدید است،

(مکاتیب جلد ۲ صفحه ۳۰۵)

در کتاب مصباح گفتمی نقل از پیغمبر اکرم حضرت محمّد است که فرموده هر کس که این کلمات را (تسبیح و تکبیر) تلاوت نماید و با ایمان و اخلاص و توکّل و تفویض آن را در آب زمزم حل کند و بیاشامد همه دردها و امراضش از رگهای بدنش خارج شده وسواس شیطانی از او دور میگردد. این تعبیر در صفحه ۲۸۸ کتاب فوق موجود است. لازم به تذکر است که تکبیر در اسلام اللّه اکبر است و در این دور بدیع اللّه ابهی یا اسم اعظم الهی است.

## اعطاء لقب اسم اعظم به بعضى از مؤمنين

در زمان حیات عنصری جمال اقدس ابهی برخی از احبّا از جانب هیکل انور به لقب (اسم اعظم) مفتخر و متباهی گشتند. در کتاب اسرارالآثار تالیف جناب فاضل مازندرانی نقل شده است که در سنین اقامت حضرت بهاءاللّه در ادرنه جناب میرزا آقا مُنیب کاشی به خطاب اسم اعظم قائل گشت. این مؤمن و فدائی جمال مبارک در تبلیغ امرالله و مواجهه و مباحثه با بابیان کوشش و مجاهدت بسیار نمود.

حضرت بهاءالله خطاب به ایشان میفرمایند:

«هو الاعز الارفع الامنع الاقدس الابهى ان يا رق المنشور إسمع نداء ربك ... ان يا اسم المنير،

و نیز میفرمایند:

«هذالوح من الله العزيز القدير الى جمال قدس منيران يا ساذج الروح... ان يا بحرالاعظم... ان يا بحرالاعظم... ان يا اسمى ان يا شجرة الله ... ان يا كنز الله... ان يا اسمى الله ان اشهد فى نفسك انه لا اله الا هو ،.. ان يا اسمى ان اشهد فى ذاتك انه الا اله الا هو ،

و نیز در لوحی بایشان میفرمایند،

هو الا منع الاقدس الابهى جمال الرحمن عن ألق الرضوان خلف سحاب الاحزان قدكان بالحق مشرقاً ... ان يا اسمى الاعظم اسمع نداء ربك الابهى عن شطر الكبريا مقرالله العلى الاعلى الاعلى ليجذبك نغمات الاحلى.

(اسرارالاآثار جلد ا صفحه ١٢٤ و ١٢٥)

و همچنین در لوح دیگری خطاب به میرزا مُنیب میفرمایند:

وديگر چندماه قبل سوره اصحاب از سماء ويمين عرض اعظم نازل شده و باسم الله الاعظم حضرت مُنيب ارسال شده الله الاعظم حضرت مُنيب ارسال شده الله الاعظم عدد المفحه ۱۲۶)

سوره اصحاب که خطاب به جناب میرزا آقا مُنیب کاشی عزّ نزول یافته بسیار مفصّل است و واقعات تا ادرنه را شرح میفرمایند. جناب مُنیب اهل کاشان بود که در ایّام حضرت بهاءالله در بغداد مؤمن به آن حضرت بهاءالله در بغداد تشریف داشتند او از کاشان رهسپار آن دیار گشت و در جوار بیت مبارک در منزل محقّری بکار کتابت مشغول بود. در راه بغداد به اسلامبول در رکاب جمال اقدس ابهی پیاده راه می پیمود و غزل حافظ زمزمه میکرد تا آنکه در نفی مبارک از ادرنه به عکا با حالت مریضی راضی به ترک ساحت مبارک نگردید و با اینکه بسیار علیل و مریض بود آرزوی همراهی هیکل اظهر را داشت وقتی که مبارک نگردید و با اینکه بسیار علیل و مریض بود آرزوی همراهی هیکل اظهر را داشت وقتی که موکب مبارک به ازمیر رسید دیگر مرض شدت یافته بود و او قادر به حرکت نبود ناچار در بیمارستان ازمیر بستری شد و از همراهی جمالقدم محروم گشت. آن مؤمن مخلص و فدائی جمال مبارک شرافت این را یافت که حضرت عبدالبهاء سرگذشت او را بقلم مبارک در تذکرةالوفا ثبت مبارک شرافت این را یافت که حضرت عبدالبهاء سرگذشت او را بقلم مبارک در تذکرةالوفا ثبت فرمایند. الواح کثیری بافتخارش نازل شده از جمله لوحی است که در کتاب آثار قلم اعلی به چاپ رسیده و به لوح حبیب یا سوره اصحاب مشهور و معروف است.

حضرت عبدالبهاء در لوحی میفرمایند:

«چون از عنایات خاصه جمالقدم سمی این اسم اکرم رضای به قضای جمال قدم و مطلع این سمت محترمید در کل اوقات منتظر ظهور الطاف از ملکوت اسم اعظم باشید و طلب تائید گنید،

حضرت بهاءالله در الواح کثیری نفس مبارک را به نام اعظم خطاب میفرمایند از آن جمله لوح هُودج است که به لوح سامسون نیز معروف است. چون جمال قدم در آخرین روز سفر خشکی از بغداد به اسلامبول به بندر سامسون در دریای سیاه نزدیک شدند و در میان هُودج که با آن سفر میفرمودند بحر آسود را مشاهده نمودند بنابر خواهش میرزا آقاجان کاتب وَحی این لوح از فم اطهر نیّر آفاق نازل گشت. نزول این لوح منیع که اشاره به وقوعات عظیمه و ظهور فتن و بلا دارد در جمادی الثّانی سال ۱۷۸۰ هـ ق مطابق با اگست ۱۸۶۳ عزّ نزول یافته.

حضرت ولّی مقدّس و محبوب امرالله اشاره بهمین لوح در کتاب قرن بدیع میفرمایند که حضرت بهاءاللّه از حوادث مندرجه در لوح ملاح القُدّس اخبار فرموده و تاکید در ظهور بلیّات و امتحانات شدیده دارند تمامی این لوح مبارک تاکنون به طبع نرسیده است.

حضرت بهاءالله در لوحي ميفرمايند كه أمّم عالم را باين اسم اعظم اخبار نمائيد.

«بگوای منصفین الیوم یومی نیست که به اوهام انفس خود ناس را متوهم نمائیدو از شاطی احدیه محروم کنید الیوم یومیست که باین اسم اعظم مابین امم نداء نمائید سَخروُالعالم بهذا الاسم الممتنع المنیع»

شاعر بابا ولد حسين ميگويد:

تواسم اعظمی نگویمت خداستی ولی ترحمی نما به عجز و انکسار من

ظاهراً این بیت منقول از بابا ولد حسین در عریضهای است که به حضور حضرت عبدالبهاء معروض داشته و به نعوت جمال ابهی و عبودیّت خود پرداخته از این رو مورد عنایت مبارک قرار گرفته.

شاعر شهير بهائي حصرت نعيم اصفهاني ميفرمايد،

ای شهنشاه مُلک کُن فیکُون چون نمائیم شکر ذات تو چون کرمت از گمان ما افزون جان سپاریم در رهش اکنون آنت رَبی مُعین مَن ناجاک ای جمال مبارک بیچون کی توانیم حق حمد توکی نعمتت از قیاس ما برتر خاکساریم بر درش اینک آنت ربی ولی من والاک

(كلزار نعيم أحسن القصص صفحه ١٢٤)

جمال مبارک یکی از الواح میفرمایند،

«قد تزین العالم باسمه الاعظم طوبی لمقبل اقبل و ویل للمعرضین، هذا لهوالذی وعدتم به فی کتب الله العلیم الحکیم،

مضمون بیان مبارک آنکه:

به تحقیق عالم به نام مبارک اسم اعظم مزین گشت خوشا بحال مؤمنی که قبول کرد و ایمان آورد و وای بر کسانی که معرض شدند: این همان وعده الهی است که در کتب مقدّسه داده شده. حضرت عبدالبهاء میفرمایند:

«بایداوامرروحانیه و جسمانیه اسم اعظم روحی لتربته الفداء در حَیْر شهود جلوه نماید و در احوال و اطوار یاران الهی مجسّم و مصّور گردد و الا چه ثمری و چه اثری... شما یاران اسم اعظمید و یاوران عبدالبهاء در ظلّ الطاف جمال مبار کید و بندگان حقیقی صمیمی حضرت کبریاء طوبی لکم ثم طوبی لکم لهذا در نزد عبدالبهاء عزیزید و جلیل و رفیقید و ندیم و در عبودیّت عتبه بهاء شریکید و سهیم عع، (مکاتیب جلد ۲ صفحات ۲۷۹ و ۲۸۰)

حضرت بهاءالله در الواح و آثار باسامی و القاب کثیری که هر یک معانی روحانی دارد موصوف و منعوتند این القاب و نعوت در الواح طلعات مقدّسه مذکور است از آن جمله:

اسم اعظم، بحر اعظم، ركن اعظم، روح اعظم، شارع اعظم، نور اعظم، نير اعظم، نفس اعظم، كنز ظهور اعظم، نباءاعظم، فردوس اعظم، كنز ظهور اعظم، نباءاعظم، فردوس اعظم، كنز اعظم، طلسم اعظم، منجى اعظم، سرّ اعظم، عرش اعظم، جمال اعظم، درياق اعظم، محيط اعظم، كور اعظم، ملكوت اعظم، الله اعظم، آفتاب اسم اعظم، خالق اسم اعظم،

 رحضرت عبدالبهاء در یکی از الواح مبارکه اورشلیم و قدس الاقداس را نیز اسم اعظم
 خطاب میفرمایند و نوید آن را میدهند که چون آن شهر دارای جمیع ثروتها و غنا است شایستگی
 این مقام را دارد.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند،

«اورشلیم و قدس الاقداس هیکل کرم و اسم اعظم است زیرا آن مدینه الهیّه و شهر بند یزدان است چه که جامع جمیع آلا و نعم و حائز کلّ غنا و ثروت حقیقیه و تحف و زینت معنویّه و مشتمل بر شئون و خصائص حیاتیّه و محلّ ظهور آثار غریّبه ربانیّه است. ﴾

(ظهور رَب الجُنود صفحه ۲۲۵)

در آئین بهائی طبق حکم کتاب مستطاب اقدس بر همه فرض و واجب گشته که وصیّتنامه خود را قبل از موت و رهائی از این خاکدان فانی بنویسند و صدر آن را مزّین به اسم

اعظم نمایند. اینگونه وصیّتها شامل دو قسمت میباشد قسمت اول اعتراف به وحدانیّت خداوند غیب و شهود و مبشریّت و مظهریّت حضرت نقطه اوّلی و مظهریّت جمال اقدس ابهی و مبیّنی حضرت عبدالبهاء و ولایت حضرت شوقی ربانی و همچنین اطاعت. تامه و بدون قید و شرط از تصمیمات بیتالعدل اعظم الهی قسمت دوم تقسیم آنچه را که داراست و مالک است بهر کس و بهر نحو که بخواهد. در دیانت اسلام نیز نوشتن وصیّتنامه توصیه گردیده و نقل از حضرت محمّد است که فرموده:

«الوصيية حَقُ عَلى كُل مسلم، حضرت ربّ اعلى در ايام حبس چهريق كتاب هياكل واحد را با عزاز جناب ديّان نازل فرمودند. مقصود از واحد ۱۹ است و هياكل واحد يعنى هياكل ۱۹ گانه حروف حَى. هر هيكل داراى ۱۱ سطر و هر سطر داراى عددى و از هر عدد اسمى از اسماء الله استخراج و مرقوم فرمودند. در همان لوح اشاره شده است كه «ط» همان طاء مذّله است كه اشاره به اسم اعظم است كه در خاتمه سال ۱۹ از ظهور حضرت باب طا يعنى حضرت بهاءالله كه مظهر هويّت الهيّه است در عالم ظاهر خواهد شد.

حضرت بهاءالله در مورد اسرار و رموز کتاب هیاکل در لوح جناب مُبَلِغ مرحوم محمّد ابراهیم یزدی فرموده

وملاحظه در حقّ نمائید که در آخر خطوط احدی عَشَر طاءات حاکیّات از اسم اعظم ظاهر شده و هیکل اوّل به او تمام شدچه که در آخر اسماء هیکل اوّل این اسم مبارک مُشرق و این اسم در بحری از بحور اسماء سیر نموده

حرف «ط» و اسم اعظم «بهاء» بحروف ابجد معادل «نه» است.

شیخ بهائی در شعر خود بنام مقدس اسم اعظم اشاره کرده میگوید:

اسم اعظم چون کسی نشناسدش سروری بر کل اسماء بایدش

شیخ عامری که خود از کتب و صحف اسلامی با خبر بود و جلال و عظمت و اهمیّت اسم اعظم را دریافته بود در پی تفحّص و تجسّس موحدّین و مؤمنین بیشماری برای کشف این معمّا زحمت بسیار کشیده بود دریافت که اسم اعظم همان نام بهاء میباشد بهمین خاطر اسم خود را شیخ بهائی معرّفی نمود. و در بین مردم به همین نام شهرت یافت.

در کتاب مستطاب بیان اشاراتی از قرآن کریم است از جمله «علم القرآن خلق الانسان علمه البیان» در تفسیر صافی در ذیل این آیه آمده است که «البیان الاسم الاعظم علم به کل شیئی» یعنی بیان اسم اعظم است که علم کلشیئی میآموزد. در بعضی از کتب مقدّسه به نعو دیگری به ذکر اسم اعظم و جلال و جمال الهی و قدسی پرداخته فی المثل در کتاب حزقیال نبی باب

۳۶ آیه ۲۲ صفحه ۱۲۵۹ کتاب مقدس بهمین موضوع اشاره گردیده است.

حضرت بهاءالله در چند موضع کتاب مستطاب اقدس اشاره باسم اعظم میفرمایند از آن جمله در بندهای ۱۸،۱۸، ۱۰۹، ۱۱۱، ۱۴۳ و در رساله سنوال و جواب که از متمّمات کتاب اقدس است در فقره ۷۷ و نیز در تشریح این کلمه در بخش یادداشتها چنین مَیْفُرمَّایند؛

«دراسلام حدیثی دآل براین مطالب است که از میان اسماء متعدّد خدایکی از همه عظیمتر است ولی هُویّت این اسم تا بحال مستور بود تا آنکه جمالقدم تائید فرمودند که «بهاء» اسم اعظم (کتاب مستطاب اقدس صفحه ۲۶٪)

ر در دائرةالمعارف بهائی تألیف پیتر اسمیت چاپ اکسفورد به سال ۲۰۰۰ در مورد اسم اعظم نوشته است که مطابق اعتقاد مسلمانان جهان تعداد اسماء خداوند «اسماء الحسنی» «نود و نه» میباشد و معتقدند که یکصدمین اسم نام مبارک اسم اعظم است که برای بهائیان نامی شناخته و مقدّس میباشد. ولی اسماء الهی لانهایه است. از جمله ابن عربی در نصوص الحکم میگوید که اسماء الحسنی غیرقابل احصاء میباشد.

حضرت عبدالبهاء ذکر این اسم را مبارک دانسته و سبب سعادت بشر و راحتی من فی الامکان میدانند. مشتقات این اسم نیز در نظر احبّا محترم و قابل ستایش است که روزانه موظّف به اداء نود و پنج مرتبه «الله ابهی» میباشند این نوع ذکر باید با احترام خاص و تکریم بسیار گفته شود و نیز «یا بهاء الابهی» که بصورت تصویر و یا خطوط ترسیمی باشکال مختلفه با استادی ترسیم گشته از مشتقات اسم اعظم است.

— ( ملاحظه شان و مقام این اسم چنان است که بر انگشتری حَکّ مینمایند و آن را متبرک و تیمّن میشمارند ولی نصب آن بر سنگ قبور و اعلانات در و دیوار و یا الصاق به وسائط جائز شمرده نشده.

حضرت عبدالبهاء در لوحی میفرمایند:

«اليوم لسان كل اشياء از صُقع ادنى تا ملاء اعلى جميع به محامد و نعوت و قصائد و مدائح و تسبيح و تقديس جمال قدم و اسم اعظم مشغول» (منتخبات مكاتيب جلد ٢ صفحه ١٧)

چون در مطالب مختلف این مجموعه ذکر حروف آبجد بسیار بمیان آمده لذا گفته میشود که در سیستم قدیمی اعراب به هر یک از حروف عددی داده شده بود که معادل همان حروف محاسبه میگردید. مثلاً «بهاء» مطابق ارزش عددی «نه» که (به مساوی دو و همعادل پنج و الف مطابق یک و عمعادل یک میباشد) و همچنین حرف «ط» که مساوی «نه» است این روش در قرن نوزده در ایران متداول بود. حضرت بهاءالله و حضرت نقطه اولی هر یک در بعضی مواقع بجای ذکر

اسامی مؤمنین از آن اعداد استفاده میفرمودند. در کتاب فرهنگ لغات منتخبه در این باره مینویسد ترکیب و ترتیب قدیم حروف الفبای عربی بود که بیست و هشت حرف است از آن بیست و هشت حرف هشت کلمه شش حرف بیست و هشت حرف هشت کلمه شش حرف ث خ ذ ض ظ غ خالص عربی است و بقیه آرامی یا عبری است از حدود چهارده تا بیست و هشت قرن قبل از میلاد مسیح اعراب مانند یونائیها برای هر یک از حروف الفبای مزبور بشرح زیر عددی قائل شدند که آن را حساب آبجد یا حساب جُمَل مینامند.

۱-۱، ب-۲، ج-۳، د-۴، هـ-۵، و-۶، ز-۷، ح-۸، ط-۹، ی-۱۰، ک-۲۰، ل-۳۰، م-۴۰، ن -۵۰، س-۶۰، ع-۲۰، ف-۸، ص-۹۰، ق-۱۰۰، ر-۲۰۰، ش-۳۰۰، ت-۴۰۰، ث-۵۰۰، خ-۴۰۰، -۷۰۰، ض-۸۰۰، ظ-۹۰۰، غ-۱۰۰۰

ده حرف اول یک یک بالا میرود و نه حرف بعد ده ده بالا میرود و نه حرف سوم صد صد. چه بسا که با این حساب اسامی نفوس و امکنه و یا حتی وقایع را تبدیل به اعداد و یا اعداد و تواریخ مهّمه را تبدیل به کلمات نمودهاند. چند مثال از عدد بعضی اسماء به حساب جُمّل ذکر میشود.

«الله» برابر «۶۶» «بهاء» يا حرف «ط» برابر «نه» «باب» يا حرف هـ برابر «پنج»

«بهاء» را میشود ۱۵۲ نوشت یعنی دو (ب) پنج «هـه و یک «یک» بهمین طرز «بهاءالله» را میشود ششصد و شصت و نه نوشت بدین معنی که نه «بهاء» و شصت و شش «الله». «حَی» برابر «هیجد» و «ادرنه» و «سّر» هر کدام ۷۶۰.

میرزا آقاجان خادم الله که کاتب وحی بود گاهی امضایش شصت و شش بود زیرا شصت و شش برابر «الله» است. یوسف و قیوم هر یک برابر ۱۵۶ - ماه کو یا باسط هر یک هفتاد و دو - چهریق و شدید هر یک سیصد و هیجده (ریاض اللغات جلد / صفحه ۱۲۴۴)

حضرت بهاءالله ميفرمايند.

وحمد مالک ملکوت را که بانوار اسم اعظم عالم را منور فرمود و سرادق اننی اناالله رارغماللا عداء برافراشت، طوبی از برای نفسی که فائز گشت و از ما سوی الله فارغ آزاد شد، اوست دوست ما و اهل سفینه عنایت ماء

و نیز میفرمایند:

«امروز به اعانت اسم اعظم لئالی ایقان و عرفان ظاهر و مشهود، نعیم از برای نفسی که به یقین کامل اقبال نمود و از ید عطا رحیق بقا رغماً للا عداء آشامید و منقطعاً عن العالم باسم اعظم تمسّک نمود، اسماء منعش ننمود و شبهات و اشارات حائل نگشت.

(آثار قلم اعلی جلد ۵ صفحه ۲۷)

این سرّ مکنون و رمز مختوم سالها از فهم و درک بشر بدور بود و در پس پرده ابهام باقی ماند.
گویند که در مجلس درس و بحث علوم دینی در یکی از حوزه های علمیه استاد پس از تفسیر و تبیین بعضی از معضلات و تشریح برخی از رموزات و اشارات کتب آسمانی یکی از شاگردان بفکرش رسید که از استاد خود در مورد این سر که تاکنون فاش نشده استفسار نماید لذا از معلم خود درباره کشف معنی اسم اعظم که مندرج در کلیه کتب سماویست سئوال نمود و خواهش بسیار کرد تا کلمه ای در این باره از زبان استاد بشنود استاد که از این همه التماس و خواهش شاگرد به تنگ آمده بود خواست که او را امتحان کند که بنابر قولی که میدهد که این راز را با کسی شاگرد به تنگ آمده بود خواست که او را امتحان کند که بنابر قولی که میدهد که این راز را با کسی در میان نخواهد گذارد آیا صادق است یا نه رو به باو نمود و گفت شب هنگام به حجره من بیا تا آن سرّ را برایت بازگو کنم شاگر حریص بانتظار شب نشست و همینکه اطمینان یافت که کسی در تعقیب او نیست خود را به حجره استاد رساند و بانتظار نشست. استاد در نهایت محبّت جعبه ای بدو سپرد و تاکید کرد که کلید حل این معمّا در جعبه است صبح زود به پیش من بیا تا با هم جعبه بدو سپرد و تاکید کرد که کلید حل این معمّا در جعبه است صبح زود به پیش من بیا تا با هم جعبه را باز و سرّ معما را کشف نمائیم.

شاگرد با عجله به منزل برگشت و بانتظار فردا نشست ولی ساعتی بعد وسوسه شیطانی و سودای جوانی طاقت از او ربود پیش خود گفت آن را باز میکنم، چون درب جعبه را گشود چیزی در او نیافت صبح زود بحال اعتراض نزد استاد رفت و با اعتراض گفت که من راز مهمی را از تو خواستم و تو جعبه خالی بمن میدهی؟ استاد با روی گشاده و خندان گفت که من آن جعبه را محض امتحان بتو دادم ولی تو نتوانستی تا فردا صبر کنی اگر سر اسم اعظم را بتو میگفتم چگونه مکتوم میداشتی. حضرت عبدالبهاء میفرمایند؛

«قوت اسم اعظم نغوس متفرقه پریشان را در انجمن رحمانی جمع فرموده و هریک را مانند شمع برافروخته تا به مثابه پروانه جان سوخته خود را در شعله آتش عشق افکنند و از هر قیدی برهند و از هر دامی بجهند و در کمال وجد و طرب به قربانگاه عشق دوند و جان فدای جانان نمایند» (نار و نور صفحه ۲۲)

و نیز میفرمایند،

«اگر انصاف باشد کل شهادت دهند که این قلم جز به مدد عنایت جمال مبارک شرق و غرب را بحرکت نیارد و این نغمه جز به تائید اسم اعظم بآفاق اهتزاز نبخشد،

(مکاتیب جلد ۴ صفحه ۴۰)

برخی از عرفا باین عقیده ثابت بودند که اسم اعظم باید هم دریاق اعظم باشد و هم طلسم اکبر و بعضی در پی آن بودند که آیا اسمی که باب معرفت و شناسائی رموز الهی است و شرط

شناخت ساحت کبریائی چرا حقایقش پنهان مانده. آیا آن اسمی که عالم خلقت را بوجود آورده و خلعت هستی پوشانده چرا در پرده ابهام مانده؟ آیا خالق این جهان که قادر بهمه چیز و دارنده کون و مکان است چرا طالبینش را از این فیض محروم ساخته؟

اهل بهاءِ معتقدند که با ظهور جمال قدم باسم اعظم پرده این راز برداشته شد و سر نهان آشکار گردید.

حضرت بهاءالله در این مورد میفرمایند:

«امروز روزی است که جمال قدم من غیر ستر و حجاب ظاهر است و اسم اعظم من غیر استار مشهود. باب فضلش بر وجه احباب مفتوح گشته و عنایتش کلّ را حاطه فرموده»

(آثار قلم اعلى جلد ۵ صفحه ۲۴)

بدین ترتیب آن اسمی که از او علوم اولیّن و آخرین به عرصه شهود آمد و آن نامی که عارفان و طالبان در هر دوری از ادوار در پی شناسائیش بودند در این ظهور اعظم عیان گردید و معروس معانی بدیعه که ورای پردههای بیان مستور و پنهان بود به عنایت الهی و الطاف ربانی چون شعاع منیر جمال دوست ظاهر و هویدا شده جمال قیوم فکّ رحیق مُختوم گشود و راز معرفتش وا بر همه آشکار نموده بفرمود مرکز میثاق بها «آن اسم عظیم اسم اعظم است. مراد جمال مبارک است،

حضرت عبدالبهاء در مناجاتي ميفرمايندا

خدایا آنچه برای اسم اعظم مقدّر و مقرّر فرموده بودی این عباد را جامی از آن صهباء بنوشان و سرمست بگردان تا پی آن یار مهربان گیریم و به ملکوت ابهی صعود کنیم انک انت الرحمن الرحیم،

(منتخبات مکاتیب جلد ۲ صفحه ۲۱۵)

و نیز میفرمایند:

«دوره اسم اعظم موهبت اندر موهبت است و مسرّت اندر مسرّت و علیکم التحیّة و الثنّاء» (مجله پیام بهائی شماره ۲۶۵ صفحه ۴)

حمال اقدس ابهی در یکی از الواح میفرمایند:

«فى الحقيقه امروز ربيع عالم حقيقت است. فرات رحمت جارى، بحر عنايت موّاج، امطار فضل هاطل و نور وجه لامع و سرّ غيب ظاهر و آفتاب اسم اعظم از اعلى افق عالم مُشرق و لائح طوبى لمن عَرَفَ وَ فازَ " (آيات الهي جلد ٢ صفحه ٣٨)

و نیز میفرمائید:

«ایادی عطای الهی کل را تربیت نموده و به لسان مظاهر نفس خود جمیع من فی العالم را به ظهور اسم اعظم بشارت داده»

# بيست و چهار پير - ادلاء اسم اعظم

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب محمّد عطّار در بندر گر ميفرمايند.

«بیست و چهار نفس مبارک که ادلاء اسم اعظمند نوزده نفس عدد حروف حَی واحد است که حضرت نقطه اولی روحی له الفداء و هیجده حروف حَی باشند پنج دیگر در ملکوت اسرار الی آلان مکتوم. حکمت آلان اقتضاء ننمایدلکن من بعد ذکر خواهد شد»

(امروخلق جلد ۲ صفحه ۲۲۲)

در رساله مكاشفات يوحنا در باب ١١ درباره أدلاء اسم اعظم ميفرمايند:

و آن بیست و چهار پیر که در حضور خدا بر تختهای خود نشسته اند بر وی در افتاده خدارا سجده کردند و گفتند تراشکر میکنیم ای خداوند خدای قادر مطلق که هستی و بودی زیرا که قوت عظیم خود را بدست گرفته به سلطنت پرداختی هستی (رساله یوحنا باب ۱/۱ آیه ۱۶ صفحه ۴۰۸)

در تفسير اين آيه شريفه حضرت عبدالبهاء در كتاب مفاوضات ميغرمايند:

«در هر دوری اوصیاء واصفیاء دوازده نفر بودند. در ایام حضرت یعقوب دوازده پسر بودند و در ایام حضرت مسیح دوازده خواری در ایام حضرت مسیح دوازده خواری بودند و در ایام حضرت مسیح دوازده مستند بودند و در ایام حضرت محمد دوازده امام بودند ولکن در این ظهور اعظم بیست و چهار نفر هستند دو برابر جمیع زیرا عظمت این ظهور چنین اقتضا نماید. این نفوس مقدسه در حضور خدا بر تختهای خود نشسته اندیعنی سلطنت ابدیه میکنند و این بیست و چهار نفوس بزرگوار هر چند بر سریر سلطنت ابدیه استقرار دارند با وجود این به آن مظهر ظهور کلی ساجدند و خاضع و خاشع و گویند که تراشکر میکنیم»

رساله مکاشفات یوحنا که منسوب به یوحنای حواری است در سال ۹۶ میلادی نوشته شده و دارای نبوات و نیز پیشگوئی هائی از وقایع آینده است که در رؤیا بر او کشف گردیده. تحریر این رساله زمانی بود که بنابر دستور امپراطور روم (دومیتیان) در جزیره پطمس در خاک یونان بحالت تبعید بسر میبرد.

کشف رموز و اشاراتی که در آن سفر جلیل پیشگوئی شده هنوز بر بسیاری از علمای مسیحی آشکار نگردیده و معانی و حقائق مندرجه در آن را درک نکردهاند، بلکه معتقدند که تمامی تفسیر این رساله هرگز بوقوع نخواهد پیوست امّا چنانچه میدانیم معانی واقعی و حقایق مودعه برخى از آن پيشگوئيها را حضرت عبدالبهاء با دلايل واضحى بيان فرمودهاند.

حضرت بهاءالله در لوح جناب ورقا اشارات مكاشفات يوحنا را تائيد ميفرمايند:

«اینکه درباره مکاشفات یوحنا علیه بها؛ الله مرقوم داشتند صحیح است ایشان بکمال تصریح ذکر فرمودهاند چنانچه میفرماید مدینه جدیده از آسمان نازل یعنی اورشلیم جدیده در اورشلیم نازل میشود چنانچه نازل شد. باری اشارات بسیار است ولکن فرصت مساعد نه آنچه آن محبوب مرقوم داشتند صحیح ولکن القوم هم لایفقهون، (امر و خلق جلد ۲ صفحه ۲۵۰)

حضرت عبدالبهاء درباره مقام يوحنا ميفرمايند:

«در زمان حضرت مسیح چقدر سلاطین و ملوک و امراء و اغنیا و ملکههای آفاق و خانمهای محترم بودند جمیع از آن روح الهی محروم گشتند ولی بطرس و اندراوس و یوحنا و مریم مجدلیه فائز گردیدند و مؤمن و موقن شدند و این تاج عزّت ابدیه بر سر آنها گذاشته شد»

(مكاتيب جلد ٣ صفحه ٣٩١)

یوحنا یکی از حَواریون حضرت مسیح بود که پدرش بنام زبدی و مادرش سالومه خاله حضرت مسیح بود که با برادر بزرگ خود یعقوب از شاگردان حضرت یحیی تعمید دهنده بودند. آن دو در ابتداء بشغل ماهی گیری اشتغال داشتند و سپس در زمره حَواریون قرار گرفتند. در آن موقع شغل خود را رها کرده به تبلیغ امر مبارک حضرت مسیح پرداختند. این دو برادر همراه پطرس رکن اوّل و اصلی حَواریون محسوبند.

یوحنا جوانترین حَواری همه جا همراه حضرت مسیح بود و در آخرین شب حیات آن حضرت در کنار مولای خویش دراز کشید و هنگام دستگیری مبارک که همه شاگردان فرار کردند او باتفاق پطرس همه جا مواظب و مراقب بود و نیز در وقت صلیب کشیدن محبوبش حاضر و ناظر بود.

حضرت مسیح بواسطه علاقه شدیدی که به وی داشت مادر خود را باو سپرد:

دپای صلیب عیسی، مادر او و خواهرش مریم زن گلوبا و مریم مَجدَلیه ایستاده بودند چون حضرت عیسی مادر خود را با آن شاگردی که دوست میداشت ایستاده دید به مادر خود گفت ای خضرت عیسی مادر خود را با آن شاگرد گفت اینک مادر تو و در همان ساعت آن شاگرد او را بخانه خود برد، زن اینک پسر تو و به آن شاگرد گفت اینک مادر تو و در همان ساعت آن شاگرد او را بخانه خود برد، (انجیل یو حنا باب ۱۹ آیات ۲۵ و ۲۶ صفحه ۱۸۲)

دو کتاب وی شهرت بسزائی دارد یکی کتاب انجیل یوحنا که در اواخر قرن اوّل میلادی در انتهای حرات اوّل میلادی در انتهای حیات نوشته و دیگری کتاب مکاشفات یوحنا است و نیز سه رساله دیگر منسوب باو است که همگی در کتاب مقدّس عهد جدید ضمیمه دیگر اناجیل به چاپ رسیده.

او سالها در اورشلیم سکونت داشت و در اولین انجمن شور مؤمنین حضور داشت و از ارکان

کلیسا محسوب میشد تا در سن ۹۵ سالگی در افس فوت نمود و در همانجا بخاک سپرده شد. در رساله مکاشفات یوحنا اشارات مرموزی است برخی از آنها در این ظهور اعظم مفهوم آنها معلوم و مشخص گردیده از آن جمله همین معنی ۲۴ پیر آدلاء اسم اعظم که در حضور خدا بر تختهای خود نشسته اند.

حضرت عبدالبهاء در لوح احباى بادكوبه آقا موسى و آقا كيش ميفرمايند:

«در این دوره بدیع هیجده حروف حَی و ذات مقدس حضرت اعلی که جمعاً نوزده نفر میگردند و همچنین پنج نفس مقدّس مبارک دیگر که حال ذکر ایشان حکمت اقتضا ننماید بعداً ظاهر و آشکار شود»

و در مقام دیگر میفرمایند:

«وامّا بیست و چهار نفر دوره مبارک آن واحد اوّل بیان و پنج نفس مبارک دیگر است که بعد ظاهر و آشکار خواهد شد. (مانده آسمانی جلد ۲ صفحه ۸۴)

این عبد در تاریخ ۱۹۹۲/۸/۱۹ طی عریضهای از ساحت معهد اعلی درباره ۲۴ پیر در مکاشفات یوحنا که بنام آدلاء اسم اعظم مشهورند استفسار نمودم پاسخ مرحمتی ساحت رفیع چنین بود:

«در خصوص چهار نفس مقدّس از ۲۴ پیر در مکاشفات که تا بحال معرفی نشده اند قبلاً نیز از ساحت رفیع استفسار شده مفهوم جواب صادره از مرجع مَلهم معصوم حاکی از این نکته است که هنوز میقات معرفی آن نفوس مبار که نرسیده است، (مرقومه موّن ۲۸ سپتامبر ۱۹۹۲)

احبای عزیز که به زیارت مقام مقدّس حضرت اعلی در ارض اقدس مُشرّف میگردند و دیدگانشان به قُبه ذَهبی آن مقام جلیل روشن میشود ملاحظه میغرمایند که آن قُبه رَفیعه از سه تاج تشکیل شده است. تاج اوّل دارای هشت مناره میباشد که علامت هشت مظهر ظهور الهی است که دارای پیروان میباشند. تاج دوّم دارای هشت ضلع هر ضلع سه پنجره دارد که جمعاً بیست و چهار پنجره میشود که حاکی از ۲۴ پیر مسطور در مکاشفات یوحنا است.

بنای مقدس مقام اعلی در خالی که از زیبائی و عظمت و جلال خاصی برخوردار است دارای رموز کثیرهای نیز هست که شامل مسائل تاریخی و مربوط به نظم جهان آراء حضرت بهاءالله است که در ذهن مجسم و مصور میگردد. در مجله اخبار امری ایران در این باره چنین آمده است.

«این بنای مبارک در عین جلال و عظمت و زیبائی خیره کننده صوری دارای رموز کثیره معنوی است که چندنکته تاریخی و مطالب مربوط به نظم بدیع الهی رامجسم و مصور ساخته است. مثلاً هیجده پنجره که در زیر قبه ذهبیه قرار گرفته اشاره به هیجده حرف خی است که انوار مظهر فردانیّت و وحدانیّت الهی حضرت رب اعلی بوسیله ایشان در جهان انتشار یافته. ستونهای هشت گانه مَرمَر در چهار دهلیز مقام مقدّس که مروارید بنای سابق را چون صدف در برگرفته و تاج دوّم بر روی آن ستونها استقرار جسته اشاره به آیه مبارکه قرآنیه است که میفرماید:

و یَحمل عرش رَبک یُومند کمانیه» یعنی عرش پروردگارت را در آن روز هشت حمل خواهد نمود. حضرت عبدالبهاء جل شأنه در تفسیر این کریمهٔ مبارکه بیانی باین مضمون می فرمایند که همانطور که حامل عدد دویک است و حامل عدد سه دو، هشت نیز نه را حمل میگند و بدین ترتیب به کمال صراحت در قرآن کریم اخبار شده که عرش رَبَّ مساوی با نه است و اسم اعظم الهی کلمه مقدّسه بهاء است» (اخبار امری شماره ۱-۱۲ سال ۱۳۲۷ - ۱۳۳۳ صفحه ۲)

حضرت عبدالبهاء در لوح مرحوم ناطق نیسانی یکی از آن پنج نفس مبارک را معرفی میفرمایند:

«از نفوس مبارکه اشخاص خَمسه سئوال نموده بودی یکی از آنها حضرت متصاد الی الله حاجی میرزامحمّد تقی افنان است و چهار دیگر بعد بیان خواهد شد»

(امر و خلق جلد ۲ صفحه ۲۲۱)

بنابر این با معرفی حاجی میرزا محمّد تقی افنان حواری حضرت بها؛ الله که به القاب وکیل الدوله و وکیل الحق مشهور و بانی مشرق الاذکار عشق آباد بود باید در انتظار چهار نفس دیگر باشیم که در آینده به وسیله بیت العدل اعظم الهی معرفی گردند.

حضرت ولی مقدّس امرالله در لوح قرن در مورد حروف حَی که جزو ۲۴ پیر میباشند میفرمایند:

«این حروف بیانیه که در الواح و آثار مُنزله به حروف اوّلیه منبعث از نقطه اوّلی و مکمن اسرار الهی و عیون ساریه از منبع فیض رحمانی موصوف و در قرآن مجید به بیان و جاء ربک و الملک صفا صفا منعوت گردیدند و حضرت اعلی آنان را در کتاب مستطاب بیان به مقام اقرب اسماء... الی الله ستوده و آن نفوس مقدّسه را انوار ساطعه از فجر حقیقت که لم یزل و لایزال نزد عرش حق ساجد بوده و هستند خطاب فرموده اند و در مکاشفات یوحنا پیران که در حضور خدا بر تختهای خود جالس و به جامه های سفید آراسته و به اکلیلی از طلاء مکلل می باشند مذکور شده اند...»

## «بهاء» رمزی از اسم اعظم و بیانگر نام مبارک حضرت بهاءالله است

حضرت رّب اعلی در یکی از تواقیع مبارک درباره شان و مقام والای «بهاء» حضرت بهاءالله میفرمایند،

«وان بهاء من يظهره الله فوق كل بهاء وان جلاله فوق كل جلال، وان جماله فوق كل جمال، و ان عظمة فوق كل عظمة وان نوره فوق كل نور، وان رحمة فوق كل رحمة، وان كماله فوق كل كمال، وان عزته فوق كل عزة وان اسمائه فوق كل اسماء وان اسماء وان رضائه فوق كل رضاء وان علوه فوق كل علو، وان ظهوره فوق كل ظهور...» (منتخابات آيات از آثار حضرت نقطه اولى صفحه ١٠٠٠) مضمون بيان مبارك آنكه؛

بدرستی که جلال من یظهره الله (حضرت بهاء الله) مافوق هر جلال و عظمت او بالاتر از همه عظمتها و جمال او فوق همه جمالها و بزرگی او برتر از همه بزرگیها و نورش پر فروغتر از هر روشنائی و رحمتش مافوق همه رحمتها و کمالش برتر از همه کمالها و عزّت و رفعتش مافوق همه عزّتها و نام مبارکش اعظم از کل اسماء و رضایتش برتر از همه رضایتها و علوشان و مقامش بالاتر از همه برتریها و ظهور و بروزش اعظم و اکبر از همه ظهورات است...

اطلاق کلمه «بهاء» بحضرت بهاءالله برای نخستین بار در واقعه بدشت صورت گرفت زیرا در آن حفله نورانی هر یک از مؤمنین از طرف حضرتش به لقبی مفتخر گشتند. در آن ایام هر روز از یراعه مبارک لوحی نازل می شد و برای هر نفسی اسمی جدید عنایت میگردید. آن الواح توسط میرزا سلیمان نوری ملقب به خطیب الرحمن برای احباب خوانده میشد لذا هر یک از اصحاب بدشت باسم تازهای موسوم گشتند.

هیکل مبارک لقب «بهاء» یافتند و از آن یوم اهل مجمع جمال مبارک را باسم «بهاء» نامیدند بعد از انقضای چند روز تواقیع نازله از سوی حضرت اعلی خطاب به احباب بهمان عناوین شرف صدور یافت. حضرت ولی مقدّس امرالله در قرن بدیع بهمین موضوع چنین اشاره میفرمایند:

در هریوم از آن ایام لوحی از قلم مبارک نازل و در جمع احباب تلاوت میگردید و از طرف آن وجود مبارک بهریک از حاضرین اسم جدیدی عنایت میشد بدون آنکه هُویت نفسی که مُنزِل این اسماء بود معلوم گردد از جمله هیکل مقدّس بنفسه از آن تاریخ بنام «بهاء» خوانده شدند» این اسماء بود معلوم گردد از جمله هیکل مقدّس بنفسه از آن تاریخ بنام «بهاء» خوانده شدند» (قرن بدیع صفحه ۹۴)

در كلمات مباركه مكنونه فارسى حضرت بهاءالله اشاه به دو حرف ميفرمايند:

«حرف اول اسم از لسان جاری شد اهل غُوفات ازمکامن عزّ خوم بیرون دویدند و چون بحرف دوّم رسید زیاده بر این جائزنه» بحرف دوّم رسید جمیع بر تراب ریختند. در آنوقت نداء از مکن قرب رسید زیاده بر این جائزنه، بحرف دوّم رسید جمیع بر تراب ریختند. در آنوقت نداء از مکن قرب رسید کیدنه آیه ۷۲ صفحه ۴۵)

در تشريح و تفسير آيه فوق حضرت عبدالبها؛ چنين ميفرمايند؛

در آن اسم عظیم اسم اعظم است، مراد جمال مبارک است و آنچه الیوم در دست است معانی دو حرف از اسم اعظم و آن (ب، و، هـ)

حضرت ولي مقدِّس امرالله در مورد اين قسمت از آيه كه ميفرمايند.

«سنوال از اسامی ایشان نمود و جمیع مذکور شدالا اسمی از اسماء چنین توضیح و تشریح: یفرمایند؛

دمقصد مبارک این است که آنچه در هُویت این سه حرف (ب و هـ و الف) مینون و مغزون است ظاهر نگشته و عالم گون هنوز استعداد و قابلیت ظهور و بروز تجلیات الهیه را به تمامها نیافته. آنچه در هُویت حرف ثالث که متمم اسم مبارک است مستور و مندمج است بر عالمیان ظاهر و مکشوف گردد.

(مجله پیام بهای شماره ۲۸ صفحه ۴)

در این مقام احسن و اوّلی آنکه تمامی آیه مبار که مکنونه درباره هُویت نام مقدّس «بهاء». نوشته شود،

### (ای پسر انصاف)

«در لیل جمال هیکل بقا از عَقبه زُمردی وفا به سدره منتهی رجوع نمود و گریست، گریستنی که جمیع ملاء عالین و کروبین از ناله او گریستند و بعد از سبب نوحه و ندبه استفسار شد مذکور داشت که حسب الامر در عَقبه وفا منتظر ماندم و رائحه وفا از اهل ارض نیافتم و بعد آهنگ رجوع نمودم ملحوظ افتاد که حمامات قدسی چند در دست گلاب ارض مبتلا شده اند. در این وقبت خوریه الهی از قصر روحانی بی ستر و حجاب دوید و سئوال از اسامی ایشان نمود و جمیع مدکور شد الا اسمی از اسماء و چون اصرار رفت حرف اوّل اسم از لسان جاری شداهل غرفات از مَکامن عزّ خود بیرون دویدند و چون به حرف دوّم رسید جمیع بر تراب ریختند در آن وقت ندا از مَکمن قرب رسید زیاده بر این جائز نه اناکنا شهداء علی مافعلوا و حینننگانوایفعلون،

(کلمات مبارکه مکنونه آیه ۲۲ صفحه ۴۶) نام مقدّس «بهاء» یا «ابهی» سرآغاز، اکثر الواح مبارکه حضرت بهاءالله میباشد و در آثار

طلعات قدسیه بنام جمال ابهی، جمال اقدس ابهی، مذکور گشته اند.

در اوایل اظهار امر امضاء مبارک در الواح «من الباء و الهاء» و یا عدد یکصد و پنجاه و دو که رمزی از کلمه بهاء بود می بود حضرت بهاءالله در لوحی اشاره بهمین مطلب میفرمایند:

ويا معشر الامم قداتي الاسم الاعظم و يدعوكم الى الأقق الاعلى اتقوا مولى الورى و الاتكونوامن الغافلين، هذا يوم فيه ينادى الهاء والباء بين الارض والسماء و تغرد حمامه العرفان على غصن البيان، ، ، ، « (لنالى الحكمة جلد ٣ م معده ١٤٩)

المناب و در مقام این اسم مقدّس میفرمایند.

«المقام الذي منه اشرق النور بهذا الاسم البديع، البهاء الظاهراللائح من ملكوت بياني عليك وعلى الذين فازوا بايام الله العزيز الحميد» (النالي الحكمة جلدا صفحه ١٠٤)

جمال اقدس ابهی اشاره به نام مقدّس خویش که در همه ادوار تاریخ مذکور بوده چنین میفرمایند:

وقل إنه قد سُمَى في ملاء الإعلى به محمّد لم في رَفرف البقاء بالزوح لم عن خلف سرادق القدس بالكليم لم في جبروت الخُلد باسم على بالحق ان انتم من الموقينن،

(لنالي الحكمة جلد (صفحه ۵۲).

زمانی که فساد و فتنه نسبت به جمال مبارک در بغداد از طرف یحیی و پیروانش شدت یافت در ایام قرب به خروج از بغداد مخاطباً للمؤمنین هیکل مبارک لوح بسیار مؤثری بنام لوح البهاء به لحن حجازی و عراقی نازل فرمودند. سرآغاز این لوح میفرمایند: هذا لوح البهاء قد نزل من جبروت البقاء ان اقر نوایاملاء العماء ... بطوریکه جناب اشراق خاوری مذکور داشتهاند این لوح در اواخر ایام بغداد نازل گشته در صورتی که در کتاب محبوب عالم صفحه ۸۱۸ جزو آثار نازله در ادر نه ذکر شده در هر حال مخاطب این لوح مبارک را خاتون جان فرهادی از اهل قزوین نوشتهاند. قسمتی از لوح بهاء در گتاب گنج شایگان از صفحه ۲۰ تا ۲۲ درج گردیده ولی تمامی این لوح تا بعال به طبع نرسیده است.

خضرت بهاءالله در قسمت لحن عراقي (فارسي) آن لوح منيع چنين ميفرمايند:

رای بندگان من و مرایای جمال من اگر یافتید نفسی را اینکه قادر باشد که الماس را حل نماید و جریان دهدپس بنویسید آنچه از سماء عز تقدیس نازل شده به مداد الماسیه و نشر دهیداو را در هر بلاد تا آنکه آثار الهی در بین عباد او انتشار یابد و اگر نیافتید و قادر بر او نگشتید پس بنویسید این کلمات بدیع منیع را به مداد ذهب خالص و بفرستید به مدینه ها و دیارهای من که شاید اهل دیار به جمال مختار راه یابند و هدایت شوند...

پس از نزول اوح مبارک بهاء آداب بهائیان آن شد که بجای رحمةالله علیه یا غفرالله له یا رضی الله عنه که در اسلام متداول بود جمله علیه یا علیها یا علیهم یا علیهن بهاءالله الابهی استفاده گردید. و نیز در نامهها محض ملاحظه حکمت از تعرض مردم بنوع رمز مثلاً علیه ۶۶۹ بجای علیه بهاءالله بکار رفت.

چنانچه در کتاب مستطاب اقدس مذکور است «علیه بهاءالله و بهاء من فی الملوکت الامر فی کل حین» و در ذیل نامه ها ذکر علیک بهائی و رحمتی و یا علیه بهائی و عنایتی متداول گردید. تا آنکه حضرت غصن اعظم برای اعلان مقام عبودیت خویش نام عبدالبهاء را اختیار فرمودند و حضرت ورقه مبارکه علیا بنام بهیه و یا بهائیه امضاء میفرمودند.

اشتقاقات بهى و باهى و مبهى و مباهى و متباهى و ابهى و... معروف است برخى ديگر از مشتقات اينست جمال اقدس ابهى، طلعت ابهى، البهى الابهى، هوالبهى الابهى، الاعظم الابهى، بهاء هوالبهى فى افق الابهى، هوالبهى فى جبروت البقاء، هوالفرد فى جبروت البها، الاقدس الابهى، الله ابهى، بسمالله ابهى الاعلى الابهى هوالابهى، بهاءالله، بهاءالروح، بهاءالابهى، شمس بهاء، محبوب ابهى، جمال ابهى، هيكل بهاء، طلعت بهاء، فتى الابهى، غلام الابهى، بهاء من فى السموات والارض، رب ابهى و...

کریکا و کانادا در این باره بیانی بدین مضمون میفرمایند:

«حضرت ولی عزیز امرالله از من خواسته اند که بشما بنویسم که رمز اسم اعظم اشاره صریحی به ستایش و نیاش الهی است که بصورت یا بهاء الابهی و یا بهی الابهی نوشته میشود. کلمه بهاء در این رابطه از اصطلاحات بهائی است که بنام مقدّس حضرت بهاءالله اطلاق میگردد، ترجمه نگارنده (نور هدایت صفحه ۱۲)

جناب ابوالقاسم فیضی ایادی محبوب امرالله در مورد کلمه بهاء مینویسد که حضرت باب در اوایل دور اعلی به کاتبین خود دستور فرموده بودند که در استنساخ توقیعات مبارکه هر جا به کلمه بهاء برخوردند آن را با مرکب قرمز بنویسند تا آنان که فرصت مطالعه همه توقیع یا کتاب را ندارند نام بهاء بر آنان مشخص و معین باشد. ایشان اضافه میکنند که شخصا ۳ جلد از تواقیع مبارک حضرت اعلی را که بخط ملاعلی اکبر اردستانی نوشته شده بود مطالعه نمودم و در همه جا کلمه بهاء با خط قرمز نوشته شده بود ماهره قرةالعین در اشعار و نوشتجات خود به نام بهاء اشاره کرده است. حضرت بهاءالله این امر را تائید فرموده از جمله در وصف طلعت ابهی غزلی گفته که مقدار از آیات و اشعار که در این امر بدیع ذکر فرموده از جمله در وصف طلعت ابهی غزلی گفته که

یک فرد آن این است،

#### صدهزار همچون ازل آید پدید،

گر براندازد بهاء از رخ نقاب

(کتاب حضرت طاهره صفحه ۲۴۵)

حضرت طاهره در قطعه دیگری از اشعار خود در وصف بهای چینین سروده،

ای عاشقان ای عاشقان شد آشکارا وجه حق رفع حجب گردید هان از قدرت رَبّ الفّلق خیرید کایندم با بهاء ظاهر شده وجه خدا بنگر بصد لطف و صفا آن روی روشن چون شفق

جناب طاهره علاوه بروصف بهاء در اشعار خود در آثار منثور نیز اشاراتی به لفظ بهاء دارد از آنجمله است که دالهی که نقطه بهاء را در مقام استیدار آر و کنز اولی را به مقام و فا ثابت بدار »

حضرت عبدالبهاء به استناد حدیث منقول از حضرت امام جعفر صادق که فرموده «الباء بهاء الله» کلمه «بهاء» را بیانگر نام مقدّس حضرت بهاءالله میدانند که جامع همه حقائق الهی و اسرار روحانی و اسماء ربّانی و رموز آسمانی است و نیز «باء» که عنوان بسمله است کافل همه معانی و سرآغاز کتب مقدّسه در عالم تکوین و تدوین است بفرموده مبارک همه عوالم غیب و شهود و ظاهر و باطن و علت خلق ایجاد رمزی از مشیّت اولیّه است که در «ب» جمع گردیده و به عبارت دیگر مشیّت اولیّه مشیت اولیّه است که در «ب» جمع گردیده و به عبارت دیگر مشیّت اولیّه همان طلعت ابهی است که موعود در همه دایان ماضیه و امم عالم میباشند.

در دو اثر مشهور حضرت نقطه اولی یعنی کتاب اسماه و کتاب پنج شأن و نیز در اکثر آثار مبارک پس از ذکر اسم مخاطب اصطلاحاتی از قبیل علیه بهاء الله و علیه بهاء مرقوم فرمودهاند. همچنین مواردی چندی با کلمه بهاء و ابهی آغاز گردیده که حاکی از ارتباط آن کلمات با موعود بیان یعنی حضرت بهاءالله دارد بخصوص کلمه بهاء در اولین اثر مبارک به دو معنی آمده است یکی اشاره به مظهر ظهور الهی و دیگری از جمله اعظم اسماء الهی و در همین اثر اصطلاحاتی از مشتقات کلمه بهاء فراوان دیده میشود مانند؛

نقطة البهاء، جمال البهاء، نورالبهاء، طور البهاء، قطب البهاء و... این عناوین تنها القاب نیست بلکه عنوان ممتازی است که در آثار حضرت خطاب به حضرت بهاءالله میفرمایند. باید دانست که عنوان بهاء در ادعیه اسلامی بخصوص در دعای سحر ماه رمضان آمده است. و قبلاً هم در کتاب اشعیاء از کتاب مقدّس عهد قدیم تعداد زیادی کلمه بهاء مذکور گشته، در تغسیر سوره بقره که قبل از اظهار امر حضرت باب نازل شده کلمه شمس بهاء بچشم میخورد و این بدین معنی است که این کلمه از ابتداء ظهور در آثار حضرت باب بوده حضرت بهاءالله در لوح میرمحمّد میفرمایند، «الحمدالله الذی اشرق شمس البهاء عن مشرق البقاء و استضاء منه اهل ملاء العالین»

(لنالي الحكمة جلد اصفحه ١٧)

چنانچه از قبل اشاره گردید نام مبارک «بهاء» بالهام غیبی الهی در بدشت به جمال مبارک داده شد و دو داماد ميرزا يحيى با وجودي كه مخالف حضرت بهاءالله بودند نتوالستند اين مطلب را کتمان نمایند و با آن همه کینه و عنادی که داشتند اعتراف نمودند که این عنوان در بدشت مختص جمالقدم بوده است.

«بهاء» به حساب ابجد معادل عدد «نه» و نشان از تجلَّىٰ كامل الوهيَّت دارد كه مظهر اسم اعظم جمالقدم است. دانشمندان و پژوهشگران باین نتیجه رسیدند که عدد ونه کاملترین عدد منفرد است و آن را والاترين تجلَّى عُدد يك كه رمز پروردگار است شناختهاند و عدد دو را معادل حرف دب، بنابر این رمز عدد یک یا الف اوّل دالله، و حرف دب، معادل دو مظهر مشیّت اولیّه (حضرت بهاءالله) ميباشد.

بیت العدل اعظم الهی در قسمت یادداشتهای کتاب مستطاب اقدس در شماه ۱۳۷ ژانجع ، به كلمه «بهاء» ميفرمايند؛ «اسم اعظم الهي به صورتهاي مختلف آمده وريشه همه آنها كلمه «بهاء» است. بهائيان مشرق زمين صدر وصيتنامه را به عبارتي مانند يا بهاءالابهي، بسم الله الابهي، هوالابهي مزّين ساخته وازاين راه حكم كتاب مستطاب اقدس رااجرا نمودهاند،

(كتاب مستطاب اقدس صفحه ١٩٧)

ميرزا عليمحمد ورقاى شهيد شاعر قرن اول بهائي در وصف دبهاء، چنين سروده: بخوان به برم بهاء نعمه های ورقارا

بياد حملة احباب اي معلم عشق مولوی شاعر و عارف اسلامی گوید:

ما بهاء و خون بها را يافتيم جانب جان باختن بشتافتيم

در کتاب آسمانی قرآن صفحه ۲۲۳ در سورةالاسراء حضرت رسول خدا فرموده «ایا ماتدعوافله الاسماء الحسني، يعني شما بهر نام و عنواني او را بخوانيد (حَضَرُت بهاءالله را) باز هم برای او اسامی بهتری نیز هست.

) بیت العدل اعظم الهی در پیام مورخ ۲۲ جولای ۱۹۶۴ خطاب به معفل روحانی ملّی آمریکای بياني باين مضمون ميفرمايند وبايد توجه داشت كه كلماتي نظير بهاءالله، بهاء الله ابهي، ويا بهاءالله . كه بلسان عربى روى سنگ انگشتر حك ميگردند جملگى رمزى از اسم اعظمند،

(ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۸۱)

حضرت رب اعلى تقويمي جديد بنام تقويم بديع مقرر فرمودند كه عيناً به تائيد حضرت بهاءالله رسيده در اين تقويم ١٩ ماه بهائي تعيين گرديده كه هر كدام باسمي از اسماء الهي مطرّزند. اولیّن ماه بنام مبارک بهاء تسمیه گشته. حضرت بهاءالله در کتاب مستطاب اقدس در

: مورد این ماه میفرمایند؛

\* وطوبي لمن فاز باليوم الاول من شهر البهاء الذي جعله الله لهذا الاسم العظيم،

(كتاب مستطاب اقدس بند ١١١ صفحه ١٠٧)

در توضيح اين مطلب بيت العدل اعظم در بخش ملحقات ميغرمايند:

«در تقویم بهائی اسم اعظم «بهاء» نام اولین ماه سال و اولین روز هر ماه است با این ترتیب یوم البهاء من شهر البهاء روز اوّل سال نو بهائی یعنی نوروز است که حضرت اعلی آن را عید مقرر فرموده و طبق این آیه مبار که به تائید حضرت بهاءالله نیزرسیده است،

(كتاب مستطاب اقدس صفحه ۱۹۸)

در کتاب اقداس میفرمایند.

واجعلوا الايام الزائده عن الشهور قبل شهر الصيام انا جعلناها مظاهر الهاء بين الليالي و الايام. لذا ما تحددت بحدود السنة والشهور، (كتاب مستطاب اقدس بند ١٤ صفحه ١٤)

در قسمت یادداشتهای همان سفر جلیل در باره ایامها، چنین مذکر گشته،

«اساس تقویم بدیع سال شمسی است که ۳۶۵ روز و ۵ ساعت و تقریباً ۵۰ دقیقه است. تقویم بدیع شامل نوزده ماه نوزده روز است که جمعاً ۳۶۱ روز میشود. چهار روز باقی مانده که در سالهای کبیسه ۵ روز میگردد ایام هاء است. حضرت نقطه اوّلی موقع ایام هاء را در تقویم صریعاً معیّن نفرمودند. حضرت بهاءالله در کتاب مستطاب اقدس آن ایام زائده را بالافاصله قبل از شهر العلاء که شهر صیام است قرار دادهاند... ایام زائد در تقویم که به ایام هاء معروف است امتیازش در این است که مظاهر حرف «هاء» بحساب ابجد پنج است که با این است که مظاهر حرف «هاء» می باشد ارزش عددی حرف «هاء» بحساب ابجد پنج است که با کد اعلای ایام زائد مطابق است. در آثار مبار که حرفهاء مبیّن معانی روحانی متعددی است و از جمله رمزی از هویّت الهیّه میباشد... جمال اقدس ابهی به پیروان خود امر قرمودهاند که ایام هاء را با وجد و سرور به برگزاری ضیافات و انفاق به فقرا اختصاص دهند. حضرت ولی معبوب و مقدّس با وجد و سرور به برگزاری ضیافات و انفاق به فقرا اختصاص دهند. حضرت ولی معبوب و مقدّس امرالله میفرمایند که ایام هاء مخصوص مهمان نوازی و اعطاء هدایا و غیره میباشد»

(كتاب مستطاب اقدس صفحات ١٢٤، ١٢٣م)

مدد زغیر توننگ است یا بهاء مددی بکار ما چه درنگ است یا بهاء مددی بکام شهد شرنگ است یا بهاء مددی حدیث شیشه و سنگ است یا بهاء مددی

مونس هندی در عشق بها و سروده:

زمانه برسر جنگ است یا بها و مددی

تو کار ساز جهانی به یک اشاره چشم

دریخ و درد که چون جام وصل باقی ماند

دل شکسته ما در فراق حضرت دوست

کەاین جهان همەرنگ است یا بهاء مددى که پای قافله لنگ است یا بهاء مددى

کجاست عالم بی رنگ و ملک استغناء مگر عنایت تو دستگیر ما گردد

یکی دیگر از ستایشگران محبوب ابهاء استاد محمّد علی سلمانی است که فیالواقع او را میتوان از نوادر روزگار بشمار آورد این عاشق طلعت ابهی تمامی اشعارش در مدح و ثنای حضرت بهاءاللهٔ سروده و در صعود محبوب خود حضرت بهاءالله چنین سروده:

چون که محبوب بهاء کرد صعود از عالم گر تو بر سرّ بهاء کار خود اندازی به حضرت بهاءالله در دعای روز نوروز چنین اشاره میفرمایند:

«هذه ايام التى فيها ينطق المسيح الملك لك يا موجد الروح و يتكلم الحبيب لك الحمديا محبوب بما اظهرت جمالك و كتبت لا صفيائك الورود في مقر ظهور اسمك الاعظم الذى به ناح الامم الا من انقطع عما سواك مقبلاً الى مطلع ذاتك و مظهر صفاتك....»

(ادعیه حضرت محبوب صفحه ۱۳۹)

شاعر شیرین سخن مرحوم بلبل معانی در وصف بهاء چنین گفته (چند بیت از غزل او آورده میشود)

آمد بها آمد بها آن مظهر ذات خدا ظاهر از او سرّخفا مفتوح شد باب لقا بشری لنا بشری لنا

محبوب جان طاهر شده از او جهان طاهر شده اسرار حقّ باهر شده بر دردها آمد دوا بُشری لَنا بُشری لَنا بُشری لَنا

ساقی بده جام بها مطرب بخوان نام بها؛ بر سفره عام بها حاضر غنی و بینوا بشری لنا بشری لنا

شمس بها رخشان نگر نور خدا تابان نگر پیمانه پیمان نگر اسرار پنهان برملا بشری لنا بشری لنا

شعر زیبائی از دوست عزیزم مرحوم بدر الدّین باستانی که در وصف بهاء سروده چند بیت نوشته میشود:

هوشم بها گوشم بها، کی شد فراموشم بها:

آویزه گوشم بهاء با جان هماغوشم بهاء بر دیده منقوشم بهاء دریای پر جوشم بهاء لطف خطا پوشم بهاء ، نازم بها نوشم بهاء کی شد فراموشم بهاء هوشم بهاء هوشم بهاء کی شد فراموشم بهاء

برلوح تقدير قدم، بركلك تَبشير أمم برخط تنظيم حِكم، بركنج دينازو درم.

بررنگ رخسار درم، بر آیت جود و کرم براشک شوق و آه غم، بنوشته با مشکین قلم هوشم بهاء گوشم بهاء، کی شد فراموشم بهاء

خورشيد اوج آسمان، ماه سيهر بيكران بادوزان آب روان، خلق زمین دور زمان

امواج هنور کهکشان، انوار چشم اختران عشق که ن قلب جوان، میآورندم بر زبان

هوشم بهاء گوشم بهاء، کی شد فراموشم بهاء

ذكربهاء گفتار او، فكر بهاء يندار او مهربها کردار او، چهربهاء گلزار او خیزد چو نام یار او، گوید نوای زار او

پر از بهاء آثار او، از قلب آتشبار او

هوشم بهاء گوشم بهاء کی شد فراموشم بهاء

همانطور که قبلاً نیز اشاره گردیده بشارات بظهور جمال اقدس ابهی علاوه بر تصریح در کتب متدّسه الهیّه در گفتار محققین دینی و دانشمندان و عرفا به صراحت تام ذکر گردیده و نام مبارک و مقدّس بهاء را حتّی زمان وقوع و محل وقوع آن را در بسیاری از نوشتهها و پیشگوئیهای خود آوردهاند. از آن جمله شیخ بوئی در کتاب شمس المعانی در فصل یازدهم به نام بهاء اشاره نموده خُّنين مينگارد. •سوف يشرق اشراقاً من الوجه البهي الابهي به اسم البهاء في يوم المطلق و یدخل مرج عکّا و یَتحد مَن عَلی الاَرض کلها، یعنی که بزودی خداوند از مشرق طلعت و جمال ابهی به اسم بهاء تجلَّى و اشراق ميفرمايد در يوم ظهور و در سرزمين عكَّا وارد شده جميع را متحد خواهد كرد اين بشارت شيخ بوئي را جناب ميرزا حيدر على اصفهاني در كتاب دلائل العرفان نقل نموده است. فاضل شهیر و دانشمند فقید جناب اشراق خاوری نیز این مطلب را در کتاب رحیق مختوم جلد اول صفحه ۲۹۸ آورده است.

### اى بهاء جانم بقربانت

خالی زغوغای جهان پیمانه از او بردهام صدبار قربال رفتهام تا جام ساغر خوردهام آن مشرق الطاف را دامن زهمت بردهام گفتم که ای مولای من هم بنده و هم برده ام یک دم بشو دمساز من از این جهان ببریدهام من از چه دل افسردهام وزبهر چه درماندهام آقا و مولایم توئی، من بنده شرمندهام از این جهان پربلا افسردهام درماندهام گفتم که آری جان من جانم توئی تا زندهام یاد بهاء عشق بهاء لطفی که من آوردهام در دعاهای سحر امید بر لطف تو دارم هرچه دارم هرچه هستم زندهام یا مردهام نور از روی تو گیرد جان دل افسردهام تا بگیرد دامنت روز قیامت این دل آزردهام باخیالت زندهام بزم خوشی گستردهام تا در آئی در کنارم مردهام پژمردهام اى بهاء جانم بقربانت زلطف تونمك يروردهام

من دوش در برم بهاء صهبای باقی خوردهام من مست و مدهوش از رخش محمور از پیدایشش او سرخوش و شاد از جمال من در میان کهکشان گفتا چه خواهی بندهام برگوی آواز دلت بشنو صدای راز من هم ماتم واسرار من ای مهر تو درمان من ای عشق تو ایمان من دورم زدیدار تو و، محجوب از این درگهم رحمى نمأ برحال من دستم بگير آرام كن كفتا كه الطاف بهاء بكرفته دامن از كفت گفتا که دانی چیست آن معجون درمان غمت روی درگاه تودارم چشم ودل سوی تودارم شامگاهان دیده بر در سوی بر افلاک گردون جَمْلُهُ ذرات وجودم زندگی از سر بگیرد دل هوای شوق دیدارت نموده آرزویم اینچنین است چشم بر درگاه ایزد دارم و در نیمه شبها پابها؛ چشمم بدر رویم به سوی آسمانها از توأم آرام جانم عشق و مستى از تو دارم (ای بهاء جانم بقربانت)

۲۰۰۱/۱۰/۵ سربیتون - انگلستان

## تحيّت الله ابهى ذكر اسم اعظم است

و تکبیر الله ابهی در مقام تحیّت دلالت بر نفس مقدّس خَضَّرتُ بهاء الله دارد. حضرت عبدالبهاء در مورد تحیّت الله ابهی میفرمایند:

وتحيّت الله ابهي كوس ربوبيّت جمال احدّيت است كه در قلب امكان تأثير نمايد،

مي باشد. مي باشد.

حضرت بهاءالله در وجوب گفتن ۹۵ مرتبه الله ابهی در هر روز میفرمایند.

مقد كتب لمن دان بالله الديّان ان يفسل في كل يوم يديه ثم وجهه و يقعد مقبلاً الى الله و يلك و يلك و يلك و يلك و يذكر خمساً و تسعين مرة الله ابهى كذلك حكم فاطر السماء اذا استوى على اعراش الاسماء بالعظمة والاقتدار ، والاقتدار ،

مضمون بیان مبارک آنکه؛

واجب شده است بر هر کسی که معتقد بخداوند جزا دهنده است اینکه بشوید دست و صورتش را و بطرف خدا رو به قبله بنشیند و ۹۵ مرتبه الله ابهی بگوید این یکی از احکام واجب پروردگار عالمیان است که خالق آسمانها است وقتی که بر عرشهای اسماء عظمت و بزرگی و اقتدار خود جالس شد.

پس بنابر تصریح آم الکتاب دور بهائی بر هر فردی که بهائی باشد حکم گردیده که روزانه دست و صورت خود را به نیّت نماز بشوید یعنی وضو بگیرد و در کمال خضوع و خشوع ۹۵ مرتبه ذکر الله ابهی را تلاوت نماید این حکم به جهت تزکیّه نفس و یادآوری نام مقدّس حضرت بهاءالله میباشد. در ایام اشراق شمس جمال ابهی بعضی از مؤمنین درباره پارهای از احکام کتاب مستطاب اقدس سئوالاتی مینودند، جمال مبارک به جناب زین المقربین امر فرمودند که کلیه سئوالات را جمع نموده تقدیم کرد، یکجا جمع آوری کرده بحضور مبارک بفرستد. جناب زین کلیه سئوالات را جمع نموده تقدیم کرد، حضرت بهاءالله به یکایک پرسشها پاسخ فرمودند که در نتیجه آن سئوالات و جوابها بصورت رساله یک برسشها پاسخ فرمودند که در نتیجه آن سئوالات و جوابها بصورت

اخیراً آن رساله که از متمّمات کتاب مستطاب اقدس معسوب است در طبع جدید آن کتاب منتشر گردیده.

یکی از سئوالات درباره همین ذکر الله ابهی است:

سنوال - با وضوى صلوة تلاوت ذكر ٩٥ مرتبه اسم اعظم جايز است يانه؟

جواب - تجدید وضو لازم نه» (سنوال و جواب فقره ۲۷ صفحه ۶۵ کتاب مستطاب اقدس) در اینجا ملاحظه میگردد که جمالقدم ذکر الله الهی را مترادف با ذکر اسم اعظم یعنی نام مبارک خویش بیان فرموده اند که در حقیقت هر دو نشان از ذات مقدّس مظهر ظهور الهی دارد که واقف بر عوالم ابداع و عقول است و از حیث معنی یکی است.

همانطوری که از قبل اشاره شد ذکر تلاوت ۹۵ مرتبه الله ابهی در روز جزو احکام الهیست.
این حکم اخیراً از طرف بیت العدل اعظم الهی بر کلیه احبای جهان مفروض گشته. معهد اعلی در
پیام موّرخ ۲۸ دسامبر ۱۹۹۹ خطاب به احبای سراسر عالم متذکّر شده اند که اکنون زمان آن رسیده
که یاران الهی احکام مربوط به نماز و روزه و تکرار ۹۵ مرتبه ذکر الله آبهی در هر روز که در کتاب
مستطاب اقدس نازل گردیده مورد اجرا قرار دهند. در کتاب مستطاب اقدس حکم است که
«گرفتن وضو قبل از ذکر ۹۵ مرتبه الله ابهی در روز لازم است» (کتاب مستطاب اقدس صفحه ۲۲٪)
این عبد در تاریخ ۱۹۸۵/۶/۱۱ در مورد اذکار فائته سئوال نمودم بیت العدل اعظم در پاسخ
سئوال من مرقوم فرمودند که:

«حکم ذکر الله ابهی در هر روز ۹۵ مرتبه در کتاب الهی تنصیص گشته ولی نصی در خصوص امکان جبران اذکار فائته در آثار مبارکه زیارت نشده، مرتب ۱۶ جون ۱۹۸۵)

( ایادی عزیز امرالله جناب فیضی در جزوهای که بانگلیسی در هندوستان در مورد اسم اعظم نوشته اند مشتقات آن را که الله ابهی و یا بهاءالابهی است به تفصیل شرح داده اند و نیز درباره سایر القاب جمالقدم مشروحاً توضیح داده ذکر اسم اعظم و سایر اذکار و عناوین در کوچه و بازار ممنوع است. این امر در بین مسلمین رواج داشت چنانچه این اذکار را با صدای بلند در کوچه و بازار میخواندند و از مردم پول می گرفتند. البته باید توجه داشت که این گونه اذکار آنهم با صدای بلند در ملاء عام جزو احکام دیانت نبوده. حضرت بهاءالله به جهت تقدیس و تکریم این نام مقدس این رویه را منسوخ فرمودند. )

جمالقدم در کتاب مستطاب اقدس در این باره چنین میفرمایند. ·

«ليس لاحد ان يحرك لسانه امام الناس الايمشى في الطرق والاسواد بل ينبغي لمن اراد الدكر أن يدكر في مقام بني للذكر الله او في بيته هذا اقرب بالخلوص والتقوى كذلك اشرقت شمس الحكم من افق البيان طوبي للعاملين، (كتاب مستطاب اقدس آيه ١٠٨ صفحه ١٠٥)

مضمون بیان مبارک آنکه:

هیچکس حق ندارد که در کوچه و بازار جلوی مردم لب به تذکار بجنباند، اگر کسی خواست

که بذکر الهی مشغول شود و از این راه تقرب جوید باید در محلی که برای این منظور ساخته شده (مشارق الاذکار) شرکت جوید و یا در منازل خود با خدای خویش به راز و نیاز بپردازد. این امر به خلوص و تقوی نزدیکتر است. این چنین امر کرده شمس حکمت و بیان خوشا بحال کسانی که آن را عمل میکنند.

شاعر شيرئن گفتار جناب ورقا چه خوش سروده:

الله اكبر الله ابهى الله انور الله ابهى الله ابدع الله امنع الله اطهر الله ابهى

گویم مکرر الله ابهی وی چشم بنگر الله ابهی سر مقدّر الله ابهی نور مظهر الله ابهی ذکر تو خوشتر الله ابهی با رَبِّ مَرْمَر الله ابهی با جذبه روح با سُور سُبوح ای گوش بشنو صوت هُوهُو کنر مُفخّم رمز مُنَمنَم جان مجسّم روح مُکّرم تا چند جویم تا چند گویم ورقا بگو باز در گلشن راز

در دوران اقامت جمال ابهی در ادرنه تحیّت الله اکبر به تحیّت الله ابهی مبدل گشت و نخستین کسی که در ایران متداول نمود جناب ملا محمّد فروغی یکی از مدافعین قلعه شیخ طبرسی بود.

حضرت ولی محبوب امرالله در این باره میفرمایند؛

«در همان اوقات بود که تحیّت الله اکبر به تحیّت الله ابهی تبدیل شده و تکبیر جدید دفعهٔ واحدهٔ بین دوستان ایران و یاران ارض سر معمول گردید. اولیّن نفسی که بنابر تذکّر نبیل ذکر الله ابهی را در مهدامرالله بلند نمود جناب ملامحمّد فروغی یکی از مدافعین قلعه شیخ طبرسی بود» ابهی را در مهدامرالله بلند نمود جناب ملامحمّد فروغی یکی از مدافعین قلعه شیخ طبرسی بود» (کتاب قرن بدیع صفحه ۳۵۶)

اينك بشرح داستان شيريني درباره الله أبهى مى پردازد:

جناب میرزا محمود فروغی پسر جناب محمد فروغی که از جمله احباب سرشناس و معروف امر بود در سفر اوّل خود به عشق آباد که برای دیدار احبّا رفته بود روزی در جلسه مشرق الذکار عشق آباد شرکت داشت. در آن حَفله نورانی پس از تلاوت دعا و مناجات و قرائت الواح چون نامهای از احبای آمریکا رسیده بود ناظم جلسه از جناب فروغی اجازه گرفت که آن را برای دوستان بخواند، وقتی بدینجا رسید که احبای آمریکا با نهایت شوق تکبیر خود را به احبای عشق آباد ضمن ذکر الله ابهی تقدیم میکنند جناب فروغی که در طبقه فوقانی جالس بودند یک مرتبه از

جا برخاستند و به ناظم گفتند مگر احبای آمریکا بشما تحیت الله ابهی نفرستادند؟ همگی بپاخیزید تا به آنها جواب بدهیم. همه شرکت کنندگان در آن جلسه روحانی فوراً بپا خاستند و با صدای بلند که تا مسافتهای دور شنیده میشد فریاد الله ابهی بلند نمودند. بدین طریق جواب تحیّت احبای آمریکا داده شد.

جمالمبارک خطاب به جناب سمندر قزوینی مربوط به برادرش جناب نبیل ابن نبیل ميفرمايند؛

«شهد باستقامه لسان الله ابهي» اين بيان بافتخار كسي نازل گشته كه مورد عنايت و محبت: خاص جمالقدم بوده و الواح کثیری باغزازش از قلم اعلی عز صدور پافته. در این لوح حضرت بهاءالله تحیّت الله ابهی را با نام مبارک خویش یکی دانسته آن را رمزی از اسم اعظم میدانند.

حضرت عبدالبهاء در مورد ورود به جلسات امری میغرمایند: دور حین تلاوت مناجات و ترتيل آيات بايد مجلس درنهايت سكون وقرار باشدو تكبير راحين ورود در اثناء ترتيل آيات بايد در قلب گفت، 🖟 (امروخلق جلد ٣ صفحه ٧٨)

و همچنین در لوح اسم الله درباره تحیّت میفرمایند:

«این چهار تحیّت (الله اکبر و الله اعظم تحیّت و جوابش بین رجال، الله ابهی و الله اجمل تحيت وجوابش بين نساء) از حضرت اعلى روحي له الفداه است ومقصد از هر چهار جمالقدم روحي لاحبائه الفداء است، نه دون حضرتش و اجراء هر چهار جائز و نص مانع از تلفظ يكي از آنها موجود نه: پس اگر نفسي هريك را تلفّظ نمايد از دين الله خارج نگردد و مورد كوم و طعن و دّم و قدح نشود وتعرض وتحقير جائزنه واعتراض نبايد نمود چه كه هر چهار تحيّت در كتاب الهي وارد، ولي اليوم بانگ ملا اعلى الله ابهى است و روح اين عبد از اين نداء مهتر، هر چند مقصود از الله اعظم نيز جمالقدم روحي لاحبائه الفداء است چه كه اوست اسم اعظم و نير اعظم و ظهور اعظم ولي اين تحيّت الله ابهى كُوس ربوبيت جمال احديّت است كه در قلب امكان تأثير نمايد،

(امروخلق جلد ٣ صفحه ٧٤)

حال که به تصریح حضرت عبدالبهاء مقصود از ذکر تحیّت الله ابهی حضرت بهاءالله می باشد شایسته است که چندی از آیات کتاب مستطاب بیان و قرآن کریم و برخی از احادیث معتبر اسلامي شاهد آوريم.

کتاب مستطاب بیان مشحون از اشارات صریحه بنام مبارک حضرت بهاءالله دارد در آن سفر كريم ٣١٢ مرتبه تكرار عنوان (مَن يَظهرهُ الله) شده و اسم مقدّس حضرت بهاءالله چند بار آمده است از آن جمله:

### ١- ظهور الله در هر ظهور كه مراد از مشيّت اوليّه باشد بهاء الله بوده و هست.

(بیان باب ۱۵ واحد ۳ صفحه ۹۸)

٢- طوبي لمن ينظر الى نظم بهاء الله ويشكر به ... ، (بيان باب ١٠ واحد ٣ صفحه ١٠١)

در آثار حضرت نقطه اولی ذکر مقامات اسم اعظم به تصریّع بَیّانَ شده و حضرت عبدالبهاء نام حضرت بهاءالله را انحصاراً مختصّ جمالمبارک معیّن فرمودهاند و اطلاق این نام را بر افراد ممنوع داشتهاند.

حضرت نقطه اوّلی در کتاب بیان اشاره بهمین اسماء میفرمایند:

«بهترین اسماء اسمی است که منسوب الی الله شود مثل بهاء الله، یا جلال الله، یا جمال الله، یا بودالله، یا نورالله، یا فضل الله، یا جودالله.... (بیان باب ۲ واحد ۵ صفحه ۱۸۲)

و نيز در باب ۴ از واحد ۵ صفحه ۱۵۲ نيز اشاره بنام حضرت بهاءالله ميفرمايند.

اسم حضرت بهاءالله در (باب معانی و لاسماء و انشقاقها) در (کتاب توحید) نیز ذکر شده و آن حدیثی است از حضرت امام جعفر صادق علیه السّلام که حضرت عبدالبهاء آن را در تغسیر بسماللّه الرحمن الرحیم تصدیق فرمودهانده

«عن عبدالله بن سنان قال: سألت ابا عبدالله عليه السلام عن تفسير بسمالله الرحمن الرحيم قال: الباء بهاء الله والسين سناء الله و الميم مجدالله...» (كتاب ناذه مكنون صفحه ١٠٤١)

این حدیث در تفسیر صافی ملا محسن فیض کاشانی نقل از سایر کتب شیعه نیز آمده است، حضرت رب اعلی تفسیر نسبتاً مفصلی در این باب در شیراز نازل فرمودهاند و در آن تفسیر مقدّس خود را مصداق «باء» شمرده و میفرمایند مراد از حرف «سین» اول من آمن بآن حضرت جناب ملاحسین بشرونی که «حقیقت محمّدیه» است و حرف «میم» را «حقیقت العَلوَیه» ذکر می کنند که مقصود جناب ملاعلی بسطامی حرف ثانی مؤمن به آن حضرت میباشد.

(کتاب بیان باب ۲ واحد ۱- باب ۳ واحد ۱)

شاعر در وصف این چهار تکبیر گفته:

من هماندم که وضو ساختم از چشمه عشق چهار تکبیر زدم یکسره بر هر چه که هست

حضرت نقطه اوّلی درباره این حکم و نحوه استفاده از این تکبیرات در کتاب بیان میفرمایند:

«فى حكم التسليم بان لسليمن الرجال بالله الكبر و يجيبن بالله اعظم و النساء يسليمن بالله ابهى و يجيبن بالله اجمل ملخص اين باب آنكه جوهر كلّ قرآن در مظهر تكبير ظاهر و خداوند عالم آن را نازل بفناء بيان نموده و آن اوّل شجره است كه تكبير گفت خدا را در ملكوت و سماوات و ارض و

مابینهما و خداوند جواب نازل فرمود که آنچه طیران کردهای اعظمتر است کبریائی آن که توانی وصف کردیا ذکر نمود و از این سر مُعتَوی امر شددر بیان سلام به تکبیر بر خدا و جواب به ذکر تعظیم او گردد و همچنین در اولواله دائر بالله آبهی و در جواب بالله اجمل کل ملاقات کنند یکدیگر را و ثمره آن آنکه لعَل در یوم ظهور من یظهره الله توانند که اقرار کنند که بعد از خداوند اوست لایق تقمص اکبریت و اعظمیّت و اجملیّت در ابداع از اینکه وصف کرده نشود و نعت کرده نشود و ثناء کرده نشود و ثناء کرده نشود و تناء در ده نشود و تعت کرده نشود و تعت نمود»

(کتاب بیان باب ۵ واحد ۶ صفحه ۱۹۶)

جناب میرزا علیمحمد ورقا شاعر شهیر بهائی در وصف الله آبهی چنین سروده، ' ۱٫۱٪

ذکر نهانم الله ابهی گوید زبانم الله ابهی باشد بیانم الله ابهی دانی که دانم الله ابهی هر گه که خوانم الله ابهی تا میتوانم الله ابهی قلب و لسانم الله ابهی نوشد روانم الله ابهی گوید که جانم الله ابهی را الله ابهی ورد میانم الله ابهی تا هست ممکن واجب شمارم بر اهل تدقیق از روی تحقیق پرسی دمادم از اسم اعظم گیتی شود طور از لمعه نور گویم باجهار با اهل اسرار سرا دمادم گویند با هم شاید زجامت از ذکر نامت قدسانی نور با جذبه شور

در صلات ميت و صلات مولود نيز تحيت الله ابهي آمده است

همه میدانند که حضرت باب در کتاب بیان فارسی باب ۱۱ واحد پنج صلات میّت نازل فرمودند که عیناً به تصویب جمال مبارک رسیده و آن عبارت از شش مرتبه تکبیر الله ابهی است که باید بعد از اداء هر تکبیر یکی از آن شش آیه را که مخصوص این صلات نازل گشته ۱۹ بار تکرار گردد و نیز صلاتی مخصوص نوزاد نازل شده که در وقت تولد بچه باید سه مرتبه آن آیه را در گوش راست او تلاوت نمود. آن صلات نیز پنج تکبیر الله ابهی دارد که بعد از اداء هر تکبیر خوانده شود.

حضرت عبدالبهاء درباره تحيّت الله أبهى ميفرمايند،

«ای ثابت بر میثاق دو قطعه منشور ثبوت و رسوخ ممهور رسید وبه عین رافت ملحوظ افتاد... این چهار تحیّت راحضرت اعلی روحی له الفداء قرار فرمودند و از این تحیّات اربعه مقصود جمال قدم و اسم اعظم روحی له الفدا است چه که اوست اسم اعظم و نیّر اعظم و ظهور اعظم و هیچ

یک در شریعت الله منسوخ نه ولی در ایام مبارک شیمه موحدین و صفت مخلصین الله ابهی بود و آنچه در ایام مبارک جاری تا یوم بعث جدید باقی تغییر و تبدیلی نه چون الله ابهی سمت موحدین بود لهذا باید تحیّت الله ابهی باشد و از این گذشته منتهی آرزوی این عبد این است که جمیع اذ کار و اوراد اسم مبارک باشد و چون ندای الله ابهی شنوم روحم مُهتَزْ گُرْدَدْ وَ جانم مُستبشر شود فوراً ندا بر آرم، این مطرب از کجاست که بر گفت نام دوست»

(ماخذاشعار در آثار بهائي جلد ٢ صفحه ١٢٣)

ونيز در لوح اسم الله ميغرمايند،

«ای بنده عزیز جمال ابهی آنچه مرقوم نموده بودی ملاحظه گردید. در خصوص تکبیر در صلات میّت مرقوم نموده بودید هر چند در لغت تکبیر به معنی الله اکبر گفتن است ولی در عُرف اهل بهاء به معنی تحیّت است و تحیّت اهل بهاء الله ابهی است»

(گنجينه حدود و احكام صفحه ١٤٠)

منشی مبارک حضرت ولی مقدّس و محبوب امرالله از قِبَل مبارک در توقیع موّرخ ۱۲ جون ۱۹۵۱ در مورد این تحیّت چنین میفرمایند،

«احبّا مختارند در صورت تمایل به یکدیگر تحیّت الله ابهی بگویند، ولی باید توجّه داشته باشند که این امر در نظر اهل غرب نامأنوس جلوه میکند. ما باید متمسّک به تعالیم الهی باشیم ولی باید در انظار دیگران این رسوم طبیعی و خیلی ساده جلوه کند،

(ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۲)

در یادداشتهای کتاب مستطاب اقدس مذکور است که:

دعبارت الله ابهی یکی از شلون اسم اعظم است. مشتقات کلمه بهاء نیز اسم اعظم محسوب میشود. حضرت ولی امرالله در توقیعی که حسب الامر مبارک صادر گشته فرمودهاند که نام بهاءالله اسم اعظم است و عبارات یا بهاءالابهی در مقام استفائه و الله آبهی در مقام تحیّت هر دو بر نفس مقدّس حضرت بهاءالله دلالت دارد. معنی و مقصود از اسم اعظم آن است که جمال قدم به آجَل و اعظم اسماء الهی مبعوث گشتهاند، یعنی مقام آن حضرت مقام مظهر کلی الهی است. تحیّت الله ابهی در زمان سرگونی جمال مبارک در ادرنه متداول شده

در کتاب خاطرات ۹ ساله عکّا تالیف جناب دکتر یُونس خان افروخته در صفحه ۱۲۴ درباره الله ابهی و اللّه اعظم چنین مذکور شده که در سالهائی که فتنه انگیزان و ناقضین عهد و میثاق منتظر بازار آشفته میگشتند تا از هر حرفی آشوبی برپا نمایند و از هر کلامی پیرایهای عجیب و غریب بسازند یکی از اماء ایران بنام فائزه خانم که از ارض اقدس مراجعت کرده بود در جلسهای

بیان داشت که حضرت عبدالبهاء میفرمایند امروز روز خمودت و جمودت نیست امروز روز اعظم و هنگام فنگام ذکر الله اعظم است. این کلمه که بگوش منافقین رسید بلوائی برپا نمودند و هنگامهای بلند کردند که طرفداران غصن اعظم اسم بهاء را از بین برده اند فردا امر بهاء را نیز محو میکنند در مقابل این عده تعداد احبائی که تند رو بودند این تکبیر را مقدّم بر تحیّت الله ابهی شمردند و بکار بردند لذا در بین احباب مشاجره و مکالمه در گرفت که کدام یک را باید تلاوت نمود.

برخی از دوستان شکایت بحضور حضرت عبدالبهاء بردند و حقیقت امر را جویا گشتند. هیکل میثاق در جواب فرمودند که در ایام مبارک حضرت نقطه اوّلی تکبیرات اربعه بود (الله ابهی، الله اعظم، الله اجمل، الله اکبر) و در ایام حضرت بهاءالله به مناسبت اسم اعظم، تکبیر الله ابهی معمول شد، ثابتین بر عهد و میثاق حضرت عبدالبهاء علی رغم منافقین گفتند حال که زمان طلوع شمس جمال غصن اعظم است الله اعظم انسب و اوّلی است. خلاصه اختلاف شدّت یافت و مشاجرات بحد اعلی خود رسید تا اینکه طرفین راضی شدند که متفّقاً از حضرت عبدالبهاء استدعا و رجا نمایند تا تکلیف را معین فرمایند و یکی از آن دو تکبیر را صراحتاً تصدیق نمایند هیکل اطهر جواب صریح در تصریح الله ابهی صادر نمودند. بدین نحو ناقضین منکوب و مایوس شدند و از لجاجت دست کشیدند.

چنانچه قبلاً مذکور گشت نام من یظهره الله (حضرت بهاءالله) بیش از ۷۰۰ موضع در بیان عربی و ۳۰۰ موضع در بیان فارسی آمده است.

جناب نعیم سدهی در وصف حضرت بهاءالله چنین سروده.

گاه گفتم نهان بهاءالله
گه به نام و نشان بهاءالله
هست در هر زمان بهاء الله
بوده اندر جهان بهاء الله
بر تو و دوستان بهاء الله
داده نظم بیان بهاء الله
همچو حور جنان بهاءالله
مثلاً شد فلان بهاء الله
مثلاً شد فلان بهاء الله

گاه گفتم عیان بهاءالله
گاه گفتم صریح و گه تلویح
گاه گفتم مشیّت اوّلی
گاه گفتم که اسم من یظهر
گاه گفتم که ای بهاء خدا
گاه گفتم خوش آنکه می بیند
گاه گفتم نموده تولیدم
گاه گفتم عیان بطور مثل
چه مرا یا چه ادله چه خی

(گلزار نعیم صفحه ۷۱)

### اسم اعظم از نظر شعرا وعرفا

حضرت نقطه اوّلی به جناب ملاحسین بشرونی میفرمایکدا 📆 📆 📆 🏂 🏂 🏂

«روح القدّس گاهی به زبان شعرا ناطق میگردد و مطالبی به لسان آنها جاری میسازد که غالباً خود آنها مقصود اصلی و منظور واقعی را نمی دانند،

(ماخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۲ صفحه ۱۰۸)

شعرا و ادبا در حال شوریدگی با سرودن اشعار و بیان اسرار ضمیر خود مطالب و حقایقی را به نظم می آورند و از قریحه خداداد خویش مواضیع مختلفی را در نهایت حکمت و ادب عرضه میکنند که از گرامی ترین و ارزنده ترین صور مختلف کمال و ذوق سرشار آنان و از لطافت طبع روانشان حکایت دارد.

در مشرق زمین چنین شاعرانی در حال شیفتگی و شوق بسرودن اشعار در وصف پیامبران الهی و برگزیدگان رحمانی سرودهاند که اغلب عارف به معانی آن لئالی لا لا و دُراری شاهوار نبودهاند. بلکه بفرموده حضرت عبدالبهاء رائحهای به مشامشان رسیده و مطالبی سرودهند. در اسلام حدیثی است که میفرماید:

«ان الله كنوزاً تحت العرش مفاتيحها السنة الشعراء» در واقع بايد گفت كه اينگونه شعرا افرادى عارف و مردمانى سخن سرا و سخن گويانى پر ارزش و ارجمند بودهاند. كه توانستهاند چنين فصيح و بليغ در نهايت روانى مقاصد خود را بيان نمايند. اين استادان شعر و هنر كلامشان گيرا است چه كه از لسانشان چنان نظم و شعرى خلق ميگردد.

برخی از شعرا در اندرزگوئی و مواعظه و نقل حکایات و آمثله نامورانی بیهمتا و شاعرانی کتا و بینظیر بوده اند که فصاحت و بلاغت و امتزاج عشق و دلدادگی را با استادی بهم در آمیخته کلامی مورون و بیانی مملو از تشبیهات و استعارات ارزانی داشته اند. از آن جمله شاعر صوفی و عارف فاضل مولانا جلال آلدین رومی، حافظ شیرازی (لسان الغیب)، مُشرف آلدین سعدی سخن سرای نامدار شاه نعمت الله ولی عارف و صوفی دوران، شیخ بهائی فقیه و ادیب معروف عصر صفوی، فردوسی حماسه سرای یکتا، عطار نیشابوری و خیام و ... همه میدانند که اولین آثار ادبی جهان در ازمنه قدیم به شعر بوده و قرنها این امر در میان مردم از نسلی به نسل دیگر ادامه داشته است. بطور خلاصه نقل وقایع بزبانی ساده در قالب شعر گفته میشد و سرودهای مذهبی و حماسه های جنگی برای حفظ و بخاطر آسان بودن آن راحت در دهن مردم کوچه و بازار نقش

میبست و موجب سرور و نشاط میگشت. در ایران زمین از دیرباز نقّالان در قهوهخانهها نقش بزرگی ایفا مینمودند.

در آن ایام نقل روایات و شنیدن داستانهای حماسه آفرین طرفداران زیادی داشت و مردم را به قهوه خانه ها میکشید و ظی شبهای متوالی ادامه داشت. این محلها غالباً میعادگاه شعرا و اهل دل بود که دور هم جمع میشدند و اشعار خود را برای یکدیگر میخواندند. اشعار فردوسی طوسی ریتمهای رزمی مشخص و متمایزی داشت که مورد علاقه اکثر آنان بود و این همان چیزی بود که در ورزشگاههای باستانی توسط مرشد خوانده میشد و سبب تحرّک و سرور ورزشکاران میگردید. اینگونه حالت رزمی اشعار او در میدانها نبرد سبب شور و هیجان میگشت و سربازان را به جنگیدن با دشمن برمی انگیخت.

در عین حال سرودهای مذهبی ریشه کهنسالی در آثار ادبی ملّتها دارد از این رو سینه به سینه سپرده و حفظ میگردد و دهان به دهان به نسلهای آینده منتقل میشد. از آن جمله سرودهای مذهبی وادی هندیان است که اولیّن سرود هنگامی سروده شد که آن قوم در ساحل رود گنگا فرود آمدند و آن اراضی را تدریجاً آباد کردند. سرودهای گاهان زردشت در ایام ۵ روز به آخر سال مانده با جشن و سرور خوانده میشد و روز آخر که روز نوروز بود به نام اهورا مزدا به پای کوبی و خوشی می پرداختند. پیروان فرق مختلف آئین زردشتی از جمله زروانیان، مانویان مزدکیان، شهنشاهیان و باستانیان نیز از این روش مستثنی نبودند.

حماسه های آثار هومر، فردوسی و رودکی هنوز پس از قرنها اصالت و شایستگی خود را حفظ نموده برای عاشقان و شیفتگان آنها جالب و اساس فرهنگ آنان بشمار میرود. در بین ایرانیان اشعار سعدی و حافظ اگر چه آن حالت را ندارد ولی ورد زبان مردم کوچه و بازار است بقول یکی از ادبا هر کجا که نویسندگان برای بیان احساسات خود در میمانند به شعر متوسّل میگردند.

یکی از دانشمندان و محققین بهائی درباره شعرا میگوید که شعرای بزرگ سرمایههای فکری و نبوغ جبلّی خود را بصورت شعر به جهانیان عرضه میدارند. آنان لطیف ترین طرز بیان را در غالب نظم در آورده به کمک اندیشههای لطیف خویش که در محفظه فکر خود می پرورانند مناظر دلربا و دقایق پر بهاء می آفرینند و شاهکارهای ادبی خلق می نمایند که سالها از گزند حوادث دوران محفظ و مصون میماند و گذشت زمان هیچ خللی بر آن وارد نمی سازد. اشعار رزمی و بزمی شعرا با کلمات موزون و منظوم یک دنیا معنی را در قالب الفاظ می گنجانند که شور و گداز و هزاران مواضیع بدیع را جلوه میدهد که زبان احساسات نوع بشر است. دیوان آنان مملّو از نعمات شاعرانه و الهام بخش است که روح آدمی را تعالی می بخشد و بعالم محسوسات می برد برخی از این شعرا و عرفا به بخش است که روح آدمی را تعالی می بخشد و بعالم محسوسات می برد برخی از این شعرا و عرفا به

حقیقت اسم اعظم پیبردند و از سرّ مکنون آن آگاه شدند منجمله محمّد بن حسین بن عبدالصمد جبل عاملی بود که در سال ۱۵۴۶ میلادی در بعلبک لبنان بدنیا آمد (او ادّعا کرد که مقصود از اسم اعظم را یافته. این عالم روحانی و فیلسوف عرب در اواخر قرن ۱۶ پس از کشف این معّما لقب خود را بهائی گذاشت و بنام شیخ بهائی معروف گردید) او در زمان شاه عباس کبیر و مقارن با ملکه الیزابت اوّل در سنین جوانی از لبنان که موطن اصلیش بود به ایران سفر کرد و به اصفهان که مقر سلطنت و پایتخت ایران بود وارد شد و به تحصیل علوم پرداخت. تا آنکه در اندک زمانی در همه فنون ماهر و در دربار پادشاهی به مقامات عالیه رسد (شیخ بهائی از بزرگترین فقهاء و ادبای معروف عصر صفوی است. درباره او میگویند که بدون شک پی به مقام والای «بهاء» برده بود که نام خود را شیخ بهائی گذاشت. او در سال ۱۶۲۱ میلادی در اصفهان در گذشت و مدفنش در مشهد خود را شیخ بهائی گذاشت. او در یکی از اشعارش میگوید که:

«اسم اعظم بر مردم مجهول است امّا در میان تمام اسماء خدا رتبه اوّل و اعظم را حائز میباشد» شیخ بهائی با مقایسه دعای سحر ماه رمضان در یافت که تنها نام «بهاء» مخصوص این دعا است و در سایر دعاها وجود ندارد بهمین مناسبت در شعر خود باین دعا اشاره نموده:

اسم اعظم چون کسی نشناسدش سروری بر کل اسماء بایدش

یکی دیگر از آن شعرا نعمت الله بن عبدالله ملقب به نورالدّین و معروف به شاه نعمت الله است او از اقطاب مهم صوفیه و از اعاظم عرفای قرن هشتم هجری و مؤسس فرقه نعمت اللّهی میباشد.

او به سال ۲۳۰ در فارس متولد گردید و مدت ۲ سال در مکّه معظّمه به تحصیل پرداخت و سالها در یزد، هرات و قندهار به ریاضت مشغول شد و ۲۵ سال آخر عمر خود را در ماهان کرمان گذراند و در ۱۰۰ سالگی در همانجا وفات یافت.

هر چند که دیوانش ۱۴هزار بیت دارد ولی شهرتش در تصوّفش می باشد. شاه نعمت الله در یک از اشعارش به صراحت ظهور حضرت باب و سال ۱۲۶۰ را پیشگوئی میکند و سلطنت ۴۰ ساله حضرت بهاءالله (۱۲۶۹-۱۳۰۹) و سیس به جانشینی حضرت عبدالبهاء اشاره کرده در غالب اشعارش از حروف آبجد استفاده نموده است در اشعار زیر بنام حضرت بهاءالله بحروف و اعداد ایشان را مظهر ظهور الهی میداند

این هفت حرف نام آن شاه منست آن شاه مراد مظهر الله منست مجموع دویست و سی و هشت بشمارش تا دریابی که نام دلخواه منست مجموع حروف هفتگانه مذکور در اشعارش بحروف آبجد عبار تشت از حسینعلی نام مبارک

حضرت بهاء الله.

جلال آلدین محمّد بن بهاءآلدین حسین خطیبی بلخی معروف به مولانا جلال الدین رومی یکی دیگر از اعاظم حکماء و عرفا و بزرگترین شعرای ایران است که بیش از هر شاعر دیگری در آثار مقدّسه باو اشاره گشته است پدرش حسین بن احمد خطیبی از افاضل روزگار و علاّمه زمان بود. کتاب مثنوی مولوی بیست و شش هزار بیت و کلیّات شمس تبریزی قریب پنجاه هزار بیت عرفانی دارد که آئینه تمام نمای شور و ذوق و جذبه این نادره زمان میباشد مثنوی مولوی که در مدت ۱۰ سال آخر عمرش تحریر شده در شش کتاب بصورت حکایت با نتایج اخلاقی و عرفانی است. استاد بدیع الله فروزانفر استاد دانشگاه طهران در شرح حال مولانا مینویسد که احمد افلاکی در عنوان او لفظ (سرّالله اعظم) بکار برده ولی در متون کتاب حتی در دیوان شمس اشاره ای باین موضوع نشده. در آثار بهائی به ابیات مولوی بیش از هر شاعر دیگر استشهاد گشته و برخی از آنها نیز تشریح و تفسیر گردیده همان بس که اشعارش زینت بخش الواح جمال مبارک و حضرت عبدالبهاء گشته. مولوی میگوید:

ما بهاء و خون بهاء را یافتیم جانب جان باختن بشتافتیم این شعر اشاره به حدیث قدسی است که میفرمایند:

«من طلبنی وجدنی و من وجدنی عرفنی و من عرفنی عشقنی و...»

شمس الدین محمّد بن بهاء آلدین شیرازی متخلّص به حافظ و مشهور به لسان الغیب از بررگترین شعرای ایران و غزل سرای ناموریست که در بین ایرانیان مقام مخصوص دارد و از دیوانش تفاول میکنند. غزلیاتش جذاّب روان و شورانگیز است. جمال مبارک برخی از غزلیّاتش را شرح داده اند و حضرت عبدالبهاء در لوحی درباره این بیت

ای صبا گربگذری بر ساحل رود ارس بوسه زنبر خاک آن وادی و مشکین کن نفس میفرمایند:

«در زمان اخیر حضرت اعلی روحی فداه به چهریق سرگون و در آنجا مسجون گشتند حافظ شیرازی رائحه ای به مشامش رسید و این غزل را گفت» (مکاتیب جلد ۳ صفحه ۲۰۲)

داستان سفر ملا حسین بحضور حضرت باب و صعود به بام قلعه که رود آرس نمایان بود و خطاب آن حضرت به او که فرمودند این همان رود و ساحل است که حافظ در شعر خود بدان اشاره کرده در تاریخ نبیل زرندی ثبت است در آن روز حضرت باب به جناب ملاحسین بشروئی فرمودند: «روح القدّس گاهی به زبان شعرا ناطق میگردد و مطالبی به لسان آن جاری میسازد که غالبا خود آنها مقصود اصلی و منظور واقعی را نمی دانند. این شعر هم از آن جمله است که روح الامین به

لسان شاعر جاري ساخته.

ترسم که آشوب لبش بر هم زند بغداد را

شيراز پرغوغا شود شكرلبي پيدا شود

(بعد فرمودند) معنى حقيقى اين شعر هنوز مخفى و مستور است و در سنه بعد حين واقع و آشكار خواهد شد بعد اين حديث معروف را بيان فرمودند وأن الله كنوزا تحت العرش مفاتيحها السنة الشعراء» (مآخذ اشعار در آثار بهائي جلد ٢ صفحه ١٠٨/)

حافظ میگوید بشارت باد که قدرت اسم اعظم دست همه خانئین و متجاوزین را از کشور ایران کوتاه میکند.

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب مُحَرم ساكن گنجه ميفرمايند،

دای مُحَّرَم مَحَرم حافظ شیرازی میگوید ببین حلال مُحَّرم بخواه ساغر راح که ماه امن و امان است و سال صلح و صفا

عزيز دار زمان وصال را كاندم مقابل شب قدر است و روز استفتاح

زیرا که ۲ روز از بدایت این ماه ۲ مولد مبارک است. ملاحظه کن که چگونه خدا از لسان او جاری نموده است، (مآخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۲ صفحه ۲۱۹)

عراق و فارس گرفتی به شعر خود حافظ بیا که نوبت بغداد و وقت تبریز است

و نیز در مجله پیام بهائی شماره ۲۸۷ صفحه ۶۲ چنن مذکور است که زمانی که مسافرخانه مقام اعلی تکمیل و تقدیم حضرت عبدالبهاء گردید هیکل مبارک با مسرّت وافر به بانی مسافرخانه آقا میرزا جعفر رحمانی شیرازی نظر فرمودند و این دو بیت از غزل حافظ را خواندند

خوشا شیراز و وضع بیمثالش خداوند نگهدار از زوالش میان جعفر آباد و مصّلی عبیرآمیز میآید شمالش

و اضافه فرمودند که گوئی حافظ ملهم بوده و این شعر را برای امروز گفته چون ساختمان مسافرخانه آقا میرزا جعفر شیرازی در کنار مُصّلی (مقام مقدّس اعلی) واقع است و این هوای لطیف دریا هم معّرف آن شعر است.

مشرف آلدین بن مصلح آلدین سعدی از نامورترین ادبای زبان فارسی است در ایّام جوانی به سیر و سیاحث رفت و به کشورهای شام، حجار، عراق مسافرت نمود. سعدی نه تنها یکی از ارجمندترین سخن سرایان ایران است بلکه از سخن گویان ملل دیگر کسانیکه با سعدی برابری کنند بسیار محدودند.

او در فصاحت کلام و بلاغت بیان طبعی روان دارد و در اندرزگوئی و مواعظه و نقل حکایت آموزنده از دیگر شعرا پیشی گرفته، ایبات سعدی در آثار طلعات مقدی به کرات و مرات اشاره شده و زینت بخش الواح گردیده بیت مشهور او:

دوست نزدیکتر از من به من است

حضرت بهاءِالله درباره اين بيت ميفرمايند،

«مقصود شاعر از این بیت... ترجمه آیه مبارکه بوده که میفرماید» و نحن اقرب الیه من حبل الورید و فی الحقیقه به لسان پارسی خوب ذکر نموده و در این حین از خمر رحمت ربّ العالمین شارب چه که از لسان قدم ذکرش جاری شد...»

(مآخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۳ صفحه ۲۲۶)

وین عجب بین که من از او دورم

شعرای بهائی جملگی اشعاری نغز و شورانگیز در وصف جمال اقدس ابهی سرودهاند که مجموعههائی گران بهاء و پر ارزش بر غنای کتب امری افزوده گشته که در این مقام از تنی چند از شاعران متأخر و معاصر یاد میشود شاعر شهیر که در فن خود بی نظیر و در میدان تبلیغ صاحب اعجاز کثیر است نام مبارکش محمد و متخلص به نعیم در قریه فروشان از توابع اصفهان دیده به جهان گشود و از بدایت صباوت بسرودن اشعار پرداخت الواح بی شماری از کلک گهربار جمال مبارک و خامه عنبر افشان حضرت عبدالبهاء با عزازش نازل گشته. در اینجا چند بیت از چند اشعارش از کتاب گلزار نعیم یادداشت میگردد.

هائله بشری به لقاء بهاء چرخ مُعَلّى ز عَلاء بهاء

عرش مُبَهَّى زبهار بهاء شمس مُجلَّى زجَلاء بهاء

(گلزار نعیم صفحه ۱۷۴)

ونيز سروده:

مطلع ذات كبريا است بهاء نيك اگر بنگرى به كلّ كتب آنچه ذكر لقا است در قرآن معنى آيت و اشرَقت ال

مظهر آیت لقا است بهاء مقصد کلّ انبیاء است بهاء زابتدا تا بانتها است بهاء آرض مِن نور ربّها است بهاء (گذار نمیم صفحه ۸۶)

هوالبهى الابهي

منبعث انبیاء بهاست بها داد لاتقربا بهاست بها مظهر کبریاء بهاست بها آنکه فرمان به آدم و حوّا جائكم آمرنا بهاست بها برخليل خدابهاست بها گفت آلق العصابهاست بها مائده آز سماء بهاست بها به شدید القوی بهاست بها از برای ندا بهاست بها الف و یاء اوّل و آخر آنکه بهر نجات گفت بنوح نار نمرود آنکه گلشن ساخت نزد فرعون آنکه با موسی آنکه بهر مسیح نازل کرد آنکه تائید مصطفی فرمود آنکه مبعوث کرد قائم را اوست او ذات واحد قادر

(کلزار نعیم صفحه ۲۴۳)

دیگراز شعرای نامدار قرن اوّل بهائی جناب میرزا علی محمّد ورقا است که پس از سوء قصد به جان ناصرالدین شاه او را در زندان شهید کردند. او از دوران جوانی رو به شعر آورد و بر اثر مطالعه آیات و الواح مبار که به مدد استعداد ذاتی که داشت لئالی گرانبهای معارف امری بدست آورد. قسمت اعظم مواضیع و مطالب اشعار او الهام از الواح و بیانات شفاهی جمالقدم و حضرت عبدالبهاء میباشد. اخیراً بهمّت ایادی مُگرم جناب ورقا مجموعه نفیسی از اشعارش تحت عنوان نغمههای ورقا به چاپ رسیده و در اختیار همگان قرار گرفته است اشعار ورقا حاکی از تسلط او به فنون شعر گفته اَعّم از غزل، مثنوی، ساقی نامه، فنون شعر گفته اَعّم از غزل، مثنوی، ساقی نامه، و… ورقا در یکی از اشعارش میگوید،

پرتو روی بهاء تافته در خانهٔ ما جای در خلوت جان ساخته جانانه ما نقطه چذبیه طاهره مُطَهره علاوه بر مقامات علمی و فضائل و کمالات ادبی و اخلاقی دارای قریحهای سرشار از ذوق و قادر و توانا در سرودن اشعار بود. طاهره در نهایت شیفتگی اشعاری در مدح و ثنای جمال قدم سروده؛

شمس ابهی جلوه گر گردید و جان عاشقان در هوای طلعتش چون ذرّه رقصان آمده بسیار مورد عنایت حضرت بهاءالله و حضرت عبدالبهاء بود. حضرت مولی الوری او را از جمله نساء باهرات و قبسه نار محبّت الله و سراج موهبت الله نامیده میفرمایند گوی سبقت از رجال ربود و آخرالامر شهید گشت

ای عاشقان ای عاشقان شد آشکار وجه حق خیزید کایندم با بهاء ظاهر شده وجه خدا یعنی زخلآق زمان شد این جهان خرّم چنان

رفع حجب گردیدهان از قدرت ربّ الفلق بنگر بصد لطف و صفا آن روی روشن چون شغق روز قیام است ای مهان معدوم شد لیل غسق (چهار سالهٔ تاریخی درباره طاهره صفحه ۹۰)

بخيالت اى نكو روبه مدام باشد اين دل چونمودهای بافسون بدل حزین پرخون به جمال حسن رویت به تتار مشک مویت چه بخوانیش به محضر، بریش به عز منظر چه به جذب روی مهوش شدهام غریق آتش به تلطف و تكرم به تعطّق و ترّحم چه ز ما سوی برانی زخودش به خود رسانی

به جمالت ای نکو خو به کلام باشد این دل که مسلسل از نظاره از نظاره به بهام باشد این دل به حصار بزم کویت به مرام باشد این دل به جلال و شوکت و قر به نظام باشد این دل نشود دگر که سرخوش به غمام باشد این دل برُباز اتّوهم که هُمام باشد این دل زبلاء خود چشانی به دوام باشد این دل (چهار رساله تاریخی درباره طاهره صفحه ۹۲)

استاد محمد على سلماني يكي ديگراز شيفتگان روى جمال ابهي بود. با اينكه سواد چنداني نداشت اشعارش از ذوق و قریحه سرشارش حکایت میکند مجموعه اشعارش از عشق و دلدادگی او به جمال جانان پر احساس و زیباست

هر دلی حب بها؛ دارد ندارد حب دنیا

استاد سلمانی در وصف بهاء چنین سروده: مُندمک شد طور دلها زآتش روی بهاء · نقطهای کر او شود ظاهر حروفات عماء شهسواران دیار قدس در بیدای عشق قلب عالم رابهمزد خيل مژگانت زناز جنت ورضوان وخلد وباغ فردوس وبهشت

باز سلطان کی نظر برلاشه مُردار دارد

صد چوموسی منصعق افتاده در کوی بهاء معنى توحيديعني خال هندوى بهاء شرحه شرحه ريخته از سيف ابروي بهاء فتنه مي بارد مگر از چشم جادوي بهاء نيست الآآيتي از خلق نيكوي بهاء (غزلیات استاد سلمانی صفحه ۹)

از جمله شاعران چیره دست شاعر نامدار بهائی جناب عندلیب خوشنوای گلشن بهاء است. نامش اشرف از اهالی لاهیجان و از شعرای شیرین گفتار بهائی است. دیوان اشعارش مشحون از قصائد و غزلیات شیرین است که در ایران بچاپ رسیده بود. در واقعه سال ۱۳۰۰ هجری بدستور کامران میرزا حاکم طهران در رشت به زندان افتاد. بوالی نوشت که:

کمان ابر و گمان کردی که من سام نریمانم کشیدی زیر زنجیر و مکان دادی به زندانم

نمودی همچو خال روی خود آخر سیه بختم نمودی چون پریشان موی خود آخر پریشانم

در اعیاد اشعارش بامر مبارک حضرت ولی امرالله قرائت میگردید. در ایام طفولیت حضرت شوقی ربّانی در ارض اقدس ساکن بود و چون برای اولین بار احباب حضرت ولی امراللّه را که چند ماه بیشتر نداشت ملاقات نمودند پس از زیارت نوزاد ملکوتی و نوگل باغ ملاحت را در گهواره، قصیدهای غراء در ستایش و تمجید آن طلعت جذاب سرود

ماه تابان لای لای روح و روان لای لای آرام جان لای لای شیرین زبان لای لای هستي بگاهواره مانند ماه یاره طفلی و شیرخواره شکر دهان لای لای ای کودک ملک خو سیمین بروسمن گو کی میشوی سخن گو چون بلبلان لای لای از عنصر بهائی ز آب و گل خدائی ز افنان کبریائی شو شادمان لای لای چشم از رخ تو پر نور چشم بداز رخت دور سوی تو میدود حور دامن کشان لای لای آب و گلت سرشته از عنصر فرشته در جبههات نوشته خط ایمان لای لای ای ماه گلعذارم ای شاه با وقارم هستی تو غمگسارم روز و شبان لای لای از شوق انجذابت نايد زديده خوابت رفته قرار و تابت آرام جان لای لای ای نوگل شکفته در مهد ناز خفته خود عندلیب گفته در گلستان لای لای

(بیاد محبوب صفحه ۲۵)

علاوه بر شاعرانی که چند بیت از اشعارشان ذکر گردید بسیاری از ارباب ذوق و مدیحه سرایان در ستایش اسم اعظم اشعاری سرودهاند که به چند بیت از برخی از آنها اشاره میگردد. بلبل معانی در وصف محبوب ابهای خویش چنین سروده:

محبوب من ابهای من مقصود من مولای من دلدار ناپیدای من جانان بی همتای من محبوب من ابهای من معبوب من ابهای من

در ظل انوار توام عبد فداکار توام حوار توام زار توام تو دلبرزیبای من محبوب من ابهای من

من بلبل خوش خوان تو مبهوت تو حیران تو مفتون و سرگردان تو تو هادی بیدای من من بلبل خوش خوان تو مبهوت معبوب من ابهای من

اندر دیار غربتم عاری زمال و مکنتم در محنتم ای کنز لایفنای من محبوب من ابهای من

شاعران معاصر هریک قصائد و غزلیّاتی پر شور در وصف جمال قدم و اسم اعظم سروده اند و با بیانی شیوا و دل انگیز عشق و محبّت خود را تقدیم خاکپای جمال اقدس ابهی نموده اند که بنوشتن یکی از آنها اکتفا می شود جناب بدر آلدین باستانی اشعار زیبائی در مدح و ثنای مولای محبوبش سروده و چنین گفته:

جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

عقول پر جلا شود قلوب حقّ نما شود

جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

شنیدهای که کیمیا بهر چه خورد زر شود ندیدهای تو پنجهای که کیمیا اثر شود

به مکتب بها است این که کار پر بها شود

عقول پر جلال شود، قلوب حقّ نما شود جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

(بلائی عنایتی صفحه ۲۲)

دکتر طاهره خدا دوست فروغی در پاسخ به مکتب بها چنین سروده:

#### پاسخ به مکتب بهاء

چه خوش بود که گوش جان زعشق یار بشنود زهر غریب و آشنا از آن نگار بشنود بهاء بهاء سرودن از همه دیار بشنود قلندری کوی او زهر کنار بشنود به يُمن اين همه ثنا درون زغم رها شود زبدر باستانیش ثنای یار بشنود

به مکتب بهاء زبان به مدح پر ثنا شود جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

(بلائی عنایتی صفحه ۲۴)

# اسماء وصفات الهى ومعانى عرفاني وروحاني آنها

حضرت بهاءالله درباره صفات و اسماء الهي ميفرمايند.

«آنچه در آسمانها و زمین است معال بروز صفات و اسمای الهی هستند چنانچه در هر دره آثار تجلّی آن شمس حقیقی ظاهر و هویدا است که گویا بدون ظهور آن تجلّی در عالم مُلکی هیچ شینی بخلعت هستی مفتخر نیاید و به وجود مشرف نشود... خاصه انسان که از بین موجودات باین خلع تخصیص یافته و باین شرافت ممتاز گشته، چنانچه جمیع صفات و اسمای الهی از مظاهر انسانی بنحو اکمل و اشرف ظاهر و هویدا است و کلّ این اسماء و صفات راجع باوست... چنانچه سلطان بقا روح من فی سرادق العماء فدا میفرماید «مَن عَرَف نفسه فقد عَرف ربّه» ... و انسان که اشرف و اکمل مخلوقات است اشد دلالة و اعظم حکایة است از سایر معلومات و اکمل انسان و افضل و الطف او مظاهر شمس حقیقتند بلکه ما سوای ایشان موجودند باراده ایشان و متحرکند به اظافه ایشان»

همه میدانیم که بشر فقط از طریق صفات و اسماء پی بوجود خدا و حقانیت پیامبران عُظام میبرد و چون ذات الهی و غیب لاهوتی خارج از درک شناسائی انسان است پس یگانه وسیله و راه برای معرفت پروردگار و قائم مقامشان همانا از این طریق ممکن و میسر میگردد. از طرف دیگر اسم و کلمه از جمله رمز معارف و معانی است که بازگو کننده حقایق میباشد. حضرت عبدالبهاء اسماء الهی را مشتق از صفات الهیه بیان میغرمایند. در این صورت خدا را به صفات و اسمائی که باو نسبت میدهیم می شناسیم و ستایش میکنیم. اینگونه اسماء بنام «اسماء الحسنی» نامیده میشوند بدین معنی که انسان آنها را ممدوح و محبوب یافته و معبود یکتای خویش را به آن اسامی وصف کرده و یا خوانده است. در قرآن مجید و معارف اسلامی اینگونه اسامی را تا ۹۹ عدد ثبت نمودهاند.

علما و محققین در ادیان در بین اسماء الهی و تجلیّات صفات غیر محدوده پروردگار به اسمی اعظم و اکبر از همه اسماء معترفند و چون تجسّس و تفحّص در آیات و کتب مقدّسه خود کردند دریافتند که یکی از اسماء خدا برتر و بالاتر از همه و تقدّم بر دیگران دارد و شایسته است که مبداء و مطالع اذکار باشد و میبایست در مقام نخستین هر اسمی آورده شود لذا متفّق القول بر این باور گشتند که آن اسم بایدفصل الخطاب باشد یعنی حجابی عظیم بین موحدّین و مشرکین شود ودر مقامی شمشیری برنده و جانگاه بین حقّ و باطل.

در صلات کبیر روزانه زیارت میکنیم که،

«اشهدانک کنت مقدساً عن الصفات و منزهاً عن الاسماء لا اله الا انت العلى الاعلى» مضمون آنکه شهادت میدهم به این که تو از صفات مقدّسی و از اسماء مُنزهی و جز تو خدائی نیست

در الواح و آثار حضرت بهاءالله زيارت ميكنيم كه توصيف اسماء و صغات و تجليل و تسبیح ذات منیع غیب لایدرک به مقتضای درک انسان در هر عصر و زمانی بستگی به تعالیم . روحانی و زمینه معارف الهی داشته لذا بسیاری از سوء توهمّات و افکار ساخته بشر درباره آن سلطان بی مثال بوجود آمده امّا در این ظهور بدیع این حقیقت در لوح مدینة الرضا تصریح گردیده که چون انسان هرگز نمی تواند به شناسائی ذات خدا پی ببرد لذا پیامبران و بر گزیدگانی در میان انسانها مبعوث میفرماید تا نمونههائی باشند از سجایا و مرایای خود. چنین توان گفت که مطالع و مهابط الهیّه مانند آئینهای میباشند که نور خورشید در آنها منعکس میگردد. جمال قدم میفرمایند که آئینه از عناصر مادی ساخته شده ولی نوری که در آن منعکس میشود از خورشید ساطع است. این تمثیل از جهت آنست که میفرمایند هر چند انبیای الهی در هیکل بشری ظاهر میگردند ولی تمامی صفات و سجایای حقّ را بر بشر منعکس می کنند. در این حال تعدّد و تکثر صفات در بین انبیاء مصداق پیدا میکند و ما صفات الهی را در این نفوس مشاهده مینمائیم. در ازمنه قدیم برای فرشتگان صفات و اسمائي قائل بودند و اعتقاد داشتند كه قواي موزيه بشكل و شمايل بر انسانها ظهور میکنند و نیز معتقد به وجود دیو و پری بودند اکثر آنان فرشتگان مخصوصی برای خود انتخاب می کردند و به ستایش و نیایش آنها می پرداختند امّا حضرت زردشت همه آن افکار واهی را ممنوع و منسوخ فرمود و پرستش فرشتگان را متروک نمود و آنان را به ستایش خداوند واحد دلالت فرمود و تعلیمشان داد که ساختن مظاهری پاسماء و صفات مختّص خالق یکتا است.

حضرت بهاءالله در لوح مدینة التوحید همه مرسلین را مظاهر صفات و اسماء نامیده تغاوتی بینشان نمیگذارند

وایاکم یا ملاء التوحیدلا تفرقوافی مظاهر امرالله ولا فیما نزل علیهم من آلایات و هذاحق التوحیدان انتم من الموقنین و کذلک فی افعالهم و اعمالهم و کلها ظهر من عندهم و یظهر من لدنهم کل من عندالله و کل بامره عاملین و من فرق بینهم و بین کلماتهم و ما نزل علیهم او فی احوالهم و افعالهم فی اقل ما یحصی لقداشرک بالله و آیاته و برسله و کان من المشرکین،

(مائده آسمانی جلد ۴ صفحه ۳۲۲)

مضمون بیان مبارک آنکه

ای گروه موحدین بدانید که بین مظاهر ظهور الهی و آیاتشان فرقی نیست و همچنین بین

افعال و اعمال و آنچه که از آنان ظاهر میگردد. این حقیقت توحید است اگر به آن موقن و مؤمن باشید زیرا جمیع از جانب خداوند مبعوث گردیدهاند و بامر او عاملند و اگر نفسی بین کلام پیامبران الهی فرقی گذارد از مشرکین محسوب است. با وجود این در همین لوح اضافه میفرمایند که اگر چه در میان انبیاء فرقی نیست ولی آن مظاهر مقدسه از لحاظ شدت و عظمت ظهور با یکدیگر متفاوتند و از این جهت بعضی بر بعضی دیگر افضلند.

در قرآن مجید در سوره بقره حضرت محمّد میفرمایند «تِلکَ الرسُل فضّلنا بَعضهم عَلی بَعض، حضرت بهاءالله در ایقان شریف میفرمایند «بعضی در بعضی مراتب ّاشد ظهوراً و اعظم نوراً ظاهر میشوند»

بقول دانشمند فرزانه و ادیب یگانه دکتر علیمراد داودی جمیع اشیاء مظهر اسماء و صفات الهیّهاند. از همین جا است که میگوئیم اسماء و صفات فقط در عالم خلق معنی دارد و در عالم حق که غیب مطلق است از اسم و رسم و نَعَت و صفت نشانی در میان نیست. با هر یک از این نامها میتوان همه حقائق دیگر را نامید و از همه این نامها میتوان خداوند متعال را که در ذات خود بی نام و نشان است شناخت. در بیان اینکه تجلیل از اسماء و صفات الهی آن ذات ملکوتی را از مکمن عز تقدیس و معدن تنزیه تنزّل ندهد سخن بسیار گفته شده و آثار کثیر موجود است، میدانیم که جامعه است که واقف بر شمول الطاف حضرت بهاءالله است و امر جمالمبارک جامعه اسم اعظم جامعه ایست که واقف بر شمول الطاف حضرت بهاءالله است و امر جمالمبارک آفتاب جهانتاب و آئین اسم اعظم شعاع ساطع لامکان، پس اگر اسم و صفتی درباره حق تعالی که وقائم دات الوهیّت را بیان مینمائیم بجهت آنست که ما تمام سجایا و صفات خدا را در آن نفوس مقام ذات الوهیّت را بیان مینمائیم بجهت آنست که ما تمام سجایا و صفات خدا را در آن نفوس مقام ذات الوهیّت را بیان مینمائیم بجهت آنست که ما تمام سجایا و صفات خدا را در آن نفوس مقام ذات الوهیّت را بیان مینمائیم بجهت آنست که ما تمام سجایا و صفات خدا را در آن نفوس مقام ذات الوهیّت را بیان مینمائیم بجهت آنست که ما تمام سجایا و صفات خدا را در آن نفوس

حضرت بهاءالله ميفرمايند

«اسم اگر چه مُدل به موسوم است لکن این رتبه در خلق مشهود. و امّا حقّ مقدّس از اسم و رسم. کلّ اسماء منتهی به کلمهٔ العلیاو کلّ صفات راجع به مشیهٔ الاولی»

(پژوهشنامه شماره ۶ صفحه ۱۲۸)

جناب فاضل مازندرانی مینویسد که در اصطلاح عرفانی مشهور و مُتبادر در اسماءالله گردید چنانکه کلیّه عالم هستی که حقائق تجلیّات و شئون فیض حق است مملّو از نعوت و اسماء الهی است و در آثار و الواح جمال مبارک استعمال اسماء بر افراد و اشخاص بهمین طریق به غایت کثیر میباشد چنانچه در صلات یومیّه است «یا اله الاسماء و فاطر السماء» و یا «هذا کتاب من لدن مالک السماء» و در لوح نصیر میفرمایند «و ان الاسماء لویخلص آنفسهم عن حدودات الانشاء

ليصيرن كلها الاسم الاعظم لوكنت من العارفين، در اين لوح جمال جانان باب ترقيّات افراد انسانيّه را تا اين درجه بيان ميفرمايند كه در حقيقت اگر از شئونات دنيا و نفس و حدودات عالم ادنى خلاص گردند به آن درجه از علّو و ترقى نائل ميگردند.

میتوان گفت که ذات خدا منزه از خلق اوست و صفات و تجلیات اسم کریمش در ذات او مضمر میباشد بدون آنکه تجزّی و انحلال یا انقسام پذیرد. این را باید گفت که هر صفتی از صفات و هر اسمی از اسماء حاکی از فیض خدا است و صادر از ذات او. در حقیقت جیمع تجلیّات و اسماء و صفات و عالم موجودات مظاهر اسم الهیند.

حضرت بهاءالله ميفرمايند:

«ای سائل، اسماء وصفات الهی را موهوم مدان، بدان که جمیع اشیاء که ما بین ارض و سماء خلق شده مظاهر اسماء و مطالع صفات حقّ تعالی شأنه بوده و خواهد بود، غایت این است که انسان نسبت بدون خود اعظم رتبه و اکبر مقاماً خلق شد و اگر در سماء «ماتزی فی خلق الرحمن من تفاوت، ارتقاء نمائی در خلق رحمانی و مطالع صنع سبحانی تفاوت و فتور نه بینی،

(الوهيت و مظهريت صفحه ١٠١)

و نیز در مقامی دیگر باین آیات باهرات ناطق:

«یک مقام از مقامات توصیف حق آنست که چون در کل شئیی آثار تجلیّات خود مشاهده میفرماید لذا به آدنی آیه ظاهره در ارض کل اسماء وصفات راجع شده و خواهد شد چه که مقصود از اسماء حُسنی که باو خطاب می شود راجع است به آن تجلّی و ربانیّه که من غیر جهت در او تجلّی فرموده ۲۹۴

در کتاب تاریخ ادیان (تاریخ آئین بودا صفحه ۴۰) مطالعه مینمائیم که طبق عقیده هندونسم خداوند دارای دو حالت است نرگن و سرگن، نرگن یعنی وجود خداوند مقدس از هر اسم و صفتی است در این حالت عالم وجود معدوم و بهیچ صفتی نمی توان خدا را نامید و وجود بحالت خواب تشبیه شده. سرگن یعنی ذات خداوند در اسماء و صفات خود تجلّی مینماید و این حالت وقتی است که اراده خلق کردن دارد.

انسان اشرف مخلوقات و مظهر صغات خدا است بهمین سبب او را طلسم اعظم نامیدهاند و چون بر سایر مخلوقات امتیاز دارد لذا محیط بر جمیع کائنات است. در قرآن کریم میفرمایند «الانسان سری و اناسره» یعنی انسان سر من است و من سر انسان. در تورات میفرماید «انسان را بصورت خود خلق نمودیم» و در انجیل میفرماید «الاب فی الابن و الابن فی آلاب» یعنی پدر در پسر و پسر در پدر است. بنابر این انسان میتواند جامع جمیع کمالات و جامع کل اسماء و صفات باشد.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند،

وشبههای نیست که انسان نصیبش از فیض الهی بیشتر است زیرا ممتاز از جمیع کائنات است ... چون ممتاز است از فیض شمس حقیقت بهره و نصیبش بیشتر است علی الخصوص فرد کامل عالم انسانی که سایر افراد نسبت باو در ادنی درجه ادراکند، مسلم (مجموعه خطابات صفحه ۴۵)

توحید یکی از اصول دیانت اسلام است و اعتقاد به وحدانیت ذات غیب الهی از اهم اصول آن دیانت بشمار میرود خدائی که لم یزل ولایزال خالق همه موجودات و کائنات است. اهل بهاء نیز مانند همه ادیان خدا را مُبرا از نرول و هُبوط و حلّول و صُعود و دخول و خُروج میشناسد که در مقرّ خود و مقعد صدق خویش مقدّس از ذکر و بیان و زمان و مکان و وصف و اشاره می باشد.

حضرت رب اعلى در تائيد اين امر در كتاب دلائل سبعه ميفرمايند:

«ساذج کلام و جوهر مرام آنکه شبههای نبوده و نیست که خداوند لم یزل باستقلال واستجال ذات مقدس خود بوده ولایزال به استرفاع استمناع کنه مقدس خود خواهد بود، نشناخته است او راهیچ شیئی حق ستایش نمودن. مقدس بوده از کل اسماء و مُنزّه بوده از کل امثال و کل به او معروف میگردد و او اَجَلّ از آن است که معروف به غیر گردد، اسماء و مُنزّه بوده از کل امثال و کل به او معروف میگردد و او اَجَلّ از آن است که معروف به غیر گردد،

نکته قابل توجه آنکه ما خدا را قدرت محض و خالق خود میدانیم و خویشتن را عجز صرف و مخلوق او، پس چگونه میتواند به کنه ذات خالق خود پی ببرد و یا چگونه میتواند به بارگاه عز او که بلامکان است تقرّب جوید در آثار و آیات این دور بدیع ملاحظه میکنیم که برای مؤمنین و مخلصین و خادمین تقرّب الهی نصب شده و وعده داده شده است پس باید گفت که تقرّب و نزدیکی بساحت کبریائی معانی دیگری نیز دارد که باید به حقیقت آن پی برد و چگونگی آن را دریافت و در عین حال معتقدیم به اینکه صفات او عین ذات اوست یعنی او را صفاتی نیست پس اعتقاد به توحید داریم و هر چیز غیر ذاتش را از او سلب مینمائیم:

«كل الاسماء يبعث بقوله و كل الصفات يظهر بامره» يعنى همه نامها بقول او مبعوث شدهاند و همه صفات بامر او ظاهر گشتهاند.

در این مقام اشاه به لوح مبارکی میکنیم که در سجن اعظم از قلم مالک امم نازل شده و به روایتی اوّلین لوحی است که مؤمنین به حضرتش به نام بهاء مخاطب گشتهاند و نام بیانی به نام بهائی تبدیل شده است:

«جمیع عوالم ما لا نهایه اذکار و الفاظ و بیان از نقطه اولیه تفصیل شده و کل به آن نقطه راجع و آن نقطه به اراده قدمیه ظاهر. هر نفسی که الیوم به حُبّ او قائز شدّ صاحب جمیع اسماء

حُسنی و صفات علیا و صاحب علم و بیان بوده و خواهد بود ولکن احدی از زلال این بیان که از یمین عرش رحمان جاری است نیاشامد مگر اهل بهاء» (اسرار آلاثار جلد ۲ صفحه ۸۵)

حضرت بهاءالله در لوح برهان خطاب به شیخ باقر میفرمایند:

«هذا الاسم الذي جعله لله مظهر امره و مطلع اسمائه الحسني لمن في ملكوت الانشاء» (مجموعه الواح جمال مبارك صفحه ١٧٩)

مضمون بیان مبارک آنکه:

این همان است که خداوند او را مظهر امر خود خواسته و مطلع اسماء حُسنی در عالم خلق فرموده است

و در سوره هیکل میفرمایند:

وقد جعلناك مطلع كل اسما ثنا من اسماء الحُسنى و مظهر كل صفة من صفاتنا العليا و منبع كل ذكر من اذكار نا لمن في الارض و السماء. ثم بعثناك على صورتي بين السموات و الارض و جعلناك آية عزى لمن في جبروت الامر و الخلق ليهتدين بك عبادي و يكونن من المهتدين.

(كتاب مبين آثار قلم اعلى جلد ا صفحه ٢٣)

مفاد بیان مبارک چنین است:

تو را (حضرت بهاءالله) مطلع همه اسماء حُسنی و صفات علیای خودم ساختم و منبع هر ذکر و کلامی از گفتار خود برای اهل زمین و آسمانها فرمودم و بصورت خود در جهان آفریدم و نشانههای عزّت خود را در عالم امر و خلق مقرّر داشتم تا بندگان من به وسیله تو هدایت گردند.

جمال مبارک میفرمایند که «مقام ذکر اسم اعظم از اوّل و ابتداء بوده چه که مقدّم بر اسماء و مبداء و مطالع اذکار است، در کتاب ریاض اللغات تألیف دانشمند ارجمند جناب دکتر ریاض قدیمی درباره اسماءالله نوشته شده که اسم الله یا اسم شخص یا حرف اوّل اسم شخص یا صفت یا اسمی از اسماء عناوین فضلیّه خطابی است که بعضی مؤمنین به آن القاب مخاطب شدهاند مانند؛

اسم الجلالة: نام خدا - الله است.

اسم اعظم: بزرگترین نام خدا از اسماء الله که بهاء میباشد این مطلب در احادیث آمده و حضرت بهاءالله آن را تصدیق فرمودهاند.

اسم الله الاخر: لقب جناب قدّوس است.

اسم الله الاصدق؛ لقب جناب ملا صادق خراساني است.

اسم الله الاول: لقب جناب باب الباب ملاحسين بشروني است.

اسم الله الجمال: اسم الله الجيم: لقب اعطائى و عنوان خطابى به آقا جمال بروجردى است كه نتوانست عنايت حقّ را حفظ كند و طالب رياست گرديد و نقض عهد الهى نمود و به مخالفت برخاست و مطرود حقّ و خلق شد.

اسم الله الجواد اسم جود: آقا محمّد جواد قزوینی بود که بعد از صعود جمال اقدس ابهی به ناقضین پیوست.

اسم الله الرحيم: لقب اعطائى و عنوان خطابى به آقا سيدعبدالرحيم اصفهانى است. اسم الله الزين: زاء: جناب زين المقربين ميباشد.

اسم الله المُنيب: منظور جناب ميرزا آقا مُنيب است.

اسم الله المهدى؛ لقب اعطائى آقا سيدمهدى دهجى در زمان اقبالش بود امّا نقض ميثاق الهى نمود.

اسم الله صاد: جناب ملا صادق مقدّس خراسائي است.

شهر الاسماء: نام نهمین ماه تقویم بدیع است که از ۲۹ مرداد برابر ۲۰ آگست آغاز میگردد.
حال که شمهای از آثار مبارکه درباره تقدیس و تکریم صفات و تنزیه اسماء الهی بیان
گردید و دانستیم که آنچه در آسمانها و زمین است محال بروز صفات و تجلیّات اسماء مظاهر ظهور
الهیند و اینکه بغرموده جمالقدم «جمیع صفات و اسماء الهی از مظاهر انسانی به نحو اکمل و اشرف
ظاهر و هویدا است و کلّ این اسماء و صفات راجع باوست» شایسته چنین است که در این مسئله
تعمّق و تدّبر نمائیم که برای چه انسان را طلسم اعظم و اشرف مخلوقات نامیدهاند و چرا او را اعظم
رتبه و اکبر مقام خلق فرموده است. برای توجیه این امر ابتداء باید گفت که طبق بیان حضرت ولی
مقدّس امرالله حقیقت نفس دارای دو مفهوم است یکی به عنوان هویّت شخص انسان آنطوری که
آفریده شده و دیگری نفس امّاره که میراث حیوانی اوست. در مفهوم اول عبارت «من عرف نفسه
فقد عرف ربّه» درباره او مصداق پیدا میکند.

در چنین حالی حقیقت انسان اعظم و اکمل صنع خدا است که او را طلسم اعظم و اشرف مخلوقات نام نهاده و آنچه صفات و خصائل برای مظاهر امرش خواسته در انسان به ودیعه گذارده و او را باحسن ما یُمکن آیتی الهی و جوهری ملکوتی و سری از اسرار آفریده چنانچه در قرآن شریف میفرمایند «انسان سرّی و انا سرّه» و در تورات میفرمایند «انسان را بصورت خود خلق نمودم» حدیث نبوی از پیغمبر اکرم نقل گشته که فرموده «ان الله خلق آدم علی صورته» و در مقام دیگر فرموده «ان الله خلق آدم علی صورته» و در مقام دیگر فرموده «ان الله خلق آدم علی صورته» و

حضرت بهاءالله در لوح صدر اعظم عثماني عالى پاشا ميفرمايند،

«و اعلم ان اللنفس جناحين، ان طارت في هواء العب و الرضا تُنسِبَ الى الرحمن و ان طارت في هواء العب و الرضا تُنسِبَ الى الشيطان. اعادنا الله و اياكم منها يا ملاء العارفين. و انها اذا اشتعلت بنار محبة الله تُسمى بألا مارة كذلك فصّلنالك معبدة الله تُسمى بألا مارة كذلك فصّلنالك تفصيلاً لتكون من المتبصرين، (مجموعه الواح مباركه چاپ قاهره صفحه ٩٩)

مضمون بیان مبارک این است که:

بدانکه برای نفس دو بال است اگر در هوای حبّ و رضای الهی پرواز کند منسوب بعضرت رحمن است و اگر در هوای نفسانی طیران نماید منسوب به شیطان است و همچنین اگر به آتش حبّ الهی مشتغل گردد به شخص مطّمئن و مؤمن تبدیل میگردد. و چون به نار هوا و هوس افروخته شود نفس اَماره نامیده می شود. در نتیجه اگر جنبه روحانی انسان غلبه نماید جمیع خصائل و شیم ملکوتی در او جلوه میکند و او را موجودی آسمانی و آیتی ربانی جلوه میدهد چنین انسانی است که جمال قدس جانان میفرمایند که مظهر صفات الهی و منبع فیض فیاض حقیقی است و اوست که قابل بساط انس و قرب پروردگار واقع میگردد. ولی اگر خدای ناخواسته پیروی نفس اَماره نماید و کبر و غرور و خود پسندی بر او مسلط شود، آن کمال صنع خدا به نابودی کشیده میشود و در ته چاه عمیق ظلماء سرنگون میگردد. حضرت عبدالبهاء دعا و مناجات میفرمایند که «خدا نکند که در خاطر یکی از ماخود پسندی بیاید خدا نکند، خدا نکند،

در یکی از الواح درباره نفس اماره چنین میفرمایند.

«اوّل و اعظم دشمن انسان نفس اوست (نفس امّاره) و آن تمائل فطری بشری است که دائما توجّه به نقائص نموده راه خشونت و خود پرستی را که جنبه منفی طبیعت انسانی است می پیماید» (گلچینی از نصوص و آثار مبار که جلد ۱ صفحه ۱۰۲)

و امّا سبب خودپسندی و دیو مدحش خودپرستی و میراث مظلم و حیوانی انسان (که همهٔ دارا میباشیم) متابعت از هواهای نقسانی، کبر و غرور است که بر اثر جاه طلبی و در پی نام و نشان و مقام و منصب بدست می آید و مادام العمر و بال گردن انسان می شود بطوری که او را از تقرّب به خدا دور میکند و از جمیع مواهب و تمامی فیض الهی محروم مینماید.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب اقدس ميغرمايند:

«اياكم اان تمنعكم الاسماء عن مالكها او يحجبكم ذكر عن هذا الذكر الحكيم»

(كتاب مستطاب اقدس بند ۱۶۷ صفحه ۱۵۸)

مضمون بیان مبارک آنکه،

مبادا اسماء ظاهری شما را از مالک اسماء حقیقی منح نماید و یا این که ذکر غیر من سبب

غفلت و حجاب شما از ذکر من شود. و نیز قلم اعلی در یکی از الواح در مورد اسم و رسم ظاهری میفرمایند (مضمون چنین است) می فرماید بین ما و بندگان نردبانی است که سه پله دارد: پله اوّل دنیا و زینت آلات و لذائذ آنست پله دوّم آخرت و آنچه در آخرت مقرّر گشته پله سوّم اسماء و ملکوت آنست. چه بسیار که به زر و زیور این جهان نابود دل میبندند و در پی نام و اسم و رسم ظاهری خود را از مقاماتی که برایش قائل گشته اند محروم میکند. بنابر این آنچه که از بیانات طلعات قدسیّه مستفاد میشود راه وصول به قربیّت الهیّه عبودیّت و خدمت به جمیع من علی الارض و تضرع و زاری و طلب بخشش و اظهار استغفار از گناهان و طلبیدن رضای الهی است.

برای اینکه راه حصول به این مواهب و در نتیجه قربیّت الهی نصیبمان گردد بهتر است که قسمتهائی از خطابه حضرت عبدالبهاء را که در تاریخ ۲۶ می ۱۹۱۲ در نیویورک ایراد فرمودند مطالعه نمائیم.

حضرتش ميفرمايند

داعظم موهبت در عالم انسانی قربیّت الهیّه است. هر عزّتی، هر شرفی، هر فضیلتی، هر موهبتی که از برای انسان میّسر میگردد به قربیّت الهی میّسر میگردد. جمیع انبیاء و رسل قربیّت الهی را میخواستند چه شبها که گریه و زاری کردند، چه روزها که تضّرع و ابتهال نمودند و قربیّت الهیّه را طلبیدند ولی قربیّت الهیّه حصولش آسان نیست... قربیّت الهیّه مشروط به محبّت الله هست، قربیّت الهیّه مشروط بحصول معرفت الله است، به انقطاع از ماسوی الله است، قربیّت الهیّه به به جانفشانی است. قربیّت الهیّه به معبّت الهیّه به جانفشانی است، قربیّت الهیّه به بشارات روح است... قربیّت الهیّه به توجّه الی الله است، قربیّت الهیّه به معبّت الهیّه بدخول در ملکوت الله است، قربیّت الهیّه به خدمت عالم انسانیست، قربیّت الهیّه به معبّت بشر است، قربیّت الهیّه به تحرّی حقیقت است، قربیّت الهیّه به تحصیل علوم و فضائل است، انسان است، قربیّت الهیّه به تحرّی حقیقت است، قربیّت الهیّه به تحصیل علوم و فضائل است، قربیّت الهیّه به خدمت صلح عمومی است، قربیّت الهیّه به تنزیه و تقدیس است، قربیّت الهیّه به قربیّت الهیّه به تعرّی حقیقت است، قربیّت الهیّه به تحری صفحات و منصب است، قربیّت الهیّه به تنزیه و تقدیس است، قربیّت الهیّه به انفاق جان و مال و عزّت و منصب است... هربیّت الهیّه به تنزیه و تقدیس است، قربیّت الهیّه به انفاق جان و مال و عزّت و منصب است... هربیّت الهیّه به تنزیه و تقدیس است، قربیّت الهیّه به انفاق جان و مال و عزّت و منصب است...»

اگر چنانچه بتوانیم باین مواهبی که حضرت عبدالبهاء فرمودهاند نائل گردیم شامل آنهمه عطایا خواهیم شد.

جمال اقدس ابهی در یکی از الواح بیانی بدین مضمون میفرمایند که انسان مثل شجر است اگر به میوههای خوشگوار مزیّن باشد قابل مدح و ثنا است. بعد میفرمایند که بهار هر سال یکبار تجدید میشود ولی بهار شجر انسان در ایام ظهور حقّ میباشد که اگر در این بهار بیثمر باشد قابل نار است. در این ایام است که اثمار لطیف و پسندیده و افعال و خصائل قدسی باید از او ظاهر گردد تا به سماء الهی صعود نماید. در کلمات مکنونه عربی میفرمایند «یا این الانسان اصعدالی سمائی لکی تری وصالی» و در لوحی میفرمایند «انسان بزرگ است همتش هم باید بزرگ باشد» و در لوح تجلیّات میفرمایند؛

«طراز اوّل و تجلّی اوّل که از افق سماء ام الکتاب اشراق نموده در معرفت انسان نفس خود و به آنچه سبب علو و دنّو و دلت و عزّت و ثروت و فقر است»

(مجموعه الواح بعداز كتاب مستطاب اقدس صفحه ۱۷)

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند:

«انسان که اشرف کائنات ذی روح است و متحرّک باراده و مؤیّد به عقل و هوش لذا باید در جمیع کمالات فائق بر کائنات باشد و اگر از این موهبت محروم به غایت مقدوح و مذموم و بدترین نوع حیوان»

#### كليّه انبياء الهي اسم اعظم ويك حقيقت واحدهاند

حضرت ولى مقدّس امرالله ميفرمايند:

«جمیع ادیان از منبع فیض لایتناهی بهردمندند. اصول اساسیه آنان یکسان است، مقاصد اولیه و اهداف اصلیهشان یکی است، تعالیم آنان وجوه مختلفه یک حقیقت است و اعمال هر رسولی مکمل اعمال انبیاء و رسل قبل است. اگر فرقی مشهود میگردد فقط در فروعات احکام است. پیام آنان برای احیاء روحانی عالم انسانی است که ظهور هر یک مرحلهای است از مراحل ترقی و تکامل وجود،

از جمله اعتقادات اهل بهاء آنست که مظاهر ظهور و مطالع بروز و مهابط وحی الهی در هر دوری که ظاهر گشته اند و یا آنکه در آینده ایام اظهار امر فرمایند همگی حکم یک حقیقت واحدند و مرایای شمس واحد که به تفاوت زمان و اختلاف مکان و تفاوت شنون و احوال از جانب ذات یکتا برای هدایت بشر مُبعوث میگردند. پس اگر یکی از این شموس حقیقت را بشناسیم مانند آن است که کل را شناخته ایم زیرا همه از یک مکان ظاهر و بر یک اراده قائم در نتیجه حکم یک نفس و ذات را دارند بهمین سبب آنان را مطالع اسماء حُسنی و مظاهر صفات علیا میخوانیم و اسماء خدا را که در عالم امر و خلق (نه عالم حق) تحقق می پذیر به آنان نسبت میدهیم.

و اینکه میگوئیم همه مظاهر ظهور الهی اسم اعظم هستند باستناد آثار مبارکه که در فصول قبلی نقل شده و نیز به بیان جناب ابوالفضائل گلپایگانی اشاره میکنیم که در جلسه ای فرموده که جمیع مرسلین و پیامبران الهی چون از منبع واحد آمدهاند و مرآت صافیه حقند همگی اسم اعظمند.

حضرت بهاءالله در كتاب بديع درباره حقيقت واحد انبياء ميفرمايند:

«مظاهر احدّیه از جهتی متحّد و از جهتی بظهورات مختلفه ظاهر. از آن جهت که کل از مشرق امر مُشرق و من عندالله تکلم نمود «اند و کل به تبلیغ ناس مأمور گشته اند کل واحد بود « این است که میفرماید «لا نفرق بین احد منهم » و در مقام دیگر که مقام شرایع و اسم و جهات ملکیه است هر کدام باسمی و شریعتی و هیکل و هیئتی ظاهر شد «اند و اگر بدید « بصیرت ملاحظه نمائی است هر کدام باسمی و شریعتی و هیکل و هیئتی ظاهر شد « اد و حرکت واحد و فعل واحد و عمل فوالله الذی لا اله الا هو که کل را به حقیقت واحد و ظهور واحد و حرکت واحد و فعل واحد و عمل واحد و شریعت واحد و اسم واحد و رسم واحد مشاهد « نمائی » (بیام ملکوت صفحه ۱۹۲۳) بنابر این میتوان گفت که رسولان خدا اگر چه حقیقت واحد «اند ولی در دو مقام خلق بنابر این میتوان گفت که رسولان خدا اگر چه حقیقت واحد «اند ولی در دو مقام خلق

شدهاند مقام اوّل مقام حقیقت آنان است که اشراق از ذات الهی است «من حیث الذات و من حیث الصفات ممتاز از جمیع اشیاء است» و آن مقام «لاینطق الا عن الله ربّه» می باشد که در حدیث میفرماید «لی مع الله حالات انا هُوهُو آنا الا آنا آنا و هُوهُو» و نیز میفرماید «لافرق بینک و بینهم الا انهم عبادک» و همچنین «قف یا محمد انت الحبیب وانت المحبوب» مقام دیگر مقام بشریت آنها است که جسد متلاشی میگردد و صعود میفرمایند و آن عبارت از این است که قالب عنصری را ترک میکنند ولی فیض الهی آنان قطع نمیگردد. حضرت محمد میفرمایند «ماآناالا بشر مثلکم و قل سبحان ربّی هل کنت الا بشر ارسولا» و امّا در این جنبه بشری که عالم خلق و رتبه حدودات بشریه آنهاست هر یک دارای اسمی مخصوص و صفاتی متمایز از دیگری دارند حتی از آن منابع حکمت و علوم کدتی کلمات و بیانات مختلف شنیده میشود ولی اساس یکی است و تعدد نمی پذیرد.

حضرت عبدالبهاء در لوحى اشاره بهمين وحدت آنان ميفرمايند:

محقیقت معانی کلیه که رهبر پیغمبران است یکی است و آن دستورالعمل کل، لهذا فی الحقیقه هر پیغمبری براسرار جمیع پیغمبران مطلع ولو بظاهر کتاب اوراندیده و سخن اورانشنیده و آئین جسمانی اورانسنجیده زیراروش و سلوک و اسرار و حقایق و آئین روحانی کلّ یکی است، (امر و خلق جلد ۲ صفحه ۶۳)

توجه باین حقیقت که مؤسسین ادیان مختلفه حاملین روح قدسی و واسطه بین حق و خلقند واضح میکند که اساس کلیه ادیان الهی یکی است و دین الهی یکی است امّا وجوده مختلفه اساس روحانی آنها واحد است. اگر در میان کلامشان تفاوتی میبینیم آن مربوط به احتیاجات مکان و زمان و استعداد بشر و مقتضای موقع اظهار امرشان است و امّا با وجودیکه اساسشان یکی است متأسفانه پیروان ادیان به مرور زمان آن را فراموش میکنند و بهواهای خود و نفس خویش به تقالید موهومه متوسّل میگردند و اصول آن را زیر پا مینهند. در این وقت خداوند آنها را از یاد نمی برد بلکه رسول دیگری مبعوث میفرماید تا حقایق دین قبلی را زنده کند و اثبات نماید که دین واحدند با تجذید دین جدید تعالیم جدید به میان می آید و مظهر ظهور در قمیص بدیع ظاهر میشود و بهار روحانی می آید حضرت عبدالبهاء در بیان تجدید ادوار دینیه میفرمایند:

«یوم ظهور مظاهر مقدسه بهار روحانی است، تجلیّات رحمانی است، فیض آسمانی است، فیض آسمانی است، نسیم حیات است، اشراق شمس حقیقت است؛ ارواح زنده شود، قلوب تر و تازه گردد، نفوس طیبه شود، وجودبه حرکت آید، حقایق انسانیه بشارت یابد و در مراتب و کمالات نشو و نما جوید... بعد آن بهار جان پرور منتهی به تابستان پر ثمر شود، اعلاء کلمة الله گردد و ترویج شریعت الله. جمیع اشیاء بدرجه کمال رسد، مائده آسمانی منبسط گردد، نفحات قدس شرق و غرب معطر نماید... و

چون به دائره نصف النهار رسد رو به غروب و زوال نهد و آن بهار روحانی را از پی زمان خزان آید، نشو و نما بایستد، نسیم مبدل به ریح عقیم گردد... ایام زمستان آید یعنی برودت جهل و نادانی احاطه کند و ظلمت ضلالت نفسانی مستولی شود. پس از آن جمودت است و نافرمانی، سفاهت است و کاهلی، سفالت است و شنون حیوانی، برودت است و خمودت جمادی... و چون موسم زمستان حکمش جاری گشت دوباره بهار روحانی آید و دور جدید جلوه نماید، نسیم روحانی وزد... ادوار روحانیه شمس حقیقت مانندادوار عالم. شمس دائماً در دور و تجدید است...»

(مفاوضات مبارک صفحات ۵۹-۵۸)

بنابر این استمرار ادوار دینی مستلزم ظهورات الهی است و مربیان آسمانی عامل اصلی ترقیات عالم اسلی ترقیات عالم انسانی زیرا بواسطه ظهورات آن شموس حقیقت است که بشر از لحاظ روحانی و معنوی پیشرفت میکندو از جنبه علمی و اکتشافی ترقی مینماید و بطریقی که خداوند منان برایش مقدر فرموده به پیش میرود.

پس درک و فهم صحیح و سالم آن است که وحدت ادیان را بپذیریم و آثارشان را بدیده منت قبول کنیم و اوامر و احکامشان را از دل و جان عامل شویم.

حضرت بهاءالله در بيان توجيه مقامات انبياء ميفرمايند.

دحاملان امانت احدیه که در عوالم ملکیه بحکم جدید و امر بدیع ظاهر میشوند، چون این اطیار عرش باقی از سماء مشیت الهی نازل میگردند و جمیع بر امر مبرم ربانی قیام میفرمایند لهذا حکم یک نفس و یک ذات را دارند چه جمیع از کأس محبت الهی شاربند و از اثمار شجره توحید مرزوق ... جمیع انبیاء هیکاکل امرالله هستند که در قمایص مختلفه ظاهر شدند و اگر بنظر لطیف ملاحظه فرمائی همه را در یک رضوان ساکن بینی و در یک هوا طائر و بر یک بساط جالس و بر یک کلام ناطق و بر یک امر آمر این است اتحاد آن جواهر وجود و شموس غیر محدود و معدود»

(ایقان شریف مبفحات ۱۲۸-۱۲۲)

یکی از مهمترین و عمدهترین اختلاف بین پیروان ادیان مختلف آنست که درباره مقامات انبیاء فرق میگذارند. بعضی آنان را ذات خدا تجسم میکنند و برخی از نفوس بشری محسوب میدارند. آنچه مسلم است آنست که همگی بیک حقیقت واحد معترفند و آن این است که رسولان خدا غیر از ما هستند.

ولی باید متوجه بود که آنان با ذات غیب الهی فرق دارند و از جانب اوست که مامور برسالت شده اند. این اعتقاد از جمله اصول معتقدات بهائی است بیانات مبار که حضرت ولی مقدّس امرالله حاکی از این حقیقت است که ذکر الوهیت و ربوبیّت و اطلاق جمیع اسماء و صفات الهی بر شارع

دیانت بهائی نباید به خطا تفسیر شود و یا در فهم و درک آن اشتباهی رخ دهد و آن وجود مبارک را به خلاف حقیقت جلوه دهیم میفرمایند:

وفى الحقيقه خدائى كه ذات خويش را در هيكل بشرى مجسم ساز دبر وفق تعاليم حضرت بهاءالله فى الحين نسبت خدائى از او منقطع ميگردد. اين نظريه عجيب و سخيف يعنى تجسم ذات خداوند در عالم كون نيز مانند عقايد وحدت وجود و تجسم خداوند بصورت انسان مخالف عقيده اهل بهاء وغيرقابل قبول است... از جمله عقايد اساسيه اهل بها كه بايد همواره مورد توجه بوده و بهيج وجه انحراف از آن حاصل نگردد آنست كه حضرت بهاءالله با آنكه اشد ظهورا ظاهر گشته يكى از مظاهر الهيه ايست كه با حقيقت غيبيه ذات الوهيّت بكلى متفاوت و متمايز است،

(دور بهائی صفحات ۲۱-۲۹)

حضرت بهاء الله بیانی باین مضمون میفرمایند که مبادا فرقی در بین انبیاء و آیاتشان بگذارید زیرا تمام افعال و اعمال و گفتارشان بامر خداوند است. اگر هر کسی بین پیامبران الهی فرقی گذارد و تفاوتی در بین گفتار و رفتار و کلامشان بنهد مُنکر خدا و آیات اوست و از جمله مُشرکین محسوب میگردد.

نکته دیگری که دانستن آن کمال اهمیّت را دارد این است که مظاهر ظهور الهی کل از بدایت وجود بر مراتب و مقامات خود واقف و آگاهند و از کودکی این علامات و آثار در آنها هویدا است و چون آنان مَحال صفات آسمانی میباشند اگر بعضی صفات از برخی از آنان برحسب ظاهر بروز نکند نباید نفی آن صفت از آن مظهر احدّیه شود و حکم نفی جاری گردد.

#### بشارات کتب آسمانی و انتظار پیروان ادیان گذشته درباره ظهور جمالقدم و اسم اعظم

حضرت بهاءالله درباره وعود انبیاء در کتب آسمانی و اشاراتی که نازل فرمودهند چنین میفرماید:

«جمیع کتب و صُحف الهیّه ناس را باین ظهور اعظم بشارت داده و اخبار کردهاند و احدی گما هُو حَقِه بر احصاء آیاتی که در کتب قبل راجع باین فضل اعظم و عنایت اتم اگرم نازل شده قادر نیست، (قرن بدیع صفحه ۲۱۶)

حضرت عبدالبهاء اشاره به امر بديع اسم اعظم ميفرمايند:

«کتب عالم اُمَم را بظهور اسم اعظم بشارت داده و جمیع مُرسلین و مُقربین بد کرش ناطق و به ثنایش متکلم اوست نعمت مکنونه و مائده مخزونه و سر مستور و رَمز مَختوم. اشعیا میفرماید آب جاودانی و اِلهِ آبدی می آید، حضرت روح میفرماید مُعزی و مُتمم و روح الحق می آید و فرقان به اسمش ندا می نماید و کل را آگاه می فرماید و صاحب بیان باعلی النداء وصیت فرموده و به کمال عجز و ابتهال ذاکر،

حضرت ولى مقدّس امرالله درباره بشارات انبياء بظهور اسم اعظم و جمالقدم ميفرمايند.

«فی الحقیقه اگر وعود و بشارات و آیات و اشاراتی که درباره ظهور جمال اقدس ابهی به لسان انبیاء و مظاهر مقدّسه الهیّه از قبل نازل گردیده ذکر گردد زُبُر و اسفار کفایت ننماید»

(قرن بدیع صفحه ۲/۶)

و نیز در همان سفر کریم میفرمایند.

«ظهور مبارک نزد ابناء کلیم ظهور «پدر سَرمَدی» و «رَبّ الجنود» که «با هزاران هزار مقدّسین» ظاهر گشته و نزد ملّت روح مجیی ثانی مسیح در «جلال آب سَماوی» و در نظر شیعه اسلام «رجعت حسینی» و به اصطلاح اهل سنت و جماعت نزول «روح اللّه» و به اعتقاد زردشتیان ظهور «شاه بهرام موعود» و نزد هندوها رجوع «کریشنا» و نزد بودائیها «بودای پنجم» محسوب میشود»

(قرن بدیع صفحه ۲۰۸)

در حقیقت بنابر مطالعه آثار مبارکه تعداد بشارات کتب سماویه درباره این ظهور اعظم از شمارش خارج و کتب استدلالیه در این امر بدیع مشحون از آن بشارات و اندارات و اشارات است.

امّا وا آسفا که مراجع تقلید و منابع حُکم در هر دیانت و در هر زمان سَدی محکم برای شناخت مظهر ظهور جدید گشتند و مردم بیچاره و نادان را از شناسائی راه حقیقت و معرفت سلطان ظهور محروم و ممنوع ساختند بدین علت «انوار الهی را بر حسب ظاهر اطفاء نمودند و سراجهای صمدانی را خاموش کردند» و ناس را از عنایت الهی و رحمت پروردگاری محروم نمودند. شکی نست که این واقعه از حکمتهای الهی برای امتحان عباد است چنانچه این سُنت دیرینه از حضرت آدم تا بحال ادامه داشته و هر یک از رسولان حقّ بهمین نَهَج گرفتار بودهاند.

و دیگر آنکه رؤسای ادیان و علمای فرق مختلفه آیات الهی را بزعم باطل خویش تعبیر و تفسیر نمودند و بر پیروان خود تحمیل کردند و از آنهم گذشتند به افترا و تهمت رایات فساد برانگیختند و مردم ساده لوح را سرگردان نمودند غافل از اینکه تفسیر و تبیین آیات و آثار طلعات قدسیه را باید همان مطالع رحمانی و منابع علم لدنی مکشوف دارند و اسرار و رموز را آشکاراً توضیح و تشریح نمایند.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب ايقان بهمين موضوع اشاره ميفرمايند:

«این معلوم است که تأویل کلمات حمامات ازلیّه را جز هیاکل ازلیّه اداراک ننمایند و نغمات ورقاء معنویه را جز سامعه اهل بقا نشنود. هرگز قبطی ظلم از شراب سبطی عدل نصیب ندارد و فرعون گفر از بیضای موسی اطلاع نیابد چنانچه میفرماید و ما یعلم تأویله ان الله والراسخون فی العلم،

از جمله خصائص ادیان الهی آنست که در کتب مقدّسه خود بشاراتی بصورت رمز و کنایه و در قالب اشاره و ایماء بظهور بعدی میدهند در نتیجه درک معانی واقعی کلام خدا مشکلاتی ایجاد میکند. هر چند که پیغمبر بعدی تا حدودی آن اسرار مکنون و رموز مختوم را آشکارا میفرماید امّا چنانچه باید و شاید همه آگاه نمی شوند بهمین دلیل است که حضرت بهاءالله میفرمایند؛

«کلیه اعتراض مردم واحتجاجات ایشان از عدم ادراک و عرفان حاصل شده مثلاً بیاناتی که طلعات جمال حق در علامات ظهور بعد فرمودند آن بیانات را ادراک ننمودند و به حقیقت آن واصل نشدند لهذا اَعَلم فساد برانداختند ورایات فتنه برپا نمودند،

(کتاب معبوب عالم صفحه ۷۰)

از آن جمله بشارتیست که بظهور حضرت بهاءالله در کلیه کتب قبل داده شده و اسم مبارک اعظم الهی در جمیع تواریخ و کتب ادیان ثبت گردیده و تمامی مؤمنین مذاهب مختلفه در تفحص و جستجوی آن بودهاند. آنان باین نتیجه رسیده بودند که موعودی که در انتظارش هستند باید با نام مبارک جمال و جلال ظاهر گردد حضرت بهاءالله بهمین موضوع در لوحی چنین اشاره میفرمایند، مبارک جمال و جلال ظاهر گردد حضرت بهاءالله بهمین موضوع در لوحی چنین اشاره میفرمایند، مامری که لم یزل و لایزل مقصود نبیین و غایة رجای مُرسلین بوده و باراده مطلقه و مشیّت

نافذه ظاهر شده اوست موعودي كه جميع كتب الهي باو بشارت داده،

(منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله صفحه ۱۲)

حضرت عبدالبهاء در این باره میفرمایند.

 در چمیع کتب الهیه بشاراتی است که بشارت میدهدروزی خواهد آمد که موعود جمیع کتب ظاهر خواهد شد و یک قرن نورانی تشکیل خواهد گردید... کلیه اهل عالم از بودائی و برهمائی، موسوی و زردشتی، عیسوی و مسلمان به موجب بشارات کتاب مقدس خویش به کمال بی صبری و بیقراری در انتظار آن روز بزرگ بوده و هستند و شب و روز در معابد دعاها و تضرعها نموده و مینمایند که موعودشان بزودی ظاهر گردد و عالم خاک را به فروغ تعالیم خویش تابناک فرماید. آن ظهور عظیم باعتقاد اهل بها ظهور جمال اقدس ابهی و آن روز بزرگ قیام حضرت بهاءالله برامر خداوند على اعلى است، (خطابه مبارک در سفر غرب)

حضرت ولى مقدّس امرالله نير باين مسئله چنين اشاره ميغرمايند.

دكتب مقدّسه و آثار الهيه كل بيدايش اين ظهور اعظم رابه عالم انساني اعلان نموده وبشارت دادهاند به شانی که هیچ نفسی نمی تواند آیاتی را که در صُحُف قبل درباره این موهبت عظمی و رحمت كبرى لبت شده احصاء نمايد، (ترجمه) (خلق جدیدوصنع بدیع صفحه ۲۲۸)

حضرت بهاءالله در سوره هیکل میفرمایند،

« «تالله قد ظهر محبوب العالمين و مقصود العارفين و معبود من فيالسموات والارضين و مسجود الاوليّن و الاخرين، (كتاب مبين آثار قلم اعلى جلد اصفحه ٣٥)

مضمون كلام خدا آنكه

بخدا قسم که آنکه محبوب جهانیان و مقصود عالمیان و معبود زمین و آسمانها و مسجود آیندگان و گذشتگان بود ظاهر و عیان گردید.

و نیز در لوح دیگر میفرمایند،

«قُل انه قد سُمي في ملاء الاعلى بمحمّد ثم في رَفرف البقاء بالروح ثم عَن خَلف سرادق القدّس بالكليم ثم في جَبوت الخلد باسم عَلَى بالحق أن انتم من الموقنين،

(لئالي حكمت جلد ١ صفحه ٥٤)

و همچنین میفرمایند،

«جمیع عالم از برای عرفان این یوم مبارک خلق شدهاند و از عدم بوجود آمده این است آن یومیکه معادله ننماید به آنی از آن اعصار و قرون نیکوست حال نفسی که به عرفانش فائز شد و از انوارش منور گشت، (كتاب نور ايمان صفحه ١٠)

و نيز باين بيانات احلى ناطق؛

«جميع احزاب مختلفه ارض منتظر و چون آفتاب حقيقت از افق عالم طالع كُل مُعرض الا من شاءالله»

و نیز میفرمایند:

«میقات اُمَم منقضی شد و وعدههای الهی که در کتب مقدّسه مذکور است جمیع ظاهر گشت و شریعةالله از صیهون جاری واراضی و جبال اورشلیم به تجلیّات انوار رَبّ مزیّن،

(منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله صفحات ۱۶-۱۲)

اکنون که درباره بشارات و اشارات که از قلم طلعات قدسیه درباره این ظهور بدیع که موعود کلّ انبیاء بوده و جمیع پیامبران خدا منتظر ظهورش بودند شواهدی آورده شد بذکر انتظار پیروان هر یک از ادیان بطور جداگانه بظهور جمالقدم و اسم اعظم میپردازد.

# آئین هندوویا آئین برهمائی وانتظار پیروان حضرت کریشنا بظهور حضرت بهاءالله مستحضرت بهاءالله

حضرت ولی عزیز و مقدّس امرالله در مورد انتظار پیروان حضرت کریشنا میفرمایند: «در باگاواد گیتای هندو ظهور مبارک به «روح اعظم» و «آواتا دهم» و «مظهر کامل کریشنا» نامبرده شده است»

آئین برهمائی یکی از قدیمی ترین ادیان عالم است که آثاری از شش هزار و پانصد سال قبل دارد. درباره پیدایش ملت هند نوشته اند که تاریخ اولیه ساکنین آن سرزمین و زبان سانسکریت یکی از شعبات نژاد آرین ساکن در ماوراء رود جیحون و خراسان قدیم و دریای خزر بوده است که در هزاره دوم به آن سرزمین روی آورده تأسیس تمدن نموده اند و شعبهای نیز از نژاد آرین به ایران کوچ کرده و سکنی گزیدند و به تدریج از حالت اولیه درآمده به عمران و آبادانی پرداختند و به مرور زمان زبان سانسکریت به فارسی تبدیل گردید.

در همان آیام دین هندو چندی قبل از حضرت موسی بظهور رسید که کتاب قدیمی این دیانت بنام «ودا» یا «ودیک» نامیده شد. اعتقاد آنان مبنی بر وجود خدایان متعدد بوده که جمیع آنها را مبتنی به یک مبداء و اصل کلی میدانند. در این صورت باید گفت که اصول دین برهمائی توحید و خداپرستی است و ذات قدیم ازلی علت العلل و مبداء تمام موجودات است و از نظر وحدت وجود عقیده دارند که خالق در تجلّی خدای واحد در ۳ اله بصورت گوناگون نمایان میگردد. در آخرین فصل کتاب هندو مذکور شده که هر زمان خالق بزرگ و آفریننده جهان اراده فرماید در آخرین فصل کتاب هندو مذکور شده که هر زمان خالق بزرگ و آفریننده جهان اراده فرماید (ویشنو) بمعنی بهاءالله برای نجات بشر از تباهی مبعوث میشود و رهبری عالم را بعهده میگیرد.

۳ اله آنان اوّل برهما است که خالق موجودات است، دوّم ویشنو پسر برهما که حافظ موجودات و مبداء نیکی است، سوّم شیوا که موجد تولد و تناسل است. در کتاب مقدّس مذکور است که شخصی عالِم و روحانی توجّه به ۱۱ کرده گفت ای خدایان حقّ جواب شنید که هر ۱۱ گفتند که فرقی ما بین ما نیست بلکه یک خدای واحد بیش نیست که در ۳ تجلّی و صفت می باشد. چنانچه تاریخ نشان میدهد در ازمنه بسیار قدیم فقط ذکر برهما بوده ولی به تدریج نام ۲ جلوه دیگر یعنی ویشنو و شیوا به آن اضافه گردیده و معتقدند که بعدها «روح اعظم» دوباره ظاهر خواهد شد. یعنی ویشنو و شیوا به آن اضافه گردیده و معتقدند که بعدها «روح اعظم» دوباره ظاهر خواهد شد. در نتیجه از هزاران سال پیش رمز اسم اعظم (نام حضرت بهاءالله) بر مردم آن سرزمین شناخته

شده بود زيرا ظهور حضرت بهاءالله همان (روح اعظم) است.

مؤسس این آئین حضرت کریشنا مظهر تجلّی ویشنو است که در دیانت هندو نظیر همان مقامی است که سایر انبیاء عُظام در میان پیروان خود دارند حضرت کریشنا از پدری بنام و اسدیو و مادری بنام دیوکی که خواهر پادشاه شهر متهرا بود در ماه اگست متولد گردید. او در جوانی مانند سایر اطفال به شبانی و گوسفند چرانی مشغول بود و نی را به خوبی مینواخت. از همان زمان کودکی آثار ذکاوت و هوش و استعداد فطری در او نمایان بود که او را از سایر کودکان متمایز میکرد و چون با حُسن خلق و صفات برجسته و رفتار و کردار مرضیه در بین همه مشهور گشت پادشاه درصدد با حُسن خلق و صفات برجسته و رفتار و کردار مرضیه در بین همه مشهور گشت بادشاه درصدد قتلش برآمد ولی خود از میان رفت و معدوم گردید. در آنوقت مردم خواستند که او را به تخت سلطنت بنشانند ولی او قبول نکرد و همواره در پی کسب علم و حکمت بود بطوریکه سرآمد همگان شد و به تهذیب و اصلاح قوم خود مشغول گشت و مردم را بامر واحد دلالت مینمود.

در آن ایام قربانی کردن حیوانات و حتی انسان بین مردم رواج داشت و این عملی بود که مورد رضایتش نبود بارها میگفت که قربانی کردن آنها چه نتیجهای دارد ما باید به وظایفی بپردازیم که مورد احتیاج انسانها است که دارای حضرت کریشنا بنام «گیتا» است که دارای ۱۸ باب و ۲۰۰ آیه است که میگویند از تالیفات اوست. در آن کتاب مذکور است که:

وقتی که بنیاد دین سست می شود و تعالیمش زیر و رو میگردد من (یعنی خدا) در جامه انسانی ظاهر می شوم و مربی عالم انسانی هستم تا بی دینی را زائل و اساس دیانت را استوار سازم، (مجموعه تاریخ ادیان صفحه ۴۶)

در کتاب مقدس گیتا درباره حقیقت روح بحث گردیده که پرتوی از روح کل است و مبداء کل و چون از لیست روح انسان هم ابدی است بدین جهت اعتقاد به بقای روح دارند.

انتظار پیروان حضرت کریشنا آن است که ظهور عظیمی که رجعت کریشنا است رخ میدهد و تأمین صلح عالم در دست اوست و همچنین در انتظار ظهور «روح اعظم» هستند که اشارهای بظهور حضرت بهاءالله میباشد از عمده ترین شعبات این دیانت مذهب «جین» و مذهب «سیک یا طریف سیک» میباشد.

## آئين بودائي و كُنفوسيوس و انتظار پيروان حضرت بودا بظهور جمالقدم

حضرت عبدالبهاء ميغرمايند؛

«بودا نیز تأسیس دین جدید و گنفوسیوس تجدید سلوک و اخلاق قدیم نمود ولی بکلی اساس آنان بر هم خورد و ملل بودیه و گنفوسیه ابدا بر معتقدات و عبادات مطابق اصل باقی و برقرار نماندند.»

دیانت بودائی حدود ۶ قرن قبل از میلاد معاصر با زمانی که کورش کبیر اساس شاهنشاهی و سلطنت را در ایران تأسیس نمود در محیط برهمائی در ناحیه هندوستان برای اصلاح عقاید خرافیه پیروان هندو بنیاد نهاده شد و موفق گردید تا فلسفه غیر عملی آنان را بیک فلسفه عملی تبدیل نماید و اختلافی که بر اثر طبقه بندی به وجود آمده بود از میان بردارد و همه را در سُقع واحد به یکتاپرستی وادارد. بودائیان همان ویشنو خدای مذکور در عقیده هندوان را نیاش میکنند و معتقدند که او برای خلاصی بشر از خطا و گناه در هیکل جسمانی حضرت بودا تجسم یافته تا اخوت عمومی را در عالم ترویج دهد و در آخر الزمان در جلال و جمال بیپایان ظاهر خواهد شد. در کتاب «دیگانیکایا» که یکی از قدیمی ترین کتب بودائی است نقل شده که در آخر الزمان انسان کاملی بنام میترا بظهور خواهد رسید که مظهر پاکی و مطلع نیکوئی در جهان است و بلسان ظاهر و باطن بشر را بزندگانی سعاد تمندی رهنمون خواهد شد.

مؤسس این دیانت شخصی بنام دسیدهاتاگوتامای یعنی رسیدن بآمال و آرزوها بود که بعدها به بودا تبدیل گردید بودا در زبان سانسکریت به معنی یگانه است. او از نژاد آرین و پدرش بنام سودهدان و مادرش باسم مایادیوی نامیده میگردید. پدرش پادشاه قسمتی از خاک هند در حدود نپال در دامنه کوههای هیمالیا و کنار رودخانه گنگ بود. مادرش نیز شاهزاده بود ولی در روز هشتم ولادتش وفات یافت و او تحت سرپرستی خالهاش که بعدها زن پدرش گردید بزرگ شد. بودا در سن ۲۹ سالگی ازدواج نمود و دارای یک فرزند گردید. او با اینکه در خانواده اشرافی نشو و نما یافته بود ولی از آن زندگی و روش اشرافی بیزار بود و پیوسته در صدد رفع نیاز دیگران و کمک به بیچارگان و فقرا بود و چون قلبی بسیار رئوف و مهربان و احساسات رقیق و معنوی داشت در طی سیر و سلوک زن و فرزند و زندگانی مجلل درباری را ترک کرد و به ریاضت پرداخت مدت ۶ سال سیر و سلوک زن و فرزند و زندگانی مجلل درباری را ترک کرد و به ریاضت پرداخت مدت ۶ سال بهمان طریق زندگی نمود تا اینکه در سن ۳۵ سالگی بالهام الهی برسالت برگزیده شد و به رهبری

حضرت عبدالبهاء در باره حضرت بودا و تعالیمش می فرمایند:

«مؤسس این دین شخص نفیس بود تأسیس وحدانیّت الهیّه نمود ولی من بعد به تدریج اساس اصلی بکلی از میان رفت و عادات و رسوم جاهلیه بدعت شد تا آنکه منتهی به عبادات صور و (پیام ملکوت صفحه ۳۶۸)

پس از اینکه قلب آن حضرت باشراق عظیم پیامبری فائز گشت با سفار تبلیغی در سراسر قطعه هندوستان پرداخت اوّل اعضاء فامیل خود را تبلیغ نمود و سپس به انتشار آئین جدید مشغول گشت. تعالیم حضرت بودا با مخالفت رؤسای برهما و حکام روبرو گشت ولی در اندک زمانی به کشورهای همجوار مثل کره و ژاپن سرایت کرد و دین رسمی آنها گردید در تاریخ ادیان مذکور است که حضرتش فرموده که همه افراد بشر بلکه همه جانداران گیتی در یک کشتی بادی زندگی سوار و در یک گرداب بیچارگی مبتلا هستند. بجای اینکه بجان یکدیگر افتند و خاک سیاه را رنگین نمایند بهتر است که به همکاری و معاضدت همدیگر قیام نمایند و باتفاق راه چاره جویند.

قبلاً اشاره شد که پیروان حضرت بودا بر این معتقدند که گوتاما بودای چهارم وعده داده است که قریباً تجلّی الوهیّت در انسان کاملی بنام میترا بودای پنجم که بودای حقّ و حقیقت و مؤسس صلح جهانی است در عالم به ظهور خواهد رسید و عظمت و جلالت خداوندی را نمایان کرده بر همه غالب خواهد شد.

حضرت ولى مقدّس امرالله در مورد انتظار بودائيان ميفرمايند:

«گوتامابوداخبر میدهد که بودائی بنام میترابودای محبت واخوت جهانی در یوم آخر قیام خواهد نمود و مجدلانهایه خویش را ظاهر خواهد ساخت، (قرن بدیع صفحه ۲۱۰)

بنابر این اهل بهاء معتقدند که بودای پنجم بنام جمال قدم و اسم اعظم ظاهر گشتهاند.
یکی از دانشمندان و نویسندگان بودائی که مطالعات گسترده در دین خود و سایر ادیان دارد و با
کتب دینی همه پیامبران الهی آشنا است مینویسد که هر زمان که کتاب دینی خودمان را بزبان
سانسکریت مطالعه مینمودم به کلماتی نظیر «ب» و «و» «هـ» و «الف» بر میخوردم که معانی آنها
را درک نمی کردم تا اینکه با دیانت بهائی آشنا شدم و آثارشان را خواندم آنگاه متوجه گردیدم که
رمز آن سه کلمه چیست و معنی آن را دریافتم که آن کلمه «بهاء» است به معنی اسم اعظم.
حضرت بودا پس از ۴۵ سال رسالت در سن ۸۰ سالگی بدورد حیات گفت و جسد مظهرش بلادرنگ

از حضرت بودا کتابی بر جای نمانده و جمعی از اصحاب پس از تشکیل شوراء کتب سه زنبیل و یا سه سبد را نوشتند. مهمترین فرق این دیانت فرقه مهایانا که تقریباً همزمان با ظهور حضرت مسیح بوجود آمد و طریقه هینایانا است و آما کنفوسیوس که حضرت عبدالبها؛ باو اشاره فرمودند نام مبارکش کنگ فوتس به معنی مولای مقدّس است که سال ۵۵۱ قبل از میلاد در منطقه شانتونگ فعلی در جنوب پکن در مملکت چین دنیا آمد. این فیلسوف بزرگ و معلم عظیم مقام رسالت نداشته و خود نیز ادعای پیغمبری ننموده ولی راهنما و مغلم اخلاق بوده و ملّت چین را بصلاح و رستگاری دعوت نموده است او از همان طفولیت از جهت هوش و ذکاوت و در جوانی از جهت ترقیات علمی سرآمد همگان گشت و با پیبردن بحقایق و ضمیر پاکی که داشت به نشر عملیم و تربیت پرداخت و فضائل انسانی و خوی ربانی را به مردم تعلیم میداد. غالباً در سیر و سفر بود و مدتی باداره امور مملکت پرداخت تا اینکه در سن ۵۰ سالگی بنا به خواهش مردم اختیار دولت را بدست گرفت و به ارشاد دولتیان و شاهزادگان پرداخت.

تعالیم و دستوراتش تماماً براساس وظیفه شناسی و محبت به عائله و مشتمل بر فضائل و کمالات اخلاقی و آداب و سلوک رحمانی بود. وظایف رعایت والدین را محترم میشمرد و سلاطین را به رعایت حال رعایا و مردم دلالت مینمود در آئین کنفوسیوس رئیس روحانی وجود ندارد و عبادات عمومی در سال دو بار در بهار و پائیز انجام می شود از جمله سخنان حکیمانه اش چنین است.

من نمیخواهم که مرا بدرجه مقدّسین و نیکان تعریف کنند و مقام مرا بستایند. ثروت و جاه بدون فضیلت مانند ابر در گذر است.

مرد نیک همیشه خاطرش مطمئن است ولی مرد بد اندیش در همه حال خائف و در بیم و هراس است.

سردار سپاهی ممکن است که شکست بخورد ولی شخص با فضیلت هر گز شکست نخواهد خورد.

مرد نیک همیشه ناظر به اصل حقیقت است و آن را انتخاب میکند و آن تقوی و محبت خالص است.

این فیلسوف بزرگ عاقبت در سن ۷۲ سالگی در سال ۴۲۹ قبل از میلاد وفات نمود و حالیه پیروانش در جهان بین صد تا دویست میلیون تخمین زده میشود. او پیوسته مردم را به ظهور عظیمی بشارت میداد.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند؛

مقصود این است که ملّت گنفوسیوس بوده حال عبادت صور و تماثیل نمایند بکلی از وحدانیّت الهیّه غافل گشته اند بلکه به اله موهومه مانند اعتقاد قدماء یونان معتقدند امّا اساس چنین نبوده بلکه اساس دیگر بوده و روشی دیگر،

#### دیانت زردشتی - حضرت زردشت و انتظار پیروان آن حضرت بظهور جمال مبارک

حضرت بهاءالله در لوح جناب بهرام درباره حضرت زردشت ميفرمايند؛

«یا بهرام از حضرت زردشت سئوال نمودی او من عندالله آمده و به هدایت خلق مأمور. نار محبت برافروخته ید اوست. با نار محبت الهی و کتاب اوامر و احکام رباتی آمد ولکن حزب غافل مقامش را ندانسته و ظهورش را نشناختند... حزب شیعه نظر به غفلت و نادانی ردش نمودند، (یاران یارسی صفحه ۵۴)

حدود ۲۵۰ سال بعد از حضرت موسی در آذربایجان ایران شخصی بنام زردشت از پدری بنام پور شسب و مادری باسم دغدو که هر دو از فامیل سرشناس و اشرافی و از خاندان و دودمان فریدون شاه بودند بدنیا آمد. در مورد سال تولد و محل ان اختلافات زیادی در کتب مختلفه دیده می شود. برخی او را در سال ۶۶۰ قبل از میلاد در زمان سلطنت لهراسب نوه کیقباد در ارومیه میدانند و بعضی تولد او را شهر بلخ و همچنین عدهای تولدش را شهر ری نوشتهاند اما همه مورخین متفق القولند که او از نژاد کیومرث شاه پس از ۴۵ پشت به پادشاهان پیشدادی میرسد. بطور کلی تاریخ حیاتش بواسطه حمله اسکندر و اعراب نامعلوم است زیرا در آن دو واقعه و حملات بعدی کلیه کتابخانههای ایران به آتش کشیده شد و همه مدارک از بین رفت.

حضرت زردشت در جوانی به مدت ۱۰ سال در کوههای سبلان به عبادت و توجّه گذراند تا آنکه در سن ۳۰سالگی به پیامبری مبعوث گردید و مامور هدایت خلق شد از آن پس برای تبلیغ رسالت خویش و تعلیم مردم به آئین جدید کوشش نمود ولی تا مدت ۱۰ سال کسی باو ایمان نیاورد. اوّلین نفسی که باو مؤمن گردید پسر عموی آن حضرت بود. پس از ایمان او با هم به بلخ پایتخت شاه گستاسب رفتند و او را بدین جدید دعوت نمودند. شاه گستاسب همه دانشمندان را به مناظره او دعوت کرد و چون جملگی مغلوب کلام او شدند به بدخواهی او اقدام نمودند و آنقدر از او سعایت کردند تا شاه او را زندانی نمود امّا بواسطه معجزاتی که برای او قائل هستند از زندان آزاد معایت شد عدو با حمایت شاه عده کثیری مؤمن گشتند و دیانت زردشتی دین رسمی هغامنشان شد حضرت زردشت پرستش هر چیزی را جز خداوند شرک و کفر میدانست در حالیکه به آب و آتش حضرت زردشت پرستش هر چیزی را جز خداوند شرک و کفر میدانست در حالیکه به آب و آتش و هوا یعنی عناصر چهارگانه طبیعت احترام خاصی مبذول میداشت. رسالت آن حضرت مبنی بر

توحید که بر سه اصل اخلاقی گفتار نیک، کردار نیک و پندار نیک استوار است. حضرت زردشت به موجب نص صریح کتاب اوستا نخستین پیغمبر ایرانی که بشر را از گرداب غفلت و نادانی نجات داد و به پرستش خداوند یگانه دعوت نمود.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند؛

«از جمله مظاهر مقدّسه الهیّه حضرت زردشت بود. نبوّت آن حضرت مثل آفتاب واضح و روشن است، برهانش ساطع است و دلیلش لائح، حجتش قاطع... اگر حضرت زردشت ظاهر نمی شد ایران محو و نابود شده بود. اگر تعالیم حضرت زردشت نبود ایرانیان بکلی بی نام و نشان شده بودند... تا یوم ظهور جمال مبارک بزرگواری حضرت زردشت مستور بود بعد جمال مبارک اسم حضرت زردشت یکی از مظاهر اسم حضرت زردشت یکی از مظاهر مقدّسه الهیّه بود»

کتاب آسمانی حضرت زردشت اوستا است و معتقدند که روح انسان پس از مرگ مجازات و مکافات اعمال خود را خواهد دید. پس از حمله اعراب به ایران زردشتیان مورد بی مهری قرار گرفتند و نسبت به آنها بی حرمتی شد تا حالیه که آزادی کامل بدست آوردند. تعداد آنها در حدود ۱۷۰هزار نفر تخمین میزنند که اکثراً در کشورهای هندوستان و پاکستان و ایران زندگانی می کنند. آن دیانت نیز مانند همه ادیان قبلی به شعب مختلفه تقسیم شد که مهمترین شعبات آن بنام زروانی، مانی و مانویان، مزدکیان و بالاخره شهنشاهیان و باستانیان را می توان گفت. هر چندکه کلیه آثار و کتب زردشتیان از بین رفته ولی آنچه باقی مانده مورد تحریف و تغییر واقع گشته و بسیاری از بشاراتی که درباره ظهور بعدی و همچنین ظهور کلی الهی بوده از اصل کتاب خارج بنمودهاند.

حضرت عبدالبهاء در این مورد میغرمایند:

«نامه همایون زندرا دستور بی آئین کم و بیش نموده تا مژده امروز را از میان ببرد. براستی بدان که شست زردشت بزرگوار پناه به پروردگار از این دستور گنهکار می برد»

(بشارات كتب آسماني صفحه ٢٠٧)

با وجود آنهمه تحریف و تغییر اعتقاد زردشتیان درباره ظهور حضرت بهاءالله این است که آنان ظهور شاه بهرام (سیوشانس) را مورد تأیید قرار میدهند و با آن موافقت دارندو و طبق زامیاد یشت فقره ۸۹ منتظرند که در وقت واپسین سیوشانس ظهور خواهد کرد تا پاکی و صفا را به جهان برگرداند و بنیاد ستم را از میان ریشه کن نماید در کتاب دینکرد نوشته شده که آخرین پیغمبری که مبعوث میگردد سیوشانس است. او باید از نسل زردشت و از نسب پادشاهان ایران و از نژاد

خسروکیان باشد. در کتاب گلدسته چمن آئین زردشتیان آمده است که پس از غلبه تازیان خداوند در ایران بزرگی را از نژاد خسروان کیان برانگیزد تا جهان را به یزدان پرستی دعوت کند فردوسی شاعر نامدار ایران با توجه باین عقیده که شاه بهرام پیغمبر ایرانی موعود زردشتیان است چنین سروده.

از این پس بیاید یکی شهریار زدشت سواران نیزه گذار یکی مرد پاکیزه نیک خوی کزو دین یزدان شود چار سوی کزو گردد ایمن جهان از بدی بتابد از او فرّه ایزدی

مقصود شاعر از دشت سواران مازنداران است که جمال مبارک از احفاد و انساب پادشاهان ساسانی بود و نیز از اعتقادات آنان است که این موعود دارای فرّ ایزدی و ضیاء و عزّت و جلال است. حضرت ولی مقدّس امرالله میفرمایند:

«نسب خاندان حضرتش از یک طرف به حضرت ابراهیم از زوجه قطوره و از طرف دیگر به حضرت زردشت و یزدگرد آخرین شهریار سلسله ساسانی منتهی میشود»

(قرن بدیع صفحه ۲۰۸)

شاه نعمت الله ولى در مورد نسب حضرت بهاءالله ميگويد:

جا کند بر فراز تخت سلوک همچو کیوان زند به هند علم شاهیش را بود به دهر دوام آنچـــه امــر است نیز بگو اندرین نکتهاش نمود بیان نوجوانی زدودمان ملوک سرحد روم رازند برهم تاسی و چهار و پنج سال تمام دگر از بعد پادشاهی او نعمت الله هر آنچه بودنهان

در معنی سی و چهار و پنج سال باید گفت که دوره حضرت بهاءالله ۳۹ سال مساوی با سی و چهار و پنج سال بوده است. در آن زمان سیوشانس گیتی را تازه و جهان را پر از آوازه خواهد نمود.

در کتاب دینکرد که از کتاب زردشتیان است میقات ظهور هوشیدر را چنین نوشته است که چون هزار و دویست و اند سال تازی آئین را گذر د هوشیدر به پیغمبری برانگیخته میگردد. آین اشاره بظهور حضرت رب اعلی است. در مورد انتظار زردشتیان این بیان که مورد تائید و تفسیر حضرت عبدالبهاء قرار گرفته در پایان هزاره اول هوشیدر ظاهر شده هم پرسه اورمزد شود و خورشید ۱۰ عبدالبهاء قرار گرفته در پایان هزاره بعد هوشیدر ماه پدید آیدو ۲۰ شبانه روز خورشید در آسمان بایستد و فرو نشود و چون روزگار او به سر آید و در پایان هزاره سوم از دوران چهارم....

(محبوب عالم صفحه ۲۷)

حضرت عبدالبهاء در تفسير اين پيش بيني لوحي نازل فرمودهاند كه در كتب مختلف امرى بچاپ رسیده است منجمله کتاب امر و خلق جلد ۲ صفحه ۲۱۴ و کتاب محبوب عالم صفحه ۷۲ و نیز در کتاب دوربهائی صفحه ۹ مندرج است.

حضرت ولی مقدّس امرالله در مورد این بشارت میفرمایند، کشت

«در این دور مبارک که در کتب مقدّسه زردشتیان به توقف آفتاب در وسط السماء در مدت ۳۰ روز که نهایت مدت استقرار شمس در یک برج تمام است تعبیر گردیده و بشارت حضرت زردشت که در اخبار باستانی مذکور و میفرماید ممدت سه هزار سال جنگ و ستیز استمرار یابدتا شاه بهرام منجی عالم ظاهر شود و بر اهریمن غلبه نماید و بساط صلح و سلام بگسراتند «اشاره (قرن بدیع صفحه ۲۱۰) بهمین ظهور مبارک است،

حضرت زردشت در سن ۲۷ سالگی در حالیکه در معبد به نماز و عبادت مشغول بود بدست سپهدار لشگر ارجاسب بنام توربراتور بشهادت رسید. زردشتیان آن روز سوگواری را در دی ماه سال ۵۸۳ قبل از میلاد میدانند.

حساب روز و سال و قرن در کتب دینی چئین نوشته شده.

(حزقيال باب ٢ آيه ٤)

یهودیان - هر روزیک سال

زردشتیان - هر روز یک قرن

(سوره سجده آیه ۴ و سوره حج آیه ۴۶)

مسلمانان - هر روز هزار سال بابيها - هر روز پنجاه هزار سال

(سوره معارج آیه ۳)

بهائیان هر روز پانصد هزار سال

(مآخذ این محاسبات کتاب محبوب عالم- صفحه ۲۲)

حضرت بهاءالله در لوح عبدالوهاب ميفرمايند:

«قد طُوي بساطُ الاوهام وأتى الرحمن بامر عظيم» (مجموعه الواح جاب مصر صفحه ۲۰۱)

مضمون بیان مبارک آنکه، بساط اوهام بر چیده شد و رحمن بامر عظیم خود فرارسید.

#### دیانت یهودی - حضرت موسی و انتظار یهودیان بظهور حضرت بهاءالله

حضرت بهاءاللّه در الواح متعدده ظهور خویش را ظهور مکلم طور نامیدهاند در یکی از الواح میفرمایند:

«امروز امواج بحر بیان مقصود عالمیان امام وجوه ادیان ظاهر و تجلیات انوار ظهور مکلم طور مشهود و سدره رحمن در قطب فردوس اعلی ناطق یا لیت قومی یعلمون، یا لیت قومی یسمعون، یا لیت قومی ینظرون،

و نیز در لوح عبدالوهاب میفرمایند.

«قل هذا يوم فيه استوى مكلم الطور على عرش الظهور و قام الناس لله رب العالمين». (مجموعة اشراقات صفحه ۵۲)

مضمون بیان مبارک آنکه:

بگوای مردم این روز روزیست که مکلم طور (حضرت بهاءالله) بر عرش ظهور جالس گشته و مردم را به خداوند عالمیان میخواند.

از جمله اقوام قدیم که در تاریخ ادیان مقام والائی داشتند قبیله عبرانی از نسل حضرت ابراهیم است که او را ابوالانبیاء مینامند. حضرت ابراهیم دو هزار سال قبل از میلاد در شهر اور کلدانیان که حدود چهار هزار سال قبل از میلاد در نواحی جنوب بینالنهرین زندگی میکردند از نسل سام به رسالت مبعوث گردید و قوم خود را که خیلی قلیل بودند از نوث عقاید بُت پرستی نجات داد و آنان را به خداپرستی دعوت نمود. پس از مدتی عده کمی باو گرویدند و در اثر قوه نافذه تعالیم آن حضرت به قدرت و سلطنت رسیدند.

حضرت ابراهیم با قوم خود که عبرانیان بودند به مصر و اراضی مقدّسه رفت. وجه تسمیه آنان به عبرانی آن است که چون آن قوم از گذرگاه فرات عبور نمودند و بسرزمین فلسطین مهاجرت کردند قوم کنعانیان که قبل از آنها به آن اراضی کوچ نموده بودند آنان را عبرانی خواندند یعنی عبور کنندگان از رود ولی بعداً بالقاب دیگری مانند بنی اسرائیل بواسطه اینکه یعقوب فرزند اسحق که جد اعلای آنها بود و از جانب خدا به لقب اسرائیل یعنی مجاهد خدا ملقب شد آنان را اسرائیلی گفتند، و اینکه چرا آنها را یهودی مینامند بواسطه آن است که نسبت به یهود که یکی از اولادان یعقوب است خوانده شدند و عربها آنان را کلیمی گویند به جهت آن است که در تورات

باب ۳۳ سفر خروج آیه ۱۱ مذکور استِ که:

«خداوند با موسى روبرو و سخن گفت مثل شخصى كه با دوست خود سخن گويد» و در قرآن نير در سوره نساء آيه ۱۶۲ اشاره بهمين موضوع است. حضرت ابراهيم جمعاً سه مرتبه ازدواج نمود که از آنان هشت اولاد بوجود آمد دو فرزند او اسحق (یعنی میخندد) و اسمعیل (یعنی از خدا میشنود) مشهور و معروفند. از اسحق بواسطه ازدواج با پسر برادر حضرت ابراهیم قوم اسرائیل و از اسمعیل به جهت آنکه یکی از پسرانش بنام قیدار از زن مصری است که حضرت محمد از نسل اوست قوم اعراب بوجود آمد. ولي در تاريخ اسلام آمده كه اسمعيل زني از طايفه عرب گرفت. ابناي حضرت کلیم بر اثر پیروی از علماء دین که بنام گهنه نامیده میشوند از مطالعه و فراگیری محروم بودند زیرا پیشوایان مذهبی از این خوف داشتند که اگر یهودیان مطالعه کنند و بخواندن کتب دینی دیگر بپردازند ممکن است که حقایق در کتب آسمانی را درک نمایند و از پیروی آنان سرپرپیچی نمایند بهمین دلیل در بی خبری بسر بردند و کور کورانه تابعیت آنان را نمودند در حالی که انبیاء بنی اسرائیل مردم را به رویت خدا در یوم لقا بشارت دادند.

در سفر تثنیه فصل ۳۳ آیه ۱-۲ میفرماید:

«و این است برکتی که موسی مرد خدا قبل از وفاتش به بنی اسرائیل برکت داده گفت یهوه از سینا آمدو از سعیر برایشان طلوع نمود و از جبل فاران درخشان گردید و با کرورهای مقدسین آمدواز دست راست او برای ایشان شریعت آتشین پدید آمد،

(کتاب مقدّس عهد عتیق صفحه ۳۲۸)

در این بشارت خبر چهار ظهور الهی را بیان فرمودهاند اول آنکه نار احدیت در طور سینا از شجره مبارکه بر حضرت موسی نمودار گشت، دوم طلوع نور مسیحائی از سعیر آشکار گردید، سوم ظهور حضرت محمّد از کوه فاران پدیدار شد، چهارم ظهور کلی الهی حضرت بهاءالله با هزاران هزار مقدّسین و مؤمنین در اراضی مقدّسه ظاهر و عیان گردید. محققین بهائی در استدلالیههای خود کلیه بشارات و اشارات را جمع آوری کرده در کتب و صُحف خود انتشار دادهاند. در کتاب ایقان شریف جمال مبارک آن علائم و آثار را ذکر فرمودهاند و در قرآن کریم نیز در سوره مریم و قصص قصه نار موسوی را ذکر فرموده و تجلّی وَحی الهی در کوه سینا ذکر نموده است.

حضرت ولى مقدّس و عزيزامرالله در لوح قرن به چند بشارت اشاره فرموده:

«اشعیای نبی اعظم و اقدم جمیع انبیاء بنی اسرائیل ظهور مبارک را به «جلال رَبّ» و «ابِ سماوی، و «شاهزاده صلح» توصیف نموده و میفرماید، ویدعی اسمه عجیباً مشیراً رئیس السلام، و «يخرج قفيب من جدع يساى و ينبت غصن من اصوله» و «يضرب الارض بقضيب فمه يميت المنافق بنفحة شفتیه» و نفسی که «بر کرسی داود جالس و به قوت عظیم ظاهر خواهد گردید» و «بین امتها داوری خواهد نمود» و «رانده شدگان اسرائیل را جمع نموده پراکنده شدگان یهود را از چهار طرف عالم فراهم خواهد آورد»

در کتب آسمانی کلیمیان بشاراتی برای ظهور بعد از حضرت موسی و نیز انداراتی برای ایام آخر یعنی یوم الله مسطور گشته و خلق را بظهور اعظم دیگری در ایام آخرالزمان وعده فرموده اند. یکی از ۱۲ فرزند یعقوب بنام عمر آم دارای سه فرزند گردید بنامهای هارون، مریم و موسی. موسی از همه آنها کوچکتر بود که در سال ۱۵۲۱ قبل از میلاد در شهر منفیس پایتخت مصر در زمان سلطنت رمسس دوم که یکی از فراعنه مقتدر مصر بود حدود چهار صد سال بعد از حضرت ابراهیم بدنیا آمد. بطوریکه در تاریخ ثبت است مادرش از ترس معدوم شدن او را به رود نیل انداخت و دختر فرعون او را از آب گرفت و در قصر سلطنتی پرورش داد. او که مدت چهل سال در قصر سلطنتی بزرگ شده بود و شاهد زور گوئی به مردم بود پیوسته محزون و متاثر بود تا اینکه روزی به طرفداری شخصی از بنی اسرائیل در مقام دفاع ضربه ای به یک نفر مصری زد که منجر به فوت او گشت لاجرم از مصر بنی اسرائیل در مقام دفاع ضربه ای به یک نفر مصری زد که منجر به فوت او گشت لاجرم از مصر کریخت و به مَدیان رفت و با دختر شعیب کاهن ازدواج نمود. روزی در اثنای چرای گوشفندان در صحرای سینا از دور شعله و نوری نظرش را جلب کرد بطرف نور پیش رفت که ناگاه و حی الهی بر صحرای سینا از دور شعله و نوری نظرش را جلب کرد بطرف نور پیش رفت که ناگاه و حی الهی بر ایشان نازل شد و به رسالت و رهبری قوم برانگیخته گردید و بامر پرردگار قلبش روشن و پیام الهی را دریافت آنگاه باتفاق برادرش هارون بطرف مصر روی آورد و به قصر سلطنتی وارد شعر و رسالت خویش را به فرعون و درباریان ابلاغ فرمود و آنان را به اصول دیانت خود دعوت فرمود.

حضرت بهاءالله ميفرمايند:

«نوبت به موسی رسید و آن حضرت به عَصای امر و بیضای معرفت از فاران محبت الهیّه با ثعبان قدرت و شوکت صمدانیه از سینای نور به عرصه ظهور ظاهر شد و جمیع من فی الملک را به ملکوت بقا و اثمار شجر و وفا دعوت نمود ،

حضرت موسی در دفعه دوم که بکوه طور رفتند احکام الهی را که احکام دهگانه مینامند و در واقع حقیقت اصول شریعت اوست با خود آورد طبق آنچه که در کتاب مقدّس مندرج است قوم یهود بناچار از مصر خارج شده بطرف اراضی مقدّسه رفته تا ۴۰ سال سرگردان صحرای سینا شدند تا بالاخره به نزدیکی خاک اُردُن در محل موآب حضرت موسی در سن ۱۲۰ سالگی وفات نمود و در همان محل بخاک سپرده شد بعد از حضرت موسی تا انقلاب کبیر فرانسه یهودیان سرگردان بوده نهایت جور و ستم را تحمل کردند تا بالاخره در سال ۱۹۴۸ حکومت اسرائیل تشکیل و از چهار سوی عالم به آن سرزمین رهسپار گشتند.

صادر خواهدشد،

ابناء كليم رمز معانى دو كلمه «ب» و «هــ» را اهميّت ميدهند و پيشوايان مذهبي و آگاهان دینی طالبان را به جستجوی آن رمز تشویق می کنند. در این مقام به برخی از بشارات بظهور جدید اشاره میگردد.

9.02

در مزامیر داود فصل ۲۴ آیه ۲ چنین آمده است؛

«ای دروازدهها سرهای خود را بر افرازید. ای درهای ابدی برافراشته شوید تا پادشاه جلال داخل شود. این پادشاه جلال کیست، خداوند قدیر و جبار، خداوندی که در جنگ جبار است. ای دروازدهها سرهای خود را بر افرازید تا پادشاه جلال داخل شود... این پادشاه جلال کیست، یهوه صبابوت بادشاه جلال او است، (كتاب مقدّس عهد عتيق صفحه ٨٢٤)

در کتاب اشعیا باب ۳۵ آیه ۲ میفرماید:

ويدفع اليه مجد لبنان بهاء كرمل وشارون وهم يرون مجدالرب وبهاءالهناء

(کتاب مقدّس عهد عتيق صفحه ١٠٤٩) مضون آنکه: در آن یوم شوکت لبنان و بهاء کرمل و شارون عطا خواهد شد و ایشان جلال و مجد خدا و بهاءالله را مشاهده خواهند نمود.

و نیز در کتاب اشعیای نبی باب ۲ آیه دو تا چهار درباره ظهور جمالقدم چنین میفرماید، «در ایام آخر واقع خواهد شد که کوه خانه خداوند بر قلعه کوهها ثابت خواهد شله و فوق تلها برافراشته خواهد گردید و جمیع امتها بسوی آن روان خواهند شد و قومهای بسیار عزیمت كرده خواهند گفت بيائيد تا به كوه خداوند و به خانه خداى يعقوب برآئيم تاطريقهاي خويش را بما تعلیم دهد و به راههای وی سلوک نمائیم زیرا که شریعت از صیهون و کلام خداوند از اورشلیم

(كتاب عهد عتيق صفحه ١٠٠٩) کتاب مقدّس یهودیان تورات یا اسفار خمسه که به کتاب عهد قدیم معروف است که شامل ۳۴ رساله دیگر منسوب به بزرگان و انبیای بنی اسرائیل است.

در آن کتاب حکایات و روایات بی شماری از خلقت انسان و جهان و سلسله انبیاء از حضرت آدم تا حضرت موسى و چگونگى خروج بنى اسرائيل از سرزمين مصر نقل گرديده.

تعداد یهودیان عالم را به ۱۷ میلیون تخمین میزنند که حدود چهار میلیون آنها ساکن سرزمین اسرائیل و بقیه در آمریکا و کشورهای اروپا و برخی از ممالک دیگر ساکنند.

این دیانت نیز مانند سایر ادیان از گرند تفرقه در امان نگردید و به شعب مختلف تقسیم شد که مهمترین فرق فریسیان، صدوقیان، آسیها یا حاسیدین میباشند.

حضرت بهاءالله در یکی از الواح میفرمایند،

«چندیومی است که کوم الله مقرعرش واقع شده و این مقامی است که در کتب قبل مذکور و مسطور. ندای روح در این مقام مرتفع و انبیاء الهی کل را بظهور در این مقام بشارت داده اند. این است تل الهی از یومیکه خلق شده. تا این ایام منتظر کأس لقا بوده الحمدالله به آن فائز شد و در مقامات متعدده ندا مرتفع و عرف ذکر ساطع و نور وجه لامع. ظاهر شد آنچه در کتب الهی از قبل مسطور بود طوبی للعارفین و ویل للغافلین، (لنالی حکمت جلد ۲ صفحه ۹۹)

## تاريخ مسيحيت وانتظار پيروان حضرت مسيح بظهور جمالمبارك

حضرت بهاءالله در لوح ملک روس میفرمایند،

«قد اتى الآب والابن في الواد المقدّس لبيك اللهم لبيك والطور يطوف حول البيت والشجر ينادي باعلى النداء قداتي الوهاب راكباً على السحاب طوبي لمن تقرّب اليه ويل للمبعدين،

(كتاب مبين آثار جمالقدم جلد اصفه ۵۲)

پس از آنکه ۱۵۰۰ سال از دوره شریعت حضرت موسی گذشت شش ماه قبل از تولد حضرت مسیح از میان زاهدان یهود در کنار رودخانه اردن یحیی از خواهر مریم که مادر حضرت مسیج بود واصل و نسب او به هارون میرسید متولد گردید. عربها او را یوحنا مینمامند. یحیی از طغولیت آثار بزرگواری در او ظاهر بود و چون به سن بلوغ رسید به ریاضت و عبادت پرداخت و در زمره فرقه آسیها یعنی مرتاضین بنی اسرائیل در آمد. وقتی که به سن ۳۰ سالگی رسید شروع به موعظه نمود و قوم یهود را در آب رودخانه اردن غسل و تطهیر میداد. آن حضرت قبل از حضرت مسیح وظیفه الهى و مبشريت آن حضرت را بعهده داشت و مانند حضرت اعلى مردم را بشارت بظهور عظيمى میداد که عنقریب ظهور خواهد کرد. حضرت یحیی خودنبی مستقل و صاحب مقام عظیم بود. او میگفت که پس از من کس دیگری میآید که از من تواناتر و مقتدرتر است بدین جهت او را یوحنای معمدانی مینامند. در همان ایام حضرت مسیح از ناصره به حوالی اردن آمد و بدست مبشر خود غسل تعمید یافت و همان موقع به رسالت مبعوث گردید و رهبری قوم یهود را بعهده گرفت. حضرت یحیی چون با برخی از کارهای بزرگان قوم و حکام موافق نبود و آنان را از آن اعمال

سرزنش میکرد مورد غضب هیرودیس که در آن ایام از جانب قیصر روم فرمانروای فلسطین بود واقع گشت ابتداء او را به زندان انداخت و سپس حکم نمود که سر او را از بدنش جدا کنند.

حضرت عبدالبهاء درباره شهادت يحيى بن زكريا ميغرمايند،

«حضرت یحیی بن زکریا را یهود سر بریدند بعد از چهل سال خداوند طیطوس رومانی را بر انگیخت و ارض فلسطین بخون مدبوحان رنگین گردید، (مکاتیب جلد ۳ صفحه ۱۴۸)

حضرت بهاءالله ظهور حضرت يحيى بن زكريا را با ظهور حضرت رب اعلى يكى دانسته ميغرمايند:

«مَكُل اين ظهور و نقطه بيان بعينه مِثل ظهور ابن ذكريا و عيسي بن مريم است. ابن ذكريا

مع شأن نبوت و عظمت این مقام، ناس را بظهور روح بشارت میداد و هر دو هم در یک عصر بودند. بعض کلمات ابن ذکریا را ناس ادراک مینمودند که مقصود چیست و بعضی را ادراک نمی نمودند چنانچه بعد از شهادت ابن ذکریا بعضی از متعابان او بمظهر رحمن یعنی عیسی بن مریم توجه نمی نمودند و از شریعه احدّیه خارج شدند» (حضرت روح عیسی بن مریم صفحه ۲۸)

94

ونيز در لوح جناب فتح اعظم ميفرمايند:

«این ظهور و ظهور قبل بعینه ظهور ابن زکریا و روح است و در بعضی از الواح نازله ذکر شده... آن همان ندابود که ابن زکریا قبل از روح فرمود من آواز آن کسم که در بیابان ندامیکند که راه خداوند را درست کنید» (مجموعهٔ اقتدارات صفحات ۹۵-۹۶)

حضرت مسیح پس از آنکه بوحی الهی برسالت و هدایت خلق مبعوث گردید از بین پیروان بی پیران و مخلص خود ۱۲ نفر را بعنوان حواریون انتخاب فرمود و در تحت تعلیمات خویش آنان را برای تبلیغ و نشر نفحات الله باطراف فرستاد تا پیام جدید را بگوش مردم برسانند. اسامی آنها چنین است:

۱- پطرس یا شمعون ۲- آندریاس ۳- یعقوب ۴- فیلیپس ۵- یوحنا ۶- برتلما ۲- طوما ۸-متی ۹- یعقوب بن حلفا ۱۰- هیود۱۱۱- شمعون قانوی ۱۲- یهودااسخر یوطی:

این ۱۲ نفر رمزی از ۱۲ اسباط بنی اسرائیل بودند. آن حضرت ۲۰ نفر دیگر از بین شاگردان خود انتخاب فرمود که بنام ۲۰ مشایخ یهود در رتبه بعد از حواریون قرار داشتند. حضرت مسیح از اعمال ریاکارانه ملایان و رؤسای یهود که محض فریب مردم آنان را موعظه میکردند تنقید مینمود بهمین علت بر علیه او قیام کردند و او سر به بیابان و کوه گذاشت و بیشتر عمر کوتاه خود را تنها با شاگردان صرف میکرد. بطور کلی دوران رسالت آن حضرت که فقط سه سال طول کشید مشحون با شاگردان صرف میکرد. بطور کلی دوران رسالت آن حضرت که فقط سه سال طول کشید مشحون از مصائب لایحصی و مشحون از رزایا و سختیها بود تا بالاخره در سال سوم رسالت بدستور و فتوای محکمه کبری و موافقت پیلاطس حاکم آن ایالت در عید فصحی یهودیان در بیت المقدس او را مصلوب نموده شهیدش کردند. پس از شهادت آن حضرت عده مؤمنین که بالغ بر ۱۲۰ نفر بودند تحت هدایت و راهنمائیهای حواریون و تشویق مریم مجدلیه بنشر تعالیم پرداختند و عدهای جام شهادت نوشیدند و عده دیگر مورد شکنجه و آزار قرار گرفتند.

تا اینکه قسطنطین امپراتور روم در سال ۳۱۳ میلادی بامر حضرت مسیح مؤمن گشت و آن دیانت را مذهب رسمی مملکت نمود. جای شگفتی است که با آنهمه تاکیدی که در کتاب مقدّس انجیل بظهور حضرت بهاءالله شده باز عده بی شماری از مسیحیان مؤمن نگشتند و به آداب و رسوم اجدای خود باقی ماندند. مسیحیان مننتظر ظهور و نزول مجدد حضرت مسیح هستند و معتقدند که تمام بشارات کتاب مقدس اشاره بظهور حضرت مسیح است و اگر در ظهور اول انجام نگرفت در ظهور ثاني تحقق خواهد يافت چنانچه ميفرمايد «من دوباره خواهم آمد»

«باز رفته برمیگردم» و «منتظر ظهور بعدی من باشید» بنظر اهل بها؛ آن روز موعود با ظهور حضرت بهاءالله فرارسيده و آن بشارات با اظهار امر اسم اعظم وجمالقدم تحقق يافته. حضرت بهاءالله در لوح احباب ميفرمايند.

«قل يا قوم هذا رَبِكُم الرحمن قداتي بالحجة و البرهان ان اقبلوا اليه ولا تتبعوا كل معرض اثيم» (آثار قلم اعلى جلد ا صفحه (٩٨

مضمون آنکه: بگو ای مردم این پروردگار مهربان شما است که با حجت و دلیل آمده بوی رو آورید و هر معرض را پیروی ننمائید. جناب ابوالفضائل گلپایگانی در یکی از نوشتههای خود مینویسد که پدر آسمانی بصورت بشر در میان خلق مبعوث میگردد و از مادر متولد شده در بین خلق نشو و نما مینماید. آنان همگی اسم اعظم الهیند که به نامهای مختلف در زمانهای متفاوت مبعوث میگردند ولی جملگی یک هدف و منظور را دنبال می کنند و آن هدایت بشر براه راست و حقیقت. بهمین جهت ما آنها را پیامبران الهی مینامیم و بهمه بیک چشم نگاه میکنیم چون همه از یک محل و از جانب یک خالق مامورند پس همه آنها اسم اعظمند. و درباره نزول ثانی حضرت مسیح مینویسد که در انجیل متی باب ۲۴ خبر از نزول آن حضرت باسم اعظم داده و اضافه مینماید که نزول حضرت مسیح بعد از ظهور قائم بنام حضرت بهاء الله منصوص کلیه کتب و مرقوم در تمای صُحف است حضرت مسیح در انجیل مقدّس خرابی اورشلیم و بدبختی قوم یهود را خبر داده سعادت و رفاه آنان را موکول به رجعت خود فرموده، روزیکه صلح و سلام تمام دنیا را فرا گیرد و جنگ و جدال ریشه کن شود.

ميفرمايد كه چشمان شما او را خواهند ديد و عظمت و جلال او را ملاحظه خواهيد نمود: او در جلال پدر آسمانی با گروه گروبین و ملانکه مقرّبین خواهد آمد.

در انجیل متی باب ۱۶ آیه ۲۷ و ۲۸ میفرماید:

«پسر انسان خواهد آمد در جلال پدر خویش باتفاق ملائکه خود و در آنوقت هر کس را موافق اعمالش جزا خواهد داد. هر آینه بشما میگویم که بعضی در اینجا حاضرند که تا پسر انسان را نبینند که از ملکوت خود میآید دانقه موت را نحواهند چشید»

(کتاب مقدّس عهد جدید صفحه ۲۸)

در مورد انتظار پیروان حضرت مسیح و اهمیت و عظمت ظهور حضرت بهاءالله مطالب كثير نوشته شده كه در آن روز ملك آئينه مَلكوت و ناسوت جلوه گاه عالم لاهوت خواهد شد. در آن روز جمیع ملل متحد شده کلیه مذاهب مذهب واحد و عالم کون بهشت برین میگردد. در چنان زمانی است که شاعر میگوید

> شود هریک ترا تسبیح خوانی ز صد شکرت یکی ناگفته باشم

اگر هر موی من گردد زبانی هنوز از بیزبانی خفته باشم

حضرت مسیح در انجیل یوحنا باب ۱۴ آیه ۲۸-۳۱ میفرمایند:

«شنیده اید که من بشما گفتم میروم و نزد شما می آیم. اگر مرامحبّت مینمودید خوشحال میگشتید که گفتم نزد پدر میروم زیرا که پدر بزرگتر از من است و الآن قبل از وقوع بشما گفتم تا وقتی که واقع گردد ایمان آورید. بعد از این بسیار با شما نخواهم گفت زیرا که رئیس این جهان می آید و در من چیزی ندارد لیکن تا جهان بداند که پدر را محبّت مینمایم چنانکه پدر بمن حکم کرد همانطور میکنم،

حضرت بهاءالله در لوح احباب ميفرمايند.

«قل هذا يوم فيه تجلّى الرحمن على الامكان طوبي لاهل النظر انه قد ظهر على شأن لايمنعه اعراض معرض ولا يحجبه حجبات الذي بغي على الله و كفر» (آثار قلم اعلى صفحه ۱۰۰)

حضرت ولى مقدّس و عزيزامرالله ميفرمايند؛

«حضرت مسیح این ظهور اعظم را» «رئیس این جهان» و «مُعزّی» و «الذی یبکت العالم علی خطینه و علی برو علی دینونة به توصیف فرموده و همچنین او را «روح الحق فهویر شد کم الی جمیع الحق» و «ولایتکلم من نفسه بل کل مایسمع یتکلم به» و «صاحب الکرم» و «پسر انسان که در جلال پدر ظاهر خواهد گردید «خوانده و به بیان «یرون ابن الانسان آتیا علی سحاب السماء مع قواة و مجد کبیر و یرسل ملائکته مع صوت السافور العظیم جلالت و مرتبتش را ستوده و باین بشارت بزرگ اخبار فرموده که «جمیع ملل حول سریرش مجتمع می شوند»

پس از قریب یکهزار سال که از شهادت حضرت مسیح گذشت اولین تفرقه در دیانت مسیحی شکل گرفت و به دو فرقه ارتدکس به معنی عقیده صحیح و کاتولیک به معنی عمومی منقسم گردید برخی از عقاید آنها بشرح زیر است: فرقه ارتدکس پاپ را رئیس اعظم جامعه مسیحیت نمیدانند و حضرت مریم را در حد قدیسین و مادر معصوم حضرت مسیح دانسته باو احترام میگذارند و فقط خدا را قادر به گذشت از گناهان قبول دارند.

فرقه کاتولیک پاپ و حضرت مسیح هر دو را قادر به بخشش از گناهان قبول دارند و نیز پاپ را معصوم از هر گناه و معصیت شمرده او را رئیس اعظم جامعه مسیحیت میدانند. به تثلیث عقیده دارند یعنی به توحید آب و اِبن و روح القدّس معتقدند و حضرت مریم را قابل پرستش و

عبادت میدانند.

البته در هر دو فرقه وجوه مختلفه دیگری را معتقدند که از اهمیت کمتری برخوردارند. پس از آن دو مذهب فرقه پر شاخه و شعبه پروتستان است که به معنی معترضین بوجود آمد که اعتقاد دارند که انجیل عالی ترین مرجع مسیحیت و مسیحیان است که پاپ و با اکثر اعتقادات هر دو مذهب مخالفند در حال حاضر تعداد جمعیت کاتولیک ۸۵۰ میلیون و پروتستان ۴۴۰ میلیون و ارتدکس ۷۰ میلیون در جهان است.

حضرت عبدالبهاء در خطابهای راجع به حضرت مسیح میفرمایند:

«حضرت مسیح شخصی بود وحید و فرید و این امّم عظیمه را تربیت نمود، این ملل متحاربه را صلح داد وحشیان متمدن شدند و ظالمان خلعت عدالت در برگر فتند. اخلاق عالم انسانی ترقیات فوق العاده کرد از این ثابت شد که مربّی بود و معلم امّم بود. اگر این را انکار کنیم بی انصافی است، (مجموعه خطابات مبار که صفحه ۱۹۶۶)

کتاب مقدّس مسیحیان انجیل است که به کتاب عهد جدید مشهور میباشد که شامل ۴ انجیل بشرح زیر است.انجیل متی، انجیل مرقس، انجیل لوقا، انجیل یوحنا.

حضرت بهاء الله در ايقان شريف ميفرمايند،

«چون نار محبت عیسوی حجبات حدود یهود را سوخت و حکم آن حضرت فیالجمله جریان برحسب ظاهریافت روزی آن جمال غیبی به بعضی از اصحاب روحانی ذکر فراق فرمودند و نار اشتیاق افروختند و فرمودند که من میروم و بعد می آیم و در مقام دیگر فرمودند من میروم و می آید دیگری تا بگوید آنچه من نگفته ام و تمام نماید آنچه را که گفته ام،

(کتاب ایقان صفحه ۱۷)

### ظهور ديانت اسلام وانتظار پيروان حضرت محمّد بظهور حضرت بهاءالله

حضرت بهاءالله ميفرمايند.

«حضرت خاتم انبیاء روح ما سواه فداه از مشرق امر الهی ظاهر و با عنایت کبری و فضل بی منتها ناس را به کلمه مبار که توحید دعوت نمودند و مقصود آنکه نفوس غافله را آگاه فرمایند و از ظلمات شرک نجات بخشند ولکن قوم بر اعراض و اعتراض قیام کردند و وارد آوردند آنچه را که معشر انبیاء در جنّت عُلیا نوحه نمودند،

(مجموعه الواح چاپ قاهره صفحه ۲۷۰)

شبه جزیره عربستان در مغرب و جنوب ایران واقع و از قدیم الایام محل سکونت بادیه نشینان از اقوام مختلف بوده مانند قوم عاد در شمال حضرموت و قوم ثمود بین حجاز و شام و قوم اسرائیل که از احفاد حضرت اسمعیل پسر حضرت ابراهیم که به حجاز و مکه تشریف بردند میباشند. این اقوام بحال بَدوی و صحرانشینی در زمین خشک و بی آب و علف بسر میبردند و شغلشان چرای گوسفندان و شتر و جنگهای داخلی بود که بر قبیلههای یکدیگر حمله نموده آنچه بود به یغما میبردند. اگر چنانچه در محلی چشمه آبی پیدا مینمودند دور آن چادر برپا میکردند و بصورت آبادی گردهم جمع میگشتند مانند مکه که به ام القری معروف شد.

بعد از آنکه حضرت اسمعیل فرزند حضرت ابراهیم با مادر خود هاجر از کلده به مکه آمد خانه کعبه بنا گردید و کم کم آبادانی آن شروع شد و محل استراحت کاروانهای بین یمن و فلسطین گردید. در خانه کعبه بتهای زیادی نگاهداری میشد و معتقد بودند که آنان را بخدا نزدیک میکند. به تدریج تعداد این بتها به ۳۶۰ عدد که نماینده ۳۶۰ قبیله بود بالغ شد. علاوه بر پرستش بتها قربانیهای زیادی تقدیم میکردند و خون آنها را بروی بتها میریختند تا عبادتشان قبول گردد. در میان اقوامی چنین بدوی پیغمبری روحانی مبعوث شد تا این قوم وحشی را که دخترانشان را زنده بگور میکردند از جهل و نادانی نجات بخشد.

در آن ایام قبیله قریش کلیددار و تولیت خانه کعبه را در اختیار داشتند. این تولیت پس از فوت حضرت اسمعیل نصیب قبیله قریش گردید. این مقام در آن قبیله متداول بود تا آنکه این منصب نصیب عبدالمطلب گردید. کوچکترین فرزند عبدالمطلب عبدالله نام داشت که پدر حضرت محمّد بود. نام مادر حضرت رسول آمنه بود. پدر آن حضرت در سفر تجارتی بود که قبل از تولد پیغمبر فوت نمود و آمنه نیز در زمانی که حضرت محمّد بسن ۶ سالگی رسید او نیز فوت نمود

و حضرت محمّد تحت سرپرستی پدربزرگش عبدالمطلب قرار گرفت آن حضرت از سن ۱۲ سالگی به شغل چوپانی مشغول گشت و به امانت و صداقت مشهور و معروف گردید.

پس از آن مشغول تجارت شد تا در سن ۲۵ سالگی با خانم متموله ای از دواج نمود. خدیجه حرم مبارک در موقع از دواج ۴۰ سال داشتند. با این از دواج آن حضرت متمول گردید و یکی از اولادان عمومی خود بنام علی را به خانه خود برد و تحت سرپرستی خود قرار داد. حضرت محمّد علاوه بر ثروت ظاهری به داشتن فضیلت اخلاقی و معنوی و امانت و صداقت در بین مردم مشهور گشت.

حضرت رسول غالب اوقات به کوه حَرّا که در ۳ میلی شهر مکه واقع شده تشریف می بردند و بدعا و مناجات می پرداختند تا اینکه در سن ۴۰ سالگی در ماه رمضان سنه ۶۱۰ میلادی در سال بیستم سلطنت خسروپرویز به کوه مذکور تشریف بردند و در حال نوحه و ندبه ضمیر منیرش بانوار وحی الهی روشن گردید و برسالت مبعوث شد فی الفور نزد خدیجه همسر با وفایش بازگشت و قضیه را به آن بانوی محترم گفت بلافاصله آن عزیز ایمان باو آورد و پس از او حضرت علی که در آن زمان جوانی ۱۰ ساله بود دعوتش را قبول فرمود.

تا مدت ۳ سال عده قلیلی باو گرویدند و باو مؤمن گشتند ولی از همان ابتداء فامیل و اهل قبیله به مخالفت برخاستند و بنای آزار و اذیت گذاشتند. لذا بعد از ۱۰ سال که از رسالتش گذشت ناچار از مکه به مدینه هجرت فرمود تا از شر مخالفین و مزاحمین خلاص گردد ولی وا اسفا که اهل بغض و عناد از پای ننشستند و تا آنجا که مقدورشان بود آن حضرت را در مضیقه و فشار قرار دادند. حضرت بهاءالله آن ایام را چنین تصویر میفرمایند:

«در خاتم انبیاء روح ماسواه فدا تفکر نمائید چون آن نیّر حقیقی باراده الهی از افق حجاز اشراق نمود احزاب اعراض نمودند و بر سَفِک دِم اطهرش قیام کردند. واردشد بر آن حضرت آنچه که عیون ملاء اعلی گریست» (مجموعه الواح چاپ مصر صفحه ۲۷۲)

حضرت محمّد قبله را عوض فرمود و احکام شریعت قبل را تغییر داد و در سال ششم و هفتم رسالت خود نامههائی به سلاطین ایران، حبشه، مصر و روم شرقی مرقوم فرمود و رسولانی به آن دیار گسیل داشت امّا هیچگاه از گزند دشمن در امان نبود و بناچار در پی دفاع از مسلمین وارد جنگهای متعدد گردید که در تمامی آتها پیروز گشت.

حضرت بهاءالله چنين شهادت دادهاند:

«در اوّل امر آن حضرت آن بود که شنیدید چه مقدار اهل کفر و ضلال که علمای آن عصر و اصحاب ایشان باشند بر آن جوهر فطرت و ساذج طینت وارد آوردند. چه مقدار خاشاکها و خارها که بر محل عبور آن حضرت میریختند، (منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله صفحه ۲۵) از مدینه سفری به مکه فرمودند و خانه کعبه را از لوث بتها پاک نموده و دشمنان خود را پراکنده ساختند. قرآن مجید را که حاوی شش هزار آیه در ۱۱۴ سوره است نازل فرمودند و مجموعههای کثیری از احادیث شامل فرمایشات آن حضرت بحا گذاردند و در سال دهم هجرت حضرت علی ابی طالب پسر عم خویش را بجانشینی خود انتخاب کردند و در سن ۶۳سالگی پس از ۲۳ سال بعثت در سال یازدهم هجرت در مدینه صعود فرمودند.

حضرت بهاءالله درباره مقام آن حضرت ميفرمايند؛

«خاتم انبیاء روح ما سوئه فداه در مقام خود شبه و مثل و شریک نداشته اولیاء صلوات الله علیهم بکلمه او خلق شدهاند. ایشان بعد از او اعلم و افضل عباد بودهاند و در منتهی رتبه عبودیت قائم. تقدیس ذات الهی از شبه و مثل و تنزیه کینونتش از شریک و شبیه به آن حضرت ثابت و ظاهر، (مجموعه الواح بعد از کتاب اقدس صفحه ۲۲)

پس از فوت آن حضرت اختلاف در اصحاب پدیدار گشت و تفرقه بین مؤمنین آغاز گردید و خلافت که از آن حضرت امیرالمؤمنین علی علیه السلام بود و آن حضرت او را وصی بر حق خود انتخاب فرموده بود بدست ابوبکر افتاد و حضرت علی به مدت ۲۲ سال خانه نشین گشت و پس از آن مدت به مسند خلافت رسید و به هدایت خلق پرداخت برخی از القاب حضرت علی در آثار مبارکه بهائی از این قرار است. قمر ولایت، سلطان عرصه علم و حکمت، پادشاه کشور ولایت، بدر منیر افلاک و جهد علم و معرفت، عنقای مشرق علم و حکمت، بلبل بستان تمجید عندلیب منیر افلاک و جهد علم و معرفت، طیر هُویه، شاهد مولای متقیان، امیرمؤمنان، وصی شرعی.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند،

«جم غفیری از اُمَم شرقیه هزار و سیصد سال در ظل شریعت محمّدیه تربیت و در قرون وسطی که اهالی اروپا در نهایت درجه توحش بودند قوم عرب در علوم و صنایع و ریاضیات و مدنیّت و سیاست و سائر فنون بر سائر ملل عالم تفوق داشتند. محرک و مربی قبائل بادیة العرب و مؤسس مدنیّت کمالات انسانیه در میان آن طوائف مختلفه یک شخص امی یعنی حضرت محمّد بود»

(مفاوضات مبارک صفحه ۱۹)

حضرت بهاءالله درباره قرآن که کتاب آسمانی دیانت اسلام است چنین میفرمایند:
«شکی نبوده که قرآن من عندالله نازل شده و شکی هم نیست که کلمات الهیّه مقدّس بوده از
آنچه توهم نمودهاند، هر کس تصدیق فرقان ننمود فی الحقیقه مصدّق کتب قبل از فرقان هم نبوده،
حضرت عبدالبهاء در مورد ائمه اطهار میفرمایند: «ائمه اطهار مطالع الهام بودند و مظاهر
فیض حضرت رحمن، حضرت ولی مقدّس امرالله میفرمایند؛

«احبا باید بدانند و معتقد باشند که منشاء امر بهائی اسلام است و شخص بهائی باید اقرار کند که حضرت رسول اکرم مهبط وحی الهی هستند و قرآن کلام الله است و ائمه اطهار معصوم بودهاند. مقام ائمه بسیار بلند و مقدّس است علی الخصوص حضرت حسین «سیدالشهداء» از احادیث آنچه در آثار مبارکه وارد شده صحیح و معتبر است»

و نیز میفرمایند؛

«حضرت رسول اکرم مهبط وحی الهی بودند و مقامشان شامخ و عظیم است. اهل بهاء معتقد به وحدانیّت الهیّه و مقام رسالت رسول اکرم هستند» (حکایت دل صفحات ۱۱۹ (۸۸)

کتاب آسمانی قرآن پس از رحلت پیغمبر جمع آوری و یکی از آنها به عنوان معتبرترین انتخاب گردید و مابقی از بین رفت. پس از صعود حضرت رسول غاصبین خلافت یعنی ابوبکر و عمر و عثمان مدت ۲۲ سال زمام امور را بعهده داشتند تا اینکه نوبت به حضرت علی رسید. مسلمین ابوبکر، عمر، عثمان و حضرت علی را که جمعاً ۳۰ سال خلافت کردند خلفای راشدین گویند.

دیانت اسلام نیز به چند فرقه تقسیم شد که مهمترین آنها فرقه شیعه و سنی است و در سنوات بعد بتدریج به فرقههای متعدد و شعب گوناگون منقسم شد در حالیکه تعداد آنها را به ۲۲ فرقه تخمین میزنند جمعیت مسلمین جهان ۸۱۲ میلیون میباشد که شامل ۶۸۰ میلیون سنی و ۸۲۵ میلیون شیعه است.

در بسیاری از آیات قرآن و احادیث درباره ظهور حسینی و پیدایش روز لقا و آمدن روز خدا اشارت و بشاراتی آمده است و کتب استدلالیه های احبا مملو از این اندارات و بشارات است. مسلمانان جهان از دیر باز توجه باین داشته اند که موعودی باید در آخرالزمان ظاهر شود و عالم را از نکبت و بدبختی نجات دهد و صلح کلی در جهان برقرار نماید و نیز در مساجد و گلدسته های معابد در ایام رمضان در دعای سحر اسم مبارک حضرت بهاءالله را می شنوند ولی به معنی آن و حقیقت آن نرسیده اند.

یکی از علمای عرب می نویسد که آنان که طالب حقیقت رمز اسم اعظمند ملائکه تأیید به سراغشان می آید و به آنها پاکی و تقدس می بخشد و از چشمه مقدّس بهاء که در دعای سحر مذکور است آب کوثر به آنها عطا میفرماید در این مورد و در مورد بشاراتی که در احادیث مروی آمده است باید تفکر و تدبر نمود تا حقیقت آن مکشوف شود.

حضرت ولی مقدّس امرالله در کتاب قرن بدیع راجع به بشاراتی که در کتب اسلامی موجود است چنین مفرمایند:

«حضرت رسول اکرم در قرآن مجید ظهور مبارک را بهٔ دنباء عظیم» تعبیر و آن یوم فخیم را یوم «یأتیهم الله فی ظل من الغمام» و «جاء ربک و الملک صفاً صفاً» و «یقوم الروح و الملائکة صفاً» توصيف فرموده و در سوره مبار که «یس» که به قلب فرقان موسوم و موصوف این ظهور اعظم را به «رسول» ثالثی که لاجل اکمال و اعزاز رسولین سابقین ظاهر گشته ستوده و به بیان «فعززنا همابثالث» توصیف فرموده است و نیز در صفحات همان سفر جلیل این یوم کریم بالقاب مهیمنه «یوم عظیم»، «یوم اللّه»، «یوم القیامة»، «یوم الدّین»، «یوم التغابن»، «یوم الفصل»، «یوم الحسرة» «یوم التلاق»، «یوم»، «قضی الامر» و «نفخ فیه اخری» و «یقوم الناس لرّب العالمین» و «تری الجبال «یوم التلاق»، «یوم»، «قضی الامر» و «نفخ فیه اخری» و «یوم الازقة اذالقلوب لدی الحناجر تحسیها جامدة و هی تمر مرالسحاب» و «یوم الحساب» و «یوم الازقة اذالقلوب لدی الحناجر کاظمین» و «صعق من فی السموات و من فی الارض الا من شاءالله و «تذهل کل مرضعة عمااز صعت و تضع کل ذات حمل حملها» و «اشرقت الارض بنور ربّها و وضع الکتاب و جینی بالنبیّین و الشهداء و قضی بینهم بالحق و هم لا یظلمون خوانده شده است»

در قرآن کریم که کلام الهی است خداوند میفرماید:

«هل ينظرون الا ان يأتيهم الملائكه اوياتي ربّك اوياتي بعض آيات ربّك»

(سوره انعام آیه ۱۵۷ صفحه ۱۵۰)

معنی آنکه: آیا غیر از این انتظار دارید که ملائکه بیاید یا پروردگار تو با بعضی از آیات الهی ظاهر گردد و نیز در سوره عنکبوت آیه ۴ صفحه ۳۹۶ روح القدّس بلسان پیغمبر میفرماید:

«من كان يرجوالقاء الله فان اجل الله لات و هوالسميع العليم»

. یعنی کسی که لقای خدا را طالب باشد بداند که وعده پروردگار در آتیه است او شنوا و داناست. و نیز در سوره عنکبوت میفرماید: (آیه ۲۲ صفحه ۳۹۸)

«والذين كفروا بآيات الله ولقائه اولئك يئسوا من رحمتي و اولئك لهم عداب اليم»

معنی آنانکه به آیات خدا و دیدار لقای او منکرند از رحمت من محروم و گرفتار عدابند.

بدون شک مقصود از لقای خدا مظاهر ظهور او هستند والا خداوند دیدنی نیست بلکه قائم مقامات او هستند که به آنها بشارت داده شده و حتی میفرماید: «والله یدعوالی دارالسلام ویهدی من یشاء الی صراط مستقیم»

حضرت بهاءالله درپاره ایام الله مذکور در قرآن میفرمایند،

«شکی نبوده و نیست که ایّام مظاهر حقّ جلّ جلاله به حقّ منسوب و در مقامی با ایام اللّه مذکور ولکن این یوم غیر ایام است. از ختمیت خاتم مقام این یوم ظاهر و مشهود،

(منتخبات آثار حضرت بهاءالله صفحه ۲۲)

قرآن مجید منبع اسرار و حکم الهی است و آیات آسمانی و احادیث اسلامی همه گواه بر این مدعا است که آن آثار همگی دال بر حقانیت جمال اقدس ابهی است ولی وا اسفا که مردم نادان و بی خبر و نیز علمای جاهل از شنیدن آن نباء عظیم محروم گشتند و پیامش را نادیده گوتند.

آن خبر بزرگ که آنقدر در سورهای مختلف قرآن مجید به آنها اشاره شده بود وقعی ننهادند و خود و اهل عالم را دچار گمراهی و ظلالت نمودند.

حضرت ربّ اعلی در قَیّوم اَلاسماء اشاره به آن آیات در مورد ظهور جمال مبارک چنین میفرمایند:

«يا قرة العين قل انى انا النباء العظيم الذى كان فى ام الكتاب مدكوراً قل اختلفوا الكل فى... و كفى بالله الحق شهيدا، ميفرمايند كه:

ای قرةالعین بگو البته من خبر بزرگی هستم که در سرچشمه کتابها (قرآن) ذکر آن به میان آمده بگو همه مردمان در مورد من اختلاف نظر دارند... شهادت خداوند کافی است.

# بشارات کتب مقدّسه درباره ۲ ظهور در آخرالزمان

حضرت عبدالبهاء در كتاب مفاوضات مبارك ميفرمايند،

مجمیع ملل منتظر دو ظهور هستند که این دو ظهور باید با هم باشد و کل موعود به آنند. یهود در تورات، موعود به رَبّ الجنود و مسیح هستند و در انجیل موعود برجوع مسیح و ایلیا هستند و در شریعت محمّدی، موعود به مهدی و مسیح هستند و همچنین زردشتیان و غیره که اگر تفصیل دهیم بطول انجامد مقصد این است که کل موعود بدو ظهورند که پی در پی واقع شود»

(كتاب محبوب عالم صحفه ٧١)

شاعر والا مقام بهائي حضرت نعيم فرموده:

داده اخبار این ظهور جلیل منذرین و مبشرین ویند

همه انبیاء زرَبَ نبیل همه انبیاء که یی زییاند

تعداد نبوات و اشارات به تحقق دو ظهور پیاپی در آخرالزمان یعنی ظهور حضرت رَبّ اعلی و ظهور اقدس ابهی در صُحف و زبر مقدّسه الهیّه از حد شمارش بیرون است و آنچه که انبیاء سلف بصورت ایماء و اشاره بیان فرمودهاند و یا در اخبار و احادیث منسوب به آن مظاهر ظهور ثبت شده تمامی در استدلالیههای علمای ادیان بخصوص دانشمندان بهائی مندرج گشته

همه پیامبران آسمانی بشارت بظهور دوباره در آینده ایام داده اند بنابر این: هندوها منتظر رجوع کریشنا، بودانیها منتظر ظهور بودای پنجم، زردشتتیها منتظر ظهور شاه بهرام، یهودیان منتظر ظهور رب الجنود، مسیحیان منتظر ظهور ثانی مسیح، مسلمانان شیعه منتظر ظهور قائم موعود حضرت صاحب الزمان و مسلمانان سنی منتظر ظهور روح الله هستند.

در ادوار گذشته چنین اراده الهی تعلق گرفته بود که در هر عصر و زمانی پیغمبری مبعوث گردد تا به هدایت خلق پردازد ولی در این دور بدیع که سرآمد اعصار و قرون است و بفرموده حضرت عبدالبهاء قرن نورانی و عصر یزدانی است مشیت نافذه الهی چنین مقدر گشته بود که دو ظهور پیاپی در مدت قلیلی عالم را بنور خود منور فرماید لذا ظهور حضرت رب اعلی و ظهور جمال ابهی به فاصله کمی از یکدیگر اتفاق افتاد.

هدف غائی و مقصد نهائی هر دو ظهور مبارک یکی است و بشارات و اشارات و اندارات کتب سماوی در مورد هر دو ظهور صادق است. یکی ملقب به ذکر اعظم و دیگری موسوم به نباء اعظم. القاب ذکر اعظم، ذکرالله، ذکر، ذکر اکبر، ذکر الله الاعظم، ذکر الله الکبیر منسوب به

حضرت نقطه اوّلي. القاب نباء اعظم، نباء، نباء عظيم، خبر بزرگ، خبر خوش منسوب به حضرت بهاءالله است.

#### آيات الهي درباره ذكر اعظم حضرت نقطه اولى

حضرت ربّ اعلى در كتاب قيوم الاسماء (تفسير سوره يوسف) ميفرمايند:

«يا اهل الارض و لقد جائكم الذكر من عندالله على فترة من الرسل ليزكيكم و ليطهر كم من الارجاس لايام الله الحق فاتبعوا الفضل من عنده، (منتخباتي از آثار حضرت تعطه اولى صفحه ٢٠)

مضمون آنکه: ای اهل زمین «ذکر» در فترت پیامبر از جانب پروردگار ظاهر شده تا شما را برای ظهور «روز خدا» از آلودگیها پاک و منزه سازد پس خواستار فضل و رحمت او باشید.

ونيز در همان سفر كريم ميفرمايد،

ویا اهل الارض من اطاع و دکرالله، و کتابه هذا فقد اطاع الله و اولیائه بالحق و قدکان فی آخرة من اهل جنة الرضوان عندالله مکتوبا، (منتخباتی از آثار حضرت نقطه ازلی صفحه ۲۸) و همچنین در همان لوح منیع میفرمایند؛

«يا معشر العلماء اتقوا الله في آرائكم من يومك هذا فان، الذكر «فيكم من عندنا قدكان الحق حاكماً وشهيداً» (منتخباتي از آثار حضرت نقطه اولي صفحه ٢٨)

مضمون آنکه ای گروه علماء در آراء خود از خدا بترسید زیرا «ذکر» در بین شماست و از جانب من آمده در حقیقت او شاهد باشید.

این حدیث از حضرت امام جعفر صادق نقل شده است که فرمود «یظهر فیالستین امره ویعلو ذکره»

یعنی درسنه ۶۰ امر او (امر خدا) ظاهر میشود و «ذکر» او بلند میگردد. این حدیث دو رقم آخر سال ظهور را یعنی سال ۱۲۶۰ ظهور حضرت اعلی را مشخص فرموده و به کلمه «ذکر» که از القاب آن حضرت است اشاره فرمودهاند. در قرآن مجید نیز کلمه «ذکر» در آیات بسیاری نازل شده که هم اشاره به ذکر الهی است و هم به نام حضرت قائم موعود اسلام.

حضرت اعلى در قيوم الاسماء ميفرمايند؛

و قالوا المسلمون بالحق ربنًا سمعنان نداء، ذكرالله و واطعناه فاغفر لنا فانك الحق و اليك المصير بالحق مآباً، المصير بالحق مآباً،

مضمون بیان مبارک آنکه: مسلمانان حقیقت جو میگویند که ای خدا ندای «ذکر» ترا شنیدیم و از او اطاعت کردیم گناهان ما را عفو فرما بدرستی که تو حقّی. این اشاره به آیه قرآن است که در سوره ۲ آیه ۲۸۵ فرموده. برای اطلاع بیشتر باید به قرآن کریم مراجعه نمود و سورههای زخرف آیات ۳۶-۴۴ و سوره طه آیات ۱۲۶-۹۲۴ و سوره فصّلَت آیات ۳۹-۴۰-۴۱ مطالعه کرد. آیات الهی درباره نباء عظیم

حضرت بهاءالله در لوحى ميفرمايند،

«قل خافوا الله ثم انصفوا في هذا النّباء الذي اذا ظهر خضع له كل نَباء عظيم. قل يا معشر الجهلاء ان تنكروه باي برهان ثيبت ايمانكم برسل الله من قبل و بما نُزل من ملكوته العزيز المنيع» الجهلاء ان تنكروه باي برهان ثيبت ايمانكم برسل الله من قبل و بما نزول كتاب اقدس صفحه ١٤٥٢)

مضمون بیان مبارک آنکه: بگو از خدا بترسید و درباره این خبر بزرگ بانصاف نظر کنید و در مقابلش سر تعظیم فرو آورید بگو ای گروه نادانان اگر او را انکار نمائید بکدام دلیل انبیاء قبل را تصدیق میکنید و به اثبات میرسانید.

جمال ابهی در سوره وفا میفرمایند:

«ان یا وفا ان اشکر ربّک بما ایدک علی امره و عرفک مظهر نفسه و اقامک علی ثناء ذکر الاعظم فی هذا النباء العظیم» (مجموعه الواح پس از نزول کتاب اقدس صفحه ۱۲)

مضمون بیان مبارک آنست که: ای وفا شکر خداوند را بجای آور که ترا بقبول امرش موفق نمود و به شناسائی مظهر ظهورش دلالت فرمود و به ثناء و تمجید «ذکر بزرگش» قائم و مستقیم نمود. حضرت بهاءالله در لوح اشراقات میفرمایند:

«قل یا اولیائی فی بلادی اسمعوا نصح من ینصحکم لوجه الله انه خلقکم و اظهر لکم مایر فعکم و ینفعکم و علمکم صراط المستقیم و نباه العظیم،

(مجموعه الواح مبار که پس از نزول کتاب اقدس صفحه ۲۰)

مضمون بیان مبارک آن است که: بگوای بندگان پند کسی را که بشما نصیحت میکند گوش کنید، او شما را خلق کرده و برایتان مقام بلند و متفعت بسیار خواسته و شما را براه راست هدایت فرموده و خبر بزرگ بشما داده.

حضرت محمّد در قرآن سوره صاد آیه ۶۷-۶۸ میفرماید «قل هونباء عظیم انتم عنه معرضون»

حضرت بهاء الله در لوح اشراقات ميفرمايند: «قد خلقتم لذكر هذا النّباء العظم»

برای اطلاع بیشتر باید به آیات قرآنی سوره فاطر آیه ۲۴ و سوره سبا آیه ۲۸ و سوره فرقان آیه ۵۸ و سوره سجده آیه ۲-۴ نیز مراجعه نمود. و نیز به آیات کثیری در این دور بدیع و همچنین به کتاب مقدّس انجیل متی فصل ۴ آیه ۴۳ و انجیل مَرقّس فصل ۱۸-۱۹ و به اشعیاء نبی فصل ۶۱ آیه ۱-۲ و بسیاری از احادیث و روایات در اسلام مراجعه نمود. با همه تاکید و بشاراتی که در کتب مختلفه ادیان به دو ظهور پیاپی گشته معالوصف اکثر پیروان ادیان مختلفه راه خطا پیمودند و گرفتار اوهام و تردید شدند در نتیجه منکر دو ظهور اعظم در این دور بدیع گشتند. آنچه که از متون و مندرجات تاریخ عالم استنباط میگردد آنست که حیات اجتماعی بشر و استعدادات فطری او در این قرن فرق فاحشی نموده بطوریکه اسرار نهان آشکار شده و کشفیات بسیاری در همه زمینه ها پدید آمده و اختراعات مفیده به منصه ظهور رسیده است.

محققین و دانشمندان باین نکته توجه دارند که تا قبل از سال ۱۸۴۴ میلادی یعنی سال ظهور طلعت اعلی فقط ۲۰ فقره اختراعات مهم انجام گرفته بود ولی از آنسال تا ۱۵۰ سال بعد ۹۰ فقره صنایع بدیعه و اختراع جدید کشف گشته و راه برای مخترعین و کاشفین هموار شده.

حضرت عبدالبهاء در مورد این جهش سریع میفرمایند؛

«شکر کن خدا را که در چنین قرنی به عالم وجودی آمدی که قرن حقیقت است و عصر حضرت احدیت. ابواب گشوده و حجبات دریده و اوهام متلاشی گشته حتی علوم و فنون مدای بدرجهای رسیده که یک طفل بیشتر مطلع از فلاسفه قبل است. مثلاً یک طفل الان در جبر و حساب از اقلیدس ماهرتراست» (مکاتیب مبارک جلد ۳ صفحه ۳۰۸)

یکروز پس از اظهار امر حضرت نقطه اولی در مدینه طیبه شیراز یعنی روز ۲۴ می سال ۱۸۴۴ میلادی واقعه مهمی در جهان رخ داد و عصر نوین بشریت آغاز گشت و آن مخابره اولین تلگراف رسمی در تاریخ انسانها بود که آقای ساموئل موریس مخترع دستگاه نخستین پیام که (خدا چه کرده است) اشاره به سفر اعداد باب ۲۳ آیه ۲۴ کتاب مقدس عهد عتیق صفحه ۲۴۲ است از شهر واشنگتن به شهر بالتیمور فرستاد.

مطبوعات جهان آن روز را سرآغاز پیشرفتهای جدید در زمینههای علمی و فنی دانستند. فی الواقع مبداء تاریخ بدیع از آن روز آغاز گردید.

حضرت دانیال نبی در باب ۱۲ آیه و ۴ و۵ کتاب خود مینویسد:

«اما تو دانیال کلام را مخفی دار و کتاب را تا زمان آخر مهر کن، بسیاری به سرعت تردد خواهند نمود و علم افزوده خواهد شد» (کتاب مقدس عهد عتیق صفحه ۱۳۰۹)

این پیشگوئی و بشارت به سیر ترقی و پیشرفت علم و صنعت و تعالی فکر و زندگانی اجتماعی بشر پس از دوظهور پیاپی یعنی ظهور مستقل حضرت رب اعلی و ظهور کلی جمال اقدس ابهی میباشد. تاریخ نشان میدهد که تا قبل از سال ۱۸۴۴ پیشرفتهای همه جانبه به آرامی و کندی انجام میگرفته است ولی جهش فوق العاده آن تُرقیات بعد از ظهور حضرت باب بوده است.

آنچه که از مطالعه دقیق دائرةالمعارفها و کتب علمی بدست می آید آنست که در طول

تاریخ ۶۰۰۰ هزار ساله تعداد تقریبی ۲۰۰ اختراع مهم و اساسی انجام گرفته که ۱۶۱ اختراع بعد از ظهور حضرت نقطه اولی بوده و فقط ۳۹ فقره مربوط به قبل از سال ۱۸۴۴ می باشد. البته این ارقام چنانچه ذکر شد مربوط به اساسی ترین آنها بوده والا (ادیسن) مخترع لامپ به تنهائی ۲۶۰۰ اختراع بنامش ثبت شده است. این مقایسه از آن جهت است که جهش سریع و قوس صعودی اختراعات و اکتشافات در همه زمینه ها در عرصه تمدن اعم از علمی فرهنگی، اجتماعی، سیاسی، ادبی، فکری و اقتصادی در این قرن بدیع یدیدار گشته است.

این نیست مگر از عنایات حق تعالی و برکت و عظمت و جلالت این دو ظهور پی در پی. حضرت عبدالبهاء درباره این مقایسه و جهش سریع در این قرن میفرمایند:

ملاحظه کنید که دائره علوم و فنون در این عصر چقدر اتساع یافته و صنایع و بدایع عجیبه چگونه جلوه نموده و قوای فکریه چگونه ترقی کرده و اختراعات عظمیه چگونه بظهور آمده. این عصر حکم صدعصر دارد یعنی اگر آثار صدعصر را جمع نمائی آثار این عصر را نیز جمع نمائی آثار این عصر تفوق بر آثار صدعصر دارده (کتاب محبوب عالم صفحه ۶۶)

حال باید مطمئن شد که اینهمه اسباب و آثار و اختراعات مهم و اساسی از برکت ظهور حضرت رب اعلی و حضرت بهاءالله بوده است زیرا که در کلیه صُحف و زُبر الهی به چنین ایّام خوشی وعده داده شده و بفرموده حضرت عبدالبهاء جمیع ملل عالم منتظر بودند که این دو ظهور پیایی واقع گردد.

روایتی است از قول حضرت رسول اکرم در کتاب بحارالانوار که فرموده اند اگر از دنیا فقط یک روز باقی مانده باشد آن روز را خداوند چنان طولانی میکند که فرزند من مهدی ظاهر شود و بعد روح الله پشت سر او نماز گذارد و عظمت سلطنت او شرق و غرب را احاطه کند تا اینکه در آخر زمان زمین بنور خدا روشن گردد و (اشرق الارض بنور ربها). در آن روز ظهوری جهانگیر همه عالم را پر از عدل و داد خواهد نمود، گرگ با بره، پلنگ با بزغاله، گاو با خرس، شیر با طفل بطور مسالمت آمیز معاشر خواهند گشت و جهان از معرفت یزدان پر خواهد شد.

اهل بهاء معتقدند که با ظهور حضرت رب اعلی و جمال اقدس ابهی دوره آخر الزمان فرا رسیده و طلیعه برقراری ملکوت خدا بر روی زمین فراهم گشته و وعدههای صریح جمیع انبیاء بدو ظهور تحقق یافته.

حضرت عبدالبهاء موقعی که در شیکاگو تشریف داشتند پیامی برای عالم انسانی توسط یکی از جرائد فرستادند: در این مقام قسمتی از آن پیام ملکوتی زیب این اوراق میگردد:

«هوالله الحمدالله قرون ظلماني گذشت، قرن نوراني آمد. الحمدلله آثار اوهام و تقاليد

زائل شد و عقول و افكار بشر توسيع يافت. اختراعات تَجدّد جست، علوم و فنون تَجدّد يافت. مشروعات تَجدّد حاصل نمود اكتشافات تَجدّد جست، جميع اشياء تَجدّد يافت. قوانين عالم تَجدّد پيدا نمود لهذا اقتضا چنان بودكه آئين الهي نيز تَجدّد يابد... پس بشارت باد كه شمس حقيقت تجلّي نمود. بشارت باد بشارت كه نورانيّت آسماني آفاق رااحاطه كرد. بشارت باد بشارت كه ابواب ملكوت مفتوح گرديد. بشارت باد بشارت كه آهنگ ملاء اعلى بلند شد بشارت باد بشارت كه نفتات روح القدّس حيات بخش است و عالم انساني در تَجدّد،

بشارات مُنزله حضرت ربّ اعلى بظهور حضرت بهاء الله و انتظار بابيان حضرت نقطه اولى در خصوص ظهور من يظهره الله ميفرمايند.

«آثار ظهور حقیقت در هر ظهور تحفه ایست من قبل الله از برای او در ظهور بعد... همین قسم آنچه در بیان متکّون شود از شنون محبوبه تحفه ای است از قبل نقطه بیان بسوی من یظهره الله که ظهور اخرای نقطه بیان باشد و همین عزّ و فخر کلّ را بس است که او قبول کند نفسی را یا شیئی را بذکر انتساب بخود»

بشارات و اشارات مربوط بظهور جمال اقدس ابهی در آثار و کتب مقدّسه ادیان گذشته و وعدههای مسطور در احادیث نسبت به آیات نازله از جانب حضرت نقطه اولی درباره ظهور کلی الهی و مظهریت حضرت بهاءالله بسیار قلیل است و آنچه که گفته شده اکثراً به رَمز و اشاره میباشد ولی آثار نازله حضرت باب شامل کلیه آیات مُنزله از قلم مبارک است. چنین ادعائی مبتنی بر این حقیقت است که حضرتش در تمام کتب و رسائل خویش فقط یک منظور و مقصود را مُذنظر داشته اند و آن آگاه کردند اهل بیان به طلوع قریب الوقوع جمال قدم و اسم اعظم است تا با بیان مانند پیروان ادیان سَلَف از شناسائی او محروم نگردند. این آثار بقدری زیاد است که در هیچ عهد و عصری سابقه نداشته است.

حضرتش در کتاب بیان میفرمایند:

«کل بیان ظهور نقطه است و نقطه مقام مشیّت ظهور الله است و کل راجع میگردد به من یظهره الله زیرا که اوست که کل بیان و من فیه راجع باو میگردد به منتهای خضوع و غایت خشوع» یظهره الله زیرا که اوست که کل بیان و من فیه راجع باو میگردد به منتهای خضوع و غایت خشوع» (بیان فارسی باب ۸ واحد ۳ صفحه ۸۴)

بدون شک هیچ مُبَشری چنین تحذیری نفرموده و چنین آمادگی برای قبول رسول بعدی فراهم ننموده است چنین پدیدهای حیرتانگیز در تاریخ ادیان عالم بینظیر بل بیسابقه است. باید گفت که کتاب بیان حضرت نقطه اولی چه از نظر تاکید و چه از نظر لحن انذار و همچنین از لحاظ وضوح مطالب بیهمتا و یکتا است. چه که جای تامل و محال تردد برای هیچیک از بابیان باقی نگذاردند و مطالب بیهمتا و یکتا است. چه که جای تامل و محال تردد برای هیچیک از بابیان باقی نگذاردند و راهی برای شک و تردید و چون و چرا نگشودند بلکه بصراحت تام ادعا فرمودند که هر کس من یظهره الله را شناخت خدا را شناخت و هر کس به لقای او فائز گردید به لقای پروردگار نائل شده است.

حضرت رب اعلی باین روشنی و واضحی در کتاب بیان میفرمایند،

«هر كس لقاء من يظهره الله را درك نمايد لقاء الله را درك نموده و فائز بلقاى رب شده اگر

مؤمن به او باشد... و هر کس لقاء من يظهره الله را مُقترن به لقائي نمايد يا آنکه از برای او عدل يا کفويا شبه ياقرين و مثالي در لقاء او يا آنچه ما يوصف به است دهد او را نشناخته و لايق ذکر نباشد، کفويا شبه ياقرين و مثالي در لقاء او يا آنچه ما يوصف به است دهد او را نشناخته و لايق ذکر نباشد، کفويا شبه ياقرين و مثالي در لقاء او يا آنچه ما يوصف ۲۸ (بيان فارسي باب ۲ واحد ۳ صفحه ۸۲)

حضرت نقطه اولی در کتاب بیان فارسی به نام حضرت بهاءالله آبار و عنوان مظهره الله ۲۱۲ بار تکرار فرموده و در برخی از آثار و آیات مُنزله به عنوان شجر حقیقت، شمس حقیقت، شجر و نظائر آن ذکر فرموده است. آنهمه اشارات ابلغ از تصریح به ظهور نزدیک حضرت بهاءالله بدان جهت است که عذر و بهانهای در یوم ظهور نماند میفرمایند «قصد شده که اطاعت کنند من یظهره الله را که او بوده مُنزل بیان قبل از ظهور خود» و بدین صورت با وضوح تمام نام مبارک حضرت یهاءالله اشاره میفرمایند:

«ظهور الله در هر ظهور که مراد از مشیّت اولیّه باشد بهاء الله بوده و هست که کل شیئی نزد بهاء اولا شیئی بوده و هستند» (بیان دارسی باب ۱۵ واحد ۳ صفحه ۹۸)

و همچنین،

«طوبی لمن ینظر الی نظم بهاءالله ویشکر ربه فانه یظهر و الا مّرد له من عندالله فی البیان، (بیان فارسی باب ۱۶ واحد ۲ صفحه ۱۰۱)

ذکر این نکته ضروریست که در باب ۴ از واحد ۵ صفحه ۱۵۷ همان سفر کریم نیز نام حضرت بهاءالله آمده است و نیز در بیان عربی نام مبارک ثبت گردیده؛

معلیک یابهاءالله ثم اولی قرابتک ذکر الله و ثنائه کلی شینی فی کل حین و قبل حین و بعد حین و بعد حین و بعد حین و بخانچه از قبل اشاره گشت تمامی کتاب مستطاب بیان مشحون از اشارات و بشارات مخصوصه بظهور حضرت بهاءالله است اینگونه انذارات تأویل ناپذیر در کلیه آثار مبارک بچشم. میخورد توان گفت که کتاب بیان بشارت نامه ایست بظهور جمال مبارک...

حضرت ولی مقدّس امرالله در لوح قرن در مورد این آیات و آثار چنین میفرمایند:

محضرت اعلى در احیان سجن ماکو و چهریق احیانیکه از لحاظ طلوع مواهب و تائیدات الهیّه و نزول آیات و بیّنات و رحمانیّه در اعلی ذروه جمال و کمال و از نظر شدائد و مصائب از تلخترین و مظلمترین دقایق حیات مبارک بشمار میرفت چون ایام شهادت خویش را نزدیک یافت... به تدوین احکام و تشریع حدود و نزول ادعیه و اذکار و صدور رسالات و خطابات که چون سیل از قلم مبرکش مُنَهمِر میشد... این وعود و اشارات را در سراسر کتاب بیان فارسی که مخزن احکام و اوامر دور بیان است در موارد لاتحصی و تحت الفاظ و عبارات شتاذکر فرمودند... گذشته از اشارات و بشاراتی که در مُتون کتب و الواح و بُطون صُحف و آثار طلعت اعلی راجع بظهور من یظهره

الله مذکور و مستور است آن حضرت اصحاب اولیه را نوعی تربیت فرمودند که پیوسته منتظر و مترصد استماع ندا باشند. حتی بعضی را با بیانات شفاهیه خویش مطمئن فرمودند که در ایام حیات بدرک ظهور موعود موفق خواهندشد»

(قرن بدیع صفحات ۸۱-۸۸)

حضرت رب اعلی برای اینکه توجه بابیان را به شخص دیگری غیر از حضرت بهاءالله که در آنزمان که مرجع همگان بودند معطوف فرمایند میرزا یحیی برادر خود را مرجع اسمی تعیین فرمودند تا انظار متوجه هیکل مبارک نباشد.

حضرت ولی امرالله در این مورد میفرمایند:

«حضرت باب در الواح و آثار مقدّسه بهیچ وجه ذکر جانشین و وصی نفرمودند و از تعیین مبیّن کتاب خودداری نمودند زیرا بشارات و وعود مبار که نسبت بظهور موعود بدرجهای روشن و صریح و دور مبارک بقدری کوتاه و محدود بود که بهیچ وجه به تعیین وصی و یا مبیّن کتاب احتیاج نمی رفته

حضرت عبدالبهاء در کتاب مقاله شخص سیاح صفحات ۶۸-۶۹ مطالبی باین مضمون میفرمایند که چون هیجان علماء و ارکان دولت بالا گرفت حضرت بهاءالله با ملا عبدالکریم قزوینی که رکن اعظم و یکی از اشهرترین علما و مورد عنایت و اطمینان آن حضرت بود مشورت فرمودند و میرزا یحیی را بعنوان مرجع اسمی بابیان معرفی کردند حضرت باب در آثار مبار که خویش نسبت به حضرت بهاءالله نهایت تکریم و توقیر را بجا آورده القاب زیادی در نعت و ستایش آن حضرت بکار بردهاند از آن جمله: بقیة الله، ساذج روح، سیدالاکبر، النور المهیمن الحمراء، مالک غیب و شهود، من یظهره الله، و یگانه منظور و مطلوب حقیقی خود و کافه مظاهر مقدّسه، پس از شهادت حضرت اعلی آنانکه یحیی را مرجع و قائد خویش می پنداشتند بطلوع و ظهور جمال قدم بی اعتنا باقی ماندند که آنان را آزلی گویند یکی از دلائلی که آنان را محروم نمود ذکر دو کلمه غیاث و مستغاث مذکور در کتاب بیان بود که ظهور من یظهره الله را در طی ۱۵۱۱ و ۲۰۰۱ تصور کردند.

حضرت ازلیها با عنوان این دو کلمه از قبول بایمان حضرت بهاءالله سرباز زدند زیرا بحساب آنها موعود بیان باید در سال غیاث و مستغاث ظهور نماید. قبلاً در فصول گذشته ذکر شد که در قدیم برای بیان محاسبات و حتی اسم اشخاص از حروف ابجد استفاده میشد با محاسبه با حروف آبجد یا حروف جُمل کلمات غیاث و مستغاث میشود. غیاث - غ ۱۵۰۰، ی - ۱۸۱۰-۱، ث ۵۰۰ جمع ۱۵۱۱

مستغاث - م ۴۰، س - ۶۰، ت - ۴۰۰، غ - ۱،۱۰۰۰، ث - ۵۰۰ جمع ۲۰۰۱

بدین خیال که موعود بیان باید در سال ۱۵۱۱ یا ۲۰۰۱ ظهور فرماید از قبول امر امتناع ورزیدند. توجه باین بیان حضرت نقطه اولی فرمائید که فرموده،

«قسم بدات اقدس الهی جل وعزّ که در یوم ظهور من یظهره الله اگر کسی یک آیه از او شنود و تلاوت کند بهتر است از آن که هزار مرتبه بیان را تلاوت کند ، (بیان فارسی باب ۸ واحد ۵ صفحه ۱۶۳) و نیز فرموده :

«بدان که در بیان هیچ حرفی نازل نشده مگر آنکه قصدشده که اطاعت کنند من یظهره الله را که او بوده مُنزل بیان قبل از ظهور خود»

(بیان فارسی باب ۸ واحد ۵ صفحه ۱۶۲)

بالاخره با وجود احتیاج به سالهای غیاث و مستغاث باید اعتراف نمود که اکثر بابیان در همان سال اول ظهور ایمان آوردند و از مال و منال و از مسند و منبر گذشتند و جان خود را قربانی نمودند. شاهد این مدعا مستشرق انگلیسی پروفسور ادوارد برون است که در کتاب نقطةالکاف که سعی نمود ادعای ازل را مبنی بر جانشینی حضرت اعلی بر حقّ بداند نوشته با وجودی که ازلیها منتظر سالهای غیاث و مستغاث بودند ولی اکثر بابیها به حضرت بهاءالله ایمان آوردند.

حضرت باب که خود مبشر بظهور آتیه و باب ورود بظهور من یظهره الله بودند از یک طرف حائز مقام شامخ مظهریت مستقل الهی و از طرف دیگر دارای رتبه مبشریت حضرت بهاءالله را داشتند. آن حضرت در سن شباب بر امری قیام فرمودند که مغایر و مخالف عقیده و ایمان مردم آن دوره بود و با وجودی که قاطبه مردم ایران از عالم و جاهل فقیر و غنی رعیت و سلطان همه بر علیه آن طلعت ازلی قیام نمودند ولی آن جوهر عصت و طهارت بر امر خود چنان ایستادگی فرمود که کل شهادت بر شجاعت و استقامت او دادند حضرت بهاءالله قسم یاد میفرمایند که اگر «کسی فکر و خیال چنین امری نماید فی الفور هلاک شود» مگر آنکه اراده و مشیت خدا بر نصرت و حمایتش تعلق گرفته باشد و یا آن که فیوضات الهی شامل حالش شده باشد و اشاره میفرمایند که اگر قلبهای عالم را در قلب کسی جا دهی هرگز قدرت اظهار چنین امری ننماید.

حضرت بهاءالله در کتاب بدیع درباره اثبات و حقانیت مبشر اعظم خود حضرت رب اعلی چنین میفرمایند:

«شماو كلّ من في السموّات والارض جميعاً بدانيد بانّا كنّا موقناً معترفاً مدعنا ناطقا ذا كراقا للا منادياً مضجاً مصرفاً مصحاً متكلماً مبلغاً معجاً با على الصوّت بانه هوربّ الاعلى و سدرة المنتهى و شجرة القصوى و ملكوت العلى و جبروت العما و لاهوت البقا و روح البهاء و سرّالاعظم و كلمة الاتّم و مظهر القدم و هيكل الاكرم و زمز المنمنم و ربّ الامم و البحر الملتطم و كلمة العليا و دّره الاولى و صحيفة المكنون و كتاب المخزون جمال الاحديّه و مظهر الهويّه و مطلع الصمدّية لولاه ما ظهر الوجود و ما عرف المقصود و ما برز جمال المعبود تالله باسمه قد خلقت السمّاء و مافيها و الارض، و فوالله لو نصفه الى آخر الذى لا آخر له لن يسكن فوادى من عطش حبّ ذكر اسمائه و صفاته فكيف نفسه المقدّس العزيز الجميل و شما شاهد و گواه باشيد همين لوح را بهر نفسى از نفوس معرضه كه بخواهيد بنمائيد مرخصّيد،

### جلالت وعظمت ظهور جمال قدم واسم اعظم

حضرت ولى مقدّس امرالله درباره مقام و منزلت حضرت بهاءالله ميفرمايند:

وحضرت بهاءالله بنفسد المهيمنة على الكائنات راجع به عظمت امر وامتناع ظهور مقدّس خويش ميفرمايد وقد ظهر من طاف حُوله نقطة البيان، و نيز ميفرمايد واگر اليوم كل من في السموات والارض حروف بيانيه شوند كه بصد هزار رتبه از حروفات فرقانيه اعظم و اكبرند و آثل من آن در اين امر توقف نمايند از معرضين عندالله محسوبند و از حرف نفي منسوب،

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۱۲)

سیدکاظم رشتی عالم جلیل و یکی از نورین نیرین در زمان حیات خویش به شاگردان خود میفرمود که پس از من قائم ظهور خواهد کرد و پس از شهادتش موعود کل امم یعنی (حضرت بهاءالله) در عالم امکان ظاهر خواهد شد و تاکید مینمود که بعد از قائم قیوم ظهور میکند و در نوشتجات خود به کلمه (بهاء) نیز اشاره کرده است. آن بزرگوار در اواخر ایام حیات میفرمود که اسرار و رموز کتب شیخ احسائی در زمان آن کوکب دُری تفسیر و تبیّن خواهد شد و پیوسته میگفت که آن یوم بمنزله تاج اعصار و قرون است و عمل پاکی که در آن ایّام از شخصی ظاهر گردد دهور و اعصار و اعقاب به اجر جزیل مفتخر و متباهی خواهد شد. حضرت عبدالبهاء مانند حضرت اعلی به همان انسجام و تاکید در بیان اهمیّت ظهور سلطان سلاطین در الواح خود اشاره فرمودهاند.

حضرت مولی الوری در مورد ظهور آب آسمانی خود و عظمت آن یوم میغرمایند،

مقرنها بگذرد و دَهرها بسر آید و هزاران اعصار منقضی شود تا شمس حقیقت در برج اسد و خانه حَمَل طلوع و سطوع نماید، و نیز میفرماید «اولیاء پیشیئیان چون تصوّر و تخطر عصر جمال مبارک می نمودند منصعق میشدند و آرزوی دقیقه میکردند، و نیز میفرمایند «جمیع اولیاء در اعصار و قرون ماضیه گریان و سوزان آرزوی آنی از ایام الله را مینمودند و در این حسرت از این عالم افانی به جهان باقی شتافتند،

حضرت عبدالبهاء در پاریس با حضور ۲۰۰ نفر از احباب و غیره درباره عظمت ظهور جمالقدم فرمودند

در جمیع کتب الهیّه از جمیع ملل روزی موعود است که آن روز جمیع بشر در امن و امان راحت خواهند بود و عالم انسانی اتحاد و اتفاق حاصل خواهد نمود. نزاع و جدال نخواهد ماند.

جنگ و حرب نخواهد بود. جمیع ملل باهم ارتباط خواهند یافت و وحدت عالم انسانی جلوه خواهد کرد. حال ملاحظه می کنیم که آن روز صبحش دمیده است. پرتو بارقه اش در آفاق منتشر گشته. در عالم بشریک هیجان عظیم حاصل شده» (مجموعه خطابات مبارک صفحه ۲۰)

بنابر این حضرت بهاءالله، مظهر ظهور الهی برای این عصر نورانی و قرن یزدانی هستند و برای تجدید حیات بشر و ایجاد خلق جدید و صنع بدیع مبعوث گشته اند. با ظهور حضرتش عالم هستی به خلعت جدید مزین و عالم کون به نورانیّت الهی روشن و منیر گشت. تعالیم حضرت بهاءالله عالم انسانی را در راه ترقی و تعالی به پیش میبرد و به مرحله بلوغ میرساند. با این ظهور بدیع تحولات اساسی و مهمی در جهان رخ داده و تغییرات محسوسی در جریان و نبضان مشاهده میگردد. توان گفت که قوای مکنونه ای در جهان بوجود آمده و نیروی عقلانی و فکری بشر بقدری قوی شده که در چند قرن گذشته تصوّر آنهم نمی رفت. به شهادت مبارک روز روز دیگر شده و ایام ایم دیگر.

حضرت بهاءالله در این تحولات چنین میفرمایند:

«بگو ای عباد امروز روز دیگر است، لسان دیگر باید تا قابل ثنای مقصود عالم شود و عمل دیگر باید تا مقبول درگاه گردد، جمیع عالم طالب این یوم بودند که شاید موفق شوند به آنچه لایق و سزاوار است طوبی از برای نفسی که امورات دنیا او را از مالک الوّری منع ننمود»

(كتاب خلق جديد و صنع بديع صفحه ۵۶)

این نکته قابل توجه است که اگر چه حضرت بهاءالله اعظم ظهور کلی الهی بودند ولی هیچگاه مدعی آن نیستند که ممتاز از انبیای قبل هستند بلکه اشاره میفرمایند که بشر در سیر تکاملی خود در این عصر به مرحله بلوغ رسیده و باقتضای این عصر بلوغ است که چنین ظهوری عظیمی را ایجاب کرده و چنین سطوع و طلوعی به جهانیان عرصه گردیده. در حقیقت میفرمایند که با ظهور شمس حقیقت تقلیب قلوب گردیده و نفوس آمادگی بیشتری برای درک حقایق پیدا کرده اند.

جمال قدم و اسم اعظم باین بیانات دُریات ناطق:

«قل هذا لحن الله ان انتم تسمعون، و هذا مطلع وَحى الله لو انتم تعرفون، و هذا مشرق امرالله لوانتم توقنون، و هذا مبدء حكم الله لو انتم تنصفون، هذا لهوا سر الظاهر المستور لو انتم تنظرون، قل يا ملاء الانشاء دعوا ما عندكم باسمى المهمين على الاسماء و تغمسوا في هذا البحر الذى فيه سُتِرَ لئالى الحكمة و التبيان و تموج باسمى الرحمن....

(منتخبات آثار حضرت بهاءالله صفحه ٣٠)

مضمون بیان مبارک آنست که، این ندای الهی است اگر شما گوش دهید. مطلع وَحی آسمانی است اگر به عرفانش مؤمن گردید. این سرچشمه اوامر الهی است اگر انصاف به خرج دهید و سرّ پنهان و آشکار است اگر به آن ناظر باشید. ای اهل عالم باسم من که مهمین بر تمام اسماء است آنچه دارید ترک کنید و در این بحری که بنام بخشنده من مواج و در اعماقش جواهر حکمت و بیان مکنون است غوطهور شوید. این چنین تعلیم میدهد شما را کسی که نزد او ام الکتاب است.

حضرت عبدالبهاء در مورد اثر ظهور حضرت بهاءالله در عالم ميغرمايند:

وقتی ندای الهی بلند گردید حیاتی جدید بر هیکل عالم دمید و روحی بدیع بر جمیع خلائق افاضه فرمود به همین دلیل عالم عمیقاً به هیجان آمد و قلوب و وجدان نفوس تحرکی جدید یافت. عنقریب آثار این خلق بدیع ظاهر شود و خفتگان از خواب غفلت بیدار گردند،

(جلوه مدنيّت جهاني صفحه ۲۰)

برای اینکه به عظمت و جلالت و رفعت مقام حضرت بهاءالله پی بریم و تا حدودی به بشارات و انذاراتی که از لسان مظهر ظهور کلی الهی درباره این امر اقدس بیان شده آگاه شویم باید توجه باین آیات نمائیم:

«هیچ ادراکی سبقت نیابد بر کیفیت ظهور او و هیچ عرفانی احاطه ننماید بر کمیّت امر او، و نیز میغرمایند:

«آنچه در این ظهور امنع اعلی ظاهر شده در هیچ عصری از اعصار ظاهر نشده و نخواهد شد. و نیز میفرمایند:

«تالله الحق أن الامر عظيم عظيم هذا كلمه كررناها في اكثر الالواح لعل تينبه بها العباد»

مضمون کلام خدا آنکه: شهادت میدهم به بزرگی و عظمت این ظهور که احدی به آن پی نبرده و نبرد کراراً در الواح باین امر شهادت دادهایم شاید ناس از خواب غفلت بیدار شده متنبه گردند.

چنانچه از بیانات الهی استنباط میشود خداوند عالمیان جهان هستی را برای چنین روزی آفریده و عالم کون را به جهت چنین ایامی خلق فرموده تا موطی اقدام جمال مبارک گردد و مقر عرض سلطان سلاطین قرار گیرد. هر چند که عرفان مقام انبیاء و کیفیت ظهورشان بر بشر پوشیده است و اسرار وجود مبار کشان گما هُوحَقه بر ما مجهول و مستور است ولی آیاتی از آن رسولان خدا نازل میگردد که تا حدودی بفهم ما نزدیک است و با وجودیکه طیر خیال ما به ساحت اعلایشان راهی ندارد و بفرموده مبارک «احدی از اصل امر آگاه نه» و «مظاهر قبل هیچیک بر گیفیت این

ظهور به تمامه آگاه نه ، ولی تا آنجا که استعداد و قابلیت فهم ما اجازه می دهد با تشریح و تبیّن آنها به آگاهی ما می افزایند. و قلب و روحمان را به آن بشارات شاد و خرسند میفرمایند.

حضرت بهاءالله در این مورد میفرمایند،

«امروز عالم بانوار ظهور منور و جمیع اشیاء به ذکر و ثنا و فرح و سرور مشغول، در کتب الهی از قبل و بعد بیاد این یوم مبارک عیش اعظم برپا. طوبی از برای نفسی که فائز شد و به مقام یوم آگاه گشت، (ظهور عدل الهی صفحه ۲۶۲)

زمانی که سلطان جلال بر عرش ظهور مستوی گشت و مکلم طور باحسن جمال بر شجره طور استقرار یافت و ندای روح الامین ازمکمن لاهوت بر سدرة المُنتهی عالم هستی مسموع شد و میقات موعود جمیع انبیاء در رسید جمال قیوم نقاب از وجه صبیحش برانداخت و به جمیع اسماء الحُسنی در نهایت جلال جلوه نمود سطوع انوار جمالش که از انظار مخفی و مستور بود بیک باره افاضه به عالم امکان بخشید و عیش ملاء اعلی و جشن کروبیان آغاز گردید و روح جدید و صنع بدیع نمودار شد و حقانیّت ظهورش برملا گشت.

جمال قدم و اسم اعظم آن ایام را چنین توصیف میفرمایند:

«یوم یومی است که جمیع نبین و مرسلین از جانب رب العالمین کل را بشارت به آن داده اند و همچنین بظهور مکلم طور، برهان کلیم به عصا ظاهر و برهان این مظلوم به قلم باهر. حضرتش با یک عصا بر آسیاف عالم زد و این ظهور با یک قلم بر جمیع اَمَم. و در مقام دیگر برهان کلیم تورات بوده و دلیلی که از حضرت مسیح باقی مانده اوراق انجیل بوده و هست و حجّت باقیه حضرت خاتم کتاب فرقان که فارق بین حقّ و باطل است.

سبحان الله حال معادل کتب سماوی از قبل و بعد نازل و مشهود. ظاهر شد آنچه که هر صاحب بصری شهادت داده براینکه شبه و مثلی نداشته و ندار د و معذلک قوم از مراد الهی محجوب و از رَحیق مختوم محروم،

نظم بدیع حضرت بهاءالله در حال حاضر در مرحله بنیان گذاری در پهنه گیتی است و تعداد مؤمنین به آن حضرت نسبتاً قلیل. امّا نقشه الهی که منبعث از اراده و مشیّت خداوند است بدون شک ضامن پیروزی و موفقیت امرش می باشد، نقشه الهی بسرعت رو به پیشرفت است و نظم پوسیده و کهن امروزی در حال زوال و نابودی.

تمام حوادث و انقلاباتی که رخ میدهد تحت ناثیر و نفوذ همین نقشه الهی است. این رنج و عقاب عظیم که بر بشر کره ارض مستولی گشته در اثر رد و انکار مظهر ظهور الهی است و بدون شک قهر و غضب خدا آنان را که موجب این غفلت شده اند فرا خواهد گرفت زیرا میفرمایند و نظر

به عصیان اهل عالم وخطاهای واقعه در آن و مصیبات وارده بر اصفیاء و اولیاء جمیع مستحق هلاک بوده و هستنده امّا همین تشنجات و انقلابات کنونی که اهل ارض را فراگرفته مورث امید وسبب تحوّل روحانی بشر خواهد شد تا در میقات معین دست تقدیر نظام کهنه قدیم را نابود و نظم نوین و بدیع حضرت بهاءاللّه را جایگزین آن سازد.

حضرت بهاءالله در لوح جناب نبيل اشاره بهمين امر ميفرمايند،

دحال ارض حامله مشهود زود است که اثمار منیعه و اشجار باسقه و اوُراد محبوبه و نعماء جنیّه مشاهده شود. تعالت نسمة قمیص ربّک السبحان قدمرّت واحَیتَ طوبی للعارفین»

(مجموعه صفحه ۲۹۹)

حضرت ولي مقدّس امرالله در رابطه با چنين موضوع ميفرمايند:

دبشریّت اکنون بدون مقاومت و بیوقفه در حال ورود به چنین دورهای است و در میان ظلمتی که هر آن بیشتر آدمی را در برمیگیرد میتوان نخستین طلایع سلطنت لاهوتی حضرت بهاءالله را که از افق تاریخ رفته رفته نمودار میگردد مشاهده نمود»

(جلوه مدنيّت جهاني صفحه ۱۸)

هیکل مبارک در توقیعات مبارکه اشاره میفرمایند که هر چند ظهور حضرت بهاءالله عالم را به تجلّیات اسم اعظمش منوّر فرموده ولی نظم بدیعی که شارع اعظمش به آن اشاره فرمودند هنوز تحقق نیافته و متولد نشده و هر چند که ندای الهی در پهنه گیتی بلند شده امّا هنوز صلح اعظم و اتحاد من علی الارض مستقر نگردیده رنج و عذاب بشر غافل مدتها طول میکشد تا بشر لا آبالی و از خدا بی خبر بدرک عظمت ظهورش پی برد و قدرش را بشناسد آنوقت است که ثمرات بهیه و نعماء منیعه و شکوه و جلال استقرار کامل نظم بدیع جلوه گر شود و بشارات کلیه انبیاء تحقق یابد و بشر درمانده و فلک زده و بیچاره را ازدرد و رنجهائی بخشد.

حضرت ولیامرالله در توقیعی چنین میفرمایند:

«نطفه این نظم بدیع جهانی در بطن عالم تَکُون یافته است و در زمان حاضر میتوان جنبشهای اولیّه اشرا در رحم عصری پر رنج احساس کرد»

شکی نیست که مواهب و فیوضات و ثمرات ظهور جمال مبارک در آتیه ایام بس وسیع و عظمت و رفعت معترف و مدغن عظمت و رفعت معترف و مدغن خواهند گردید که ظهور و طلوع جمالقدم و اسم اعظم مثل آفتاب است و مابقی ظهورات مانند اقمار.

درحقیقت بحث درباره وجود خدا و مقام مظاهر امرش بحث در مجهولات است زیرا که ابواب عرفان کامل آنان مسدود و درک انسانها محدود. پس بهتر آنست که آنان را آز طریق

آیاتشان بقدر ادراک خود بفهمیم و خود را دچار وهم و مستغرق دریای خیال نکنیم. این مطلبی نیست که بشود دربارهاش به بحث نشست زیرا مقام آن وجودات مقدّسه در جبروت عظمت و جلال مستقر و بشر در عالم ناسوت سرگردان و بی خبر. هر کس بطریقی تا آنجا که ادراک کند مقام مظهر امر را میشناسد و به آن ایمان دارد.

حضرت بهاءالله در سوره هيكل هُويت خويش را چنين توصيف ميفرمايند:

«قل لايرى في هيكلي الا هيكل الله و لا في جمالي الا جماله و لا في كينونتي الا كينونته و لا في ذاتي الا كينونته و لا في ذاتي الا ذاته و لا في حركتي الا حركته و الا في سكوني الا سكونه و لا في قلمي قلمه العزيز المحمود. قل لم يكن في نفسي الا الحق و لايرى في ذاتي الا الله،

(آثار قلم اعلى جلد اصفحه ١٢)

مضمون بیان مبارک آنکه: در هیکل من به جز هیکل خدا هیچ چیز دیده نمی شود و در جمال من بجز جمال او و در کنت من بحر کنت من بخر کنت او و در کنت من غیر از دات او و در کرکت من غیر از حرکت او و در لخت او و در سکون من بجز سکون او و در قلم من بجز قلم او. در نفس من چیز دیگری بغیر از حقّ وجود ندارد و در ذات من بغیر از ذات خدا چیز دیگری دیده نمی شود.

بدون شک این ادعا مربوط به روح اعظم الهی است که بر قلب مُمَرد سلطان اصفیاء تجلّی کرده و ارکان وجود اقدس را در قبضه خویش در آورده و الا مظلوم عالم در کلیه آثار و الواح باین نداء مترنم و باین مناجات متکلم گشته که:

«يا الهي اذا انظر الى نسبتي اليك احب بان اقول في كل شيئي باني انا الله و اذا انظر الى نفسي اشاهدها احقر من الطين»

بیت العدل اعظم الهی در رساله معرفی جمال مبارک آیات فوق را چنین ترجمه فرمودهاند: «خداوندگارا هرگاه توجه به پیوند خویش با تو میکنم بر آن میشوم که بر همه مخلوقات اعلام کنم که بدرستی من خدایم و آنگاه که به نفس خویش می نگرم، آوخ، که خود را پست تر از خاک می بینم،

در حقیقت مقام عنصری و هیکل بشری حضرت بهاءالله چنین اقتضاء میکند که خود را مخلوقی از ذات الهی داند والا نفس مقدّس که ندای الوهیّت و ربوبیّت سر داده جزیندهای از بندگان خدا نیست که برسالتی بس عظیم مامور گشته و متذکر این نکته بسیار مهم باشیم که هرگز وجود ذات الهی در قالب انسانی حلول نکند و تجسم کینونت آن روح الارواح و غیب هُویه به صورت بشر جلوه ننماید. بیت العدل اعظم الهی در همان رساله آیات دیگری از جمال قدم شاهد آوردهاند که به عربی نازل شده و معهد اعلی بلسان فارسی چنین ترجمه فرمودهاند:

«بعضی گفته اند که ادعای خدائی نموده ام. قسم بخدا که این تهمتی بزرگ است. جزیکی از بندگان خدا نبوده ام که باو و آیاتش ایمان آورده ام... زبان و قلب و ظاهر و باطن من گواه است که جز خدا خدائی نیست و غیر از او همه باراده او خلق شده اند... من فقط نعمت الهی را که به آن سرافراز شده ام بازگفته ام. اگر این جرم و گناه من است البته من از اوّل مجرمانم،

(رساله معرفي حضرت بهاءالله صفحه ۶۸)

حضرت بهاء الله در یکی از الواح بصراحت تام میفرمایند که مظاهر ظهور الهی نیز از عرفان حقیقت الوهیت کما هو حقه عاجز و قاصرند و معترف باین نکته میگردنند که با همه علم و دانشی که دارا هستیم راهی بسوی ذات غیب ازلی نداریم:

ميفرمايند،

«و جمالک یا سلطان القدم و المستوی علی العرش الاعظم ان مطلع آیاتک و مظهر شئوناتک مع بحر علمه و سماء عرفانه اعترف به عجزه عن عرفان ادئی آیة من آیاتک التی تنسب الی قلمک الاعلی فکیف ذاتک الابهی»

مضمون بیان مبارک آنست که: قسم به جمال توای سلطان قدم که مطلع آیات و مظهر شئونات تو (جمال قدم) با وجود دریای علم و عرفانش معترف است بر عجز خود از شناسائی کوچکترین آیهای از آیات که منسوب به قلم اعلای تو است تا چه رسد به عرفان ذات ابهی تو.

مقام حضرت بهاءالله مطلع وحى در عالم امر و خلق است نه عالم حقّ. كسى است كه در عالم خلق و امر بجاى خداست او قائم مقام نفس حقّ است، اين نص صريح نخستين آيه كتاب مستطاب اقدّس است. آنچه كه از صفات و اسماء براى خدا قائل ميگرديم در شان مقام مظهر امر اوست نه شان خداند. بايد گفت مقامى است كه عرفانش بر اهل بهاء واجب است: اين مقام را حضرت عبدالبهاء مشيّت اوليّه تعبير ميفرمايند. اوست حقيقت واحده و حقيقت صادره از حقّ تعالى يعنى صادر از مبداء غيب. جمال اقدس ابهى حقيقت واحد جميع انبياء است كه در ظهور كلى الهى در اين عصر اشراق فرموده. او مقام خدائى ندارد ولى قائم مقام اوست يعنى واسطه فيض الهى بر كره خاكى.

بیت العدل اعظم الهی در رساله معرفی حضرت بهاءالله بعالم انسانی آیه دیگری که بعربی است از حضرتش نقل فرمودهاند و آن را نیز چنین ترجمه فرمودهاند،

«چون برگی هستم که بادهای اراده خداوند آن را به حرکت آورده است. آیا چنین برگی در مقابل وزش تند باد مقاومت تواند کرد؟ البته آن چنانکه اراده فرماید آن را به حرکت اندازد، مقابل وزش تند باد مقاومت بهاوالله صلحه ۹۹)

حضرت بهاءالله در مقام دیگر میفرمایند:

«چقدر متحیّر است این دره لا شیئی از تعمق در غمرات لجّه قدس عرفان تو و چه مقدار عاجز است از تفکر در قدرت مستودعه در ظهورات صنع تو، (دور بهائی صفحه ۳۰)

بنابر این اساس غائی و نهائی معتقدات اهل بهاء و شالوده رسالت عظمی آن است که حضرت بهاءالله را یکی از مظاهر الهی بدانیم که با مقام الوهیت و ربوبیت فرق دارد. حضرت ولی امرالله در این باره در کتاب دور بهائی به تشریح و تبین پرداخته مطالع عزّ صمدانی را متفاوت از خداوند بیان فرمودهاند.

ميفرمايند

( «از جمله عقاید اساسیه اهل بهاء که باید همواره مورد توجّه بوده بهیچ وجه انحراف از آن حاصل نگردد آن است که حضرت بهاءالله با آنکه اشد ظهوراً ظاهر گشته یکی از مظاهر الهیّه ایست که با حقیقت غیبیه ذات الوهیّت بکلی متفاوت و متمایز است» (دور بهانی صفحه ۱۳۸) توان گفت که با اینهمه مقامی که برای حضرت بهاءالله قائلیم حضرتش عبودیت محضه و

محویت صرفه را دوست دارد و برازنده هیکل مقدّسش میداند

ميفرمايند:

«أين غلام لازال جز عبوديت صرفه دوست نداشته فوالذى نفسى بيده عبوديت محبوب جانم بوده بشأنى كه كلما اشاهد موقفاً من مواقف الارض احب ان آخر عليه سجدالله محبوبى و محبوب العارفين»

حضرت ولى مقدّس امرالله در معرفي حضرت بهاءالله به چنين بياناتي متكلم مگردند:

«این مظهر کلی الهی و مطلع انوار سبحانی که در چنین موقع خطیر حامل چنین پیام عظیم و جلیل گردید ذات اقدسی است که نسلهای آینده بشر همان نحو که اکنون جم غفیری از پیروان حضرتش بدان مقر و معترفند او را به القاب و نعوت فخیمه قاضی القضاة، شارع اعظم و منجی امم، محرک عالم، متحد کننده ابناء بشر و موجد الف سنه منتظر، مؤسس کور جدید، رافع بنیان صلح اعظم، منشاء عدل اتم اقوم، منادی و حدت انسان و بانی نظم جهانی آرای الهی و مبدع و مبشر مدنیت سَرمَدی آلاثار یزدانی تجلیل و تکریم خواهند نمود»

(قرن بدیع صفحه ۲۰۷)

#### اعتقاد اهل بهاء بظهور بعدى مظهر امر الهي

حضرت ولی محبوب و مقدّس امرالله درباره اعتقاد اهل بهاء بظهور بعدی چنین میفرمایند:

ادیان و ظهورات الهیّه مرتباً مستمراً در عالم ظاهر شده و همواره رو به ترقی و تکامل میباشند. و هیچیک جنبه خاتمیت نداشته و بر حسب تصادف و اتفاق ظاهر نمیگردند. فی الحقیقه همانطور که اهل بهاء داعیه پیروان مذاهب سالفه را دائر به خاتمیت شارع خویش موکداً و صریحاً رد مینمایند بهمان نحو نیز اعتقاد به خاتمیت ظهوری را که خود نیز بدال منتسبند مردود میشمارند. در نظر اهل بهاء این طرز فکر و ادراک که «جمیع ظهورات منتهی شده و ابواب رحمت الهی مسدود گشته»... بمنزله انحرافی شدید و مذموم نسبت به یکی از مبادی مقدسه و اساسیه این امر بشمار میرود»

قرنهای زیادی باید بگذرد و اعصار و ادوار بسیاری طی گردد تا مظهر ظهور بعدی در جهان مبعوث گردد چه اساس معتقدات اهل بهاء آنست که ابواب رحمت خداوند هیچگاه مسدود نخواهد شد و هر زمان که اراده و مشیت او تعلق بگیرد از خیام غیب الهی هیکلی ربانی مبعوث میفرماید و شمس دیگری از سماء عزّ لایزالی طالع میفرماید این عقیده که خاتمیت برسولی ختم میگردد مورد قبول نیست و کاملاً با اصول دیانت بهائی مغایر و متمایز است شکی نیست که هر پیامبری مبعوث شده بشارت بظهور بعدی خود داده و فضل و رحمت الهی را مستمر دانسته این نظریه که دیانت بهائی آخرین دین و حضرت بهاءالله آخرین رسول خدا است نیز مورد رد و انکار صریح طلعات مقدّسه بهائی است.

حضرت ولی مقدّس و محبوب در تائید این نظریه میفرمایند:

«این موضوع را نیز باید بخاطر داشت که هر چند این ظهور دارای قوه ای عظیم و جامعیت و عمومیتی نامحدود است معدلک بهیچوجه داعیه آن ندارد که ظهور مشیّت و اراده الهیّه باو ختم گشته و این نظر را اکیدا رد مینماید... آیا این کلمات تلویحاً مشعر بر آن نیست که ظهور الهی همواره رو به ترقی و تکامل است و آیا دلالت بر آن ندارد که حامل این پیام معترف بر آن است که امری که از جانب خداوند بر آن مبعوث گشته جنبه خاتمیت ندارد و ظهور او آخرین ظهور مشیّت و هدایت الهی نیست؟

بنابر مطالعه آثار فوق اهل بهاء باید پس از میقات معین که در حساب الهی مشخص شده

و شاعر دیانت بهائی آن را حداقل یکهزار سال تعیین فرموده منتظر ظهور بعدی الهی باشند امّا تا خاتمه یکهزار سال تمام هر کس ادعای چنین مقامی کند و یا داعیه چنین امری داشته باشد مبنوض درگاه حقّ و مترود بارگاه خداوندی است. حضرت بهاءاللّه بنفسه المقدّس پیشبینی فرمودهاند که مبادا نفسی قبل از خاتمه هزار سال و پیش از استقرار نظم جهانی بهائی باین فکر بیافتد و ادعائی نماید.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب اقدس در این باره میفرمایند:

«من يدعى امرأ قبل اتمام الف سنة كاملة انه كذاب مفتر نسئل الله بان يؤيده على الرجوع ان تاب انه هوالتواب و ان اصر على ما قال يبعث عليه من لايرحمه انه شديد العقاب. من يأول هذه الاية اويفسرها بغير مانزل في الظاهرانه محروم من روح الله و رحمته التي سبقت العالمين، خافوا الله و لا تتبعوا ما عندكم من الاوهام اتبعوا ما يامركم به ربكم العزيز الحكيم،

(كتاب مستطاب اقدّس بند ۲۷ صفحه ۳۳)

مضمون بیان الهی آنکه؛ کسی که قبل از اتمام هزار سال کامل ادعای امری کند دروغگو و مفتری است، از خدا می خواهم که چنین کسی را به توبه موفق کند در این صورت خداوند توبهاش را می پذیرد ولی اگر مدعی در ادعای خود اصرار ورزد خداوند کسی را بر علیه وی برمی انگیزد که باو رحم ننماید. بدرستی که مجازات خداوند شدید است هر کس این آیه را بغیر از آنچه بصورت ظاهر نازل شده تعبیر و تفسیر کند از روح الهی و بخشش یزدانی که بر تمام عالمیان سبقت گرفته محروم خواهد بود. از خدا بترسید و از اوهام خویش پیروی ننمائید و از آنچه خداوند عزیز و دانا امر فرموده پیروی کنید.

بیت العدل اعظم الهی در کتاب مستطاب اقدّس در قسمت یادداشتها در این باره چنین میفرمایند:

«امتداد دور بهائی تا زمانی که مظهر ظهور بعد مبعوث گردد و چنین ظهوری قبل از انقضای حداقل یکهزار سال تمام تحقق نخواهد یافت. حضرت بهاءالله تحدیر میفرمایند که مبادا این آیه به غیر معنی ظاهری تفسیر شود. در یکی از الواح مبار که تصریح میفرمایند:اگر نفسی به کل آیات ظاهر شود قبل از اتمام الف سنه کامل که هر سنه آن دوازده ماه بما نزل فی الفرقان و نوزده شهر بما نزل فی البیان که هر شهری نوزده یوم مذکور است ابداً تصدیق منمائید. اظهار امر خفی جمال نزل فی البیان که هر شهری نوزده یوم مذکور است ابداً تصدیق منمائید. اظهار امر خفی جمال مبارک در سیاه چال طهران در اکتبر ۱۸۵۲ بدایت ظهور آن حضرت و آغاز مدت هزار سال یا بیشتر مبارک در سیاه چال طهران در اکتبر ۱۸۵۲ بدایت ظهور آن حضرت و آغاز مدت هزار سال یا بیشتر است که باید قبل از ظهور بعد منقضی گردد،

با مطالعه الواح و آثار فوق چنین استنباط میگردد که شارع عظیم دیانت بهائی با وجودی که حقایق مستوره در رسالت خویش را با بیانی صریح به عالم عرضه داشتهاند با کمال قدرت و قوت «ادعای خاتمیت همه ادیان را رد میکند و حتی ظهور خود را نیز مرحله نهائی ظهورات الهی نمی شمارد» بلکه استمرار آنها را بازگو میفرمایند و رسالت آتیه آنان را با ترقیات عصر آینده مرتبط و مربوط میدانند و پیروان خویش را تعلیم میدهند که همه پیامبران سَلف من عندالله بوده و حقانیت کلیه آنان مورد تصدیق مبارکش میباشد. همچنین با اینکه ظهور خود را در نهایت عظمت و رفعت مقام میداند هرگز ادعای خاتمیت آن را نفرموده و چنین دعوی را برای خود نیز قائل نگشتهاند. حضرت نقطه اولی مبشر عظیم الشان دور بهائی که خود مظهر ظهور الهی بودهاند در ام الکتاب خویش ظهور بعدی پس از حضرت بهاءالله را اعلام میدارد.

حضرت رَبّ در کتاب مستطاب بیان فارسی در مورد استمرار ظهور مظاهر الهیّه چنین میفرمایند:

«کل ظهورات قبل از برای رسول الله خلق شده و کل ظهورات و آن ظهور از برای قائم آل محمّد خلق شده و کل ظهورات و ظهور قائم آل محمّد ازبرای من یظهره الله خلق شده و همچنین کل ظهورات و ظهور من یظهره الله از برای ظهور بعد من یظهره الله خلق شده و همچنین الی ما لانهایه، شمس حقیقت طالع و غارب میگردد و از برای او بدئی و نهایتی نبوده و نیست.

(کتاب دور بهائی صفحه ۳۸)

حال با توجه به اینکه بعد از حضرت بهاءالله ظهور دیگری خواهد آمد باید به اولیّن شرطی که همانا اتمام یکهزار سال کامل است دقت کنیم. بنابر این اهل بهاء باید نظر را به سال ۲۸۵۲ میلادی معطوف دارند و انتظار موعود جدید میلادی یعنی هزار سال از تاریخ بعثت در سال ۱۸۵۲ میلادی معطوف دارند و انتظار موعود جدید را داشته باشند تا «الف سنة کاملة» تحق یابد زیرا «قبل از الف سنه هر نفسی ادعا نماید باطل است» و ظهوری «قبل از انقضای هزار سال تمام طلوع نخواهد کرد» بهمین و تیره حضرت بهاءالله که امتداد دور بهائی را یکهزار سال تعیین فرمودهاند هر ادعائی را قبل از اتمام آن مدت باطل فرمودهاند. حال ببینیم که حضرت عبدالبهاء که مبیّن آیات الله هستند در مورد آیه کتاب مستطاب اقدّس چه میفرمایند:

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند

دامًا آیه مبارکه مَن یَدعی امراً قبل اتمام الف سنه بیان مقدار نیست. الف سنه است یعنی هزار سال معروف و مشهور که در عرف علمای ریاضی مسلم و مقرر و نزد ناس محقق و مصطلح است... امّا از بیان الف سنه در کتاب اقدس مراد این است که قبل از الف قطعیاظهور ممتنع و مستحیل است... حال آن مدت احتمال امتداد دارد... مقصود این است که بعد از انقضاء الف سنه مضطلح بین ناس ظهور ثانی فرامحتوم نیست شاید امتداد زیاد یابد، (مانده آسمانی جلد ۲ صفحات ۲۷ و ۱۸۴

ونیز هیکل مبارک در لوح محب علی میرزای شیرازی میفرمایند؛

«در دوره جمال مبارک روحی لاحبانه الفداء کل در ظل او هستند شبه و مثلی ندار د تا ظهور بعد آنهم بعد از هزار سال نه اینکه معیناً هزار سال، ولی دو هزار سال، ده هزار سال، بیست هزار سال، حتمی نیست که بعد از هزار سال باشد، تا هزار سال دیگر آفتابی طالع نمی شود آنچه ظاهر شود در ظل او هستند.

(مانده آسمانی جلد ۵ صفحه ۱۸۸)

حضرت عبدالبهاء مطلب دیگری را روشن میفرمایند و آن این است که ظهور مظاهر حقیقت بهار روحانی و طلوعش ربیح الهی مانند عالم طبیعت است که شدت اشراقش در فصل تابستان پر ثمر است که همه چیز بدرجه کمال میرسد و چون به نصف النهار رسد رو به بزوال میگذارد و آن بهار جانفزا تبدیل به خزان میگردد و جهل و نادائی همه جا و بر همه کس مستولی میشود تا موسم زمستان فرا رسد و آثاری از آن جلوه و شکوه بهار باقی نماند. ادیان الهی نیز همانند عالم طبیعتند. وقتی که زوال روحانی دیانتی شروع گردد همه در ظلمت ظلالت فرو میروند و نادائی و جهالت احاطه مینماید آن وقت است که خداوند ظهور جدیدی را مبعوث میفرماید و دوباره بهار روحانی و تجلیات رحمانی جلوه میکند و عالم بانوار ظهور جدید روشن میگردد. حضرت عبدالبهاء در مورد ظهور بدیع و طلوع شمس جمال مبارک بعد از دوران معینی چنین میفرمایند.

«بعداز آنکه احقابی بگذرد و بکلی صُحف و کتب و آثار و ادکار این اعصار فراموش شود که از تعالیم جمال مبارک چیزی در درست نماند ظهور جدیدی گردد و الاتا آثار و صُحف و ادکار و اسرار و انوار جمال مبارک در عالم وجود مشهود، نه ظهوری و نه بروزی و نه صدوری،

(گلچینی از نصوص الهی و آثار مبار که جلد ۴ صفحه ۳۱)

در کتاب محاضرات از حضرت رب اعلی منقول گشته که دوره هریک از مظاهر ظهور الهیه قریب یک و کتاب محاضرات از حضرت رسول تا ظهور ایک متر از هزار و از حضرت رسول تا ظهور حضرت نقطه اولی بیش از هزار سال است ولی رویهمرفته معدل فاصله ظهورات یکهزار سال است.

حال که درباره دور بهائی به تفصیل بیان شد وقت آنست که شمهای درباره گور جمال اقدس ابهی مطالبی گفته شود در شرایع الهیّه گور به معنی زمانی بسیار طولانی اطلاق میگردد که در آن مدّت مظاهر ظهور الهی با شریعتی جدید و کتابی تازه و وضع احکامی نوین مبعوث گردند ولی کل مانند اقمار و نجوم مقتبس نور از انوار شمس الشموس میکنند. اولین گور در سائشه ادیان علم با ظهور حضرت آدم در شش هزار سال قبل آغاز گردید و با وجودی که انبیاء عظام مانند حضرت کریشناء حضرت بودا، حضرت موسی، حضرت زردشت و حضرت عیسی و حضرت محمّد ظاهر گشتند ولی کلّ در ظل گور آدم محسوبند. این ظهور بدیع که فخر اعصار است مدت گورش

اقلاً پانصد هزار سال میباشد.

حضرت بهاءالله ميفرمايند؛

«هذا الظهور يظهر نفسه في كل خمس ماة ألف سنة مرة واحدة كذالك كشفنا القناع وارفعنا الحجاب،

حضرت ولي محبوب امرالله در وصف كور مقدّس جمال مبارك ميفرمايند،

«حضرت باب ظهور مقدّسش مُلتقای دو گور عظیم الهی محسوب یعنی با قیام مبارک گور آدم، مطلع تاریخ مدون ادیان، با گور افخم اقدّس بهائی که امتدادش بینهایت طویل و اقل از پانصد هزار سال نخواهد بود مرتبط و متصل گردید»

و نیز در توقیع ۱۰۵ بدیع چنین میفرمایند،

مظاهر آتیه نیز که پس از اشراق شمس الشموس از مطلع اعظم ابهی در این عالم ادنی مبعوث میگردند در مدت پانصد هزار سال او آزید کلّ با وجود اختیار در تشریع و نسخ احکام و تبدیل سنن و شعائر مانند مظاهر قبلیه مقتبس از آن نورالانوار و طائف حول آن حقیقة الحقایق و مستمد از آن بحر البحور خواهند بود الی ان یتم نوره و یخرج من بطون هذالکور الالمع الامنع الخطیر،

(توقیع مبارک رضوان ۱۰۵ بدیع صفحه ۲۹۴)

شکی نیست که چنین ظهور مهیمنی چنین کوری را ایجاب مینماید زیرا کیفیت و امتداد این کور مُفخم بستگی به عظمت و جلالت آن دارد و فضیلت و امتیاز ذاتی این کور در آن است که با دو ظهور پیاپی در فاصله کمی از هم مبعوث گردیدهاند.

همانطوری که پیامبران پیشین در آثار خود اشاراتی به ظهور بعد خود دادهاند حضرت به این بیان صریح نگرانی حضرتش ر ااز مظهر ظهور بعد ابراز میفرمایند قوله تعالی: دانی ما اخاف لنفسی بل لمن یاتی من بعدی بسلطان عزّ مکیناء،

• فو جمالی کم یکن مقصودی فی تلک الکلمات نفسی بل الذی یاتی من بعدی و کان الله علی ذلک لیشهد و علیم، علی ذلک لیشهد و علیم،

مضون بیان مبارک آنست که،

من از برای خود ترسی ندارم بلکهٔ نگران برای کسی هستم که بعد از من با غلبه و سلطنت می آید. جمال مبارک در لوح مفصلی که در کتاب منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله در صفحات ۱۸۰ و ۱۸۱ بعربی چاپ گردیده مطالبی باین مضمون میفرمایند؛

«بگوای حُوریه بهشتی از جایگاه تقدیس خارج شو، خود را هر طور که میخواهی پاجریر بقا بپوشان و به نام ابهای من لباس لطیف نورانی در بر کن. سپس بشنو نفخه های بدیع و شیرینی که از

عرش خداوند بلند پایه برخاسته سپس بشکل زیبا و بدون نقاب ظاهر شو و بندگان را از انوار وجه در خشانت محروم مكن اگر آه و ناله اهل زمين و آسمان بگوشت رسيد محزون مشو بگذار بر خاك نیستی بمیرند و در آتش بغض و عداوت که در قلوبشان شعلهور است نابود گردند. پس در میان زمین و آسمان باسم خداوند اسماء و صفات به بهترین نغمات آغاز ترانه نمااین چنین برای تو مقرر داشتیم و ما براستی بر آن قادریم. مبادا خلعت نورانی را از هیکل طاهر و پاکیزه خود در آوری بلکه شايسته است همواره در عالم امكان خود را به زيور فضائل باقى الهى بيارائي تا جمال ابهى بوسيله تو در عالم امکان تجلی کند و فضل حق بر تمامی خلق تکمیل شود و اگر از کسی بوی خوش محبت الهی یافتی جان در راهش فدا کن چه که ترا برای این کار خلق کردهایم و در روز ازل در محضر مقربین چنین عهدی را از تو گرفته ایم. از تیرهای ظنون که از سوی اهل اوهام پرتاب می شود شکایت مکن آنان رابخود واگذارچه که آنان از وسوسه شیطان پیروی می کنند. بین ساکنان زمین و آسمان فریاد بزن و بكو قسم بحق من حُوريه آسمانيم كه بدست بها خلق شده، در سراى اسم ابهايت ساكن گشته و در ملاء اعلى به زيور اسمايش آراسته شدهام. در پناه پردههاي عصمت محفوظ و از انظار مردمان مستور بؤدهام زمائي كه نداى الهي را از شطر رحماني شنيدم ديدم كه بهشت از شوق استماع آن ندا و در ظلب دیدار منادی به لرزه افتاد. این چنین نازل کردیم به کحن بقا در قیوم الاسماء و به کحن احلى در اين لوح مبين، (اقتباس از کتاب خلق جدید و منع بدیع صفحه ۲۱۷)

چنانچه از قبل اشاره گردید اولیّن مرحله کُور جمال مبارک که پانصد هزار سال پیش بینی شده با دور بهائی آغاز گردید. مُوجد و مُحرک و مؤسس اصلی و حقیقی این دور مبارک نفس مقدّس حضرت بهاءاللّه میباشد که هم شارع دور بهائی و هم مؤسس کُور متعالی است.

این دور اعز ّ افخم که حداقل کمتر از یکهزار سال نخواهد بود اول و اشرف و اقدم ادوار محسوب است چه که بدایت آن با اظهار امر خفی جمالقدم در سنه ۱۸۵۲ میلادی است که آغازگر مدت هزار سال یا بیشتر است و آن مطابق با سال ۱۲۶۹ هجری میباشد.

حضرت ولی محبوب امرالله در مورد آغاز این دور در توقیع مبارک نوروز ۱۱۰ بدیع میفرمایند:

«مَبداء الف سنه مذكور در كتاب الهى (كتاب مستطاب اقدس) و اختتام دوره شريعت بيانى و افتتاح عهد مشعشع جمال لا يزالى غره محرم الحّرم سنه «١٢۶٩» (مطابق سال ١٨٥٢) هزار و دويست و شصت و نه از هجرت رسول اكرم عليه الصلوات و السلام است.

(توقیعات مبار که خطاب باحبای شرق صفحه ۴۲۹)

## روح القدّس همان اسم اعظم الهي است

حضرت عبدالبهاء درباره روحالقدّس ميفرمايند؛

«روح القدّس واسطه بین حقّ و خلق است مثل آئینه است مقابل آفتاب؛ چگونه آئینه مقدّس اقتباس انوار از آفتاب کند و بدیگران فیض رساند به همچنین روح القدّس واسطه انوار تقدیس است که از شمس حقیقت بحقایق مقدّسه رساند و او متصف به جمیع کمالات الهیّه است در هر وقت ظهور کند عالم تجدید گردد و دوره جدید تأسیس شود»

(مفاوضات مبارک صفحه ۱۰۹)

مفسرین ادیان بر این عقیدهاند که روحالقدّس همان اسم اعظم الهی است. در اعتقادات مسیحیان روحالقدّس یکی از اقانیم ثلاثه محسوب است که عبارتند از (آب و ابن و رُوح القدّس) آنان بر این معتقدند که روحالقدّس منشاء ایمان و تسلی است در سوره بقره آیه ۸۷ از قرآن مجید اشاره گشته که عیسی بن مریم به تائیدات روحالقدّس مؤید بوده برخی از مفسرین شیعه و سنی اسم اعظم را بطریق دیگری معنی می کنند. از جمله در کتاب کشف الاسرار جلد اول صفحه ۲۶۵ جبرئیل را همان روحالقدّس پنداشته و از قول ابن عباس چنین آورده است که روحالقدّس همان اسم اعظم است. برخی از فلاسفه آن را جوهر عقل و کمالات الهیّه فرض نمودهاند. تثلیث از اصول معتقدات عقاید مسیحیان است که به معنی سه قسمت کردن است و اینکه خدا جوهری واحد است که به سه شخصیت پدر و پسر و روحالقدّس جلوه نموده است یعنی هر چند پدر پسر نیست و هیچکدام روحالقدّس نیستند ولی در حقیقت هر سه اقنوم یک جوهرند و یک خدای واحد.

حضرت عبدالبهاء در خطابهای در پاریس راجع به روحالقدّس میغرمایند:

«روح القدّس به منزله شعاع آفتاب است. تجلّی آفتاب است، حرارت آفتاب است کمالات آفتاب است حقیقت انسان بواسطه روح القدّس فیض از حقیقت الوهیّت یابد و بدون واسطه ممکن نیست. جمیع فیوضاتی که از عالم حقّ بعالم خلق میرسد بواسطه روح القدّس است زیرا روح القدّس سبب حیات ابدیّه انسان است. سبب قوه کاشفه نفوذ روحانیّه و حکمت بالغه و حرکت علویه انسان است. جمیع اینها از فیوضات روح القدس است آن واسطه فیض است بین حقّ و خلق، معلویه انسان است، جمیع اینها از فیوضات روح القدس است آن واسطه فیض است بین حقّ و خلق،

جناب ابوالفضائل گلپایگانی در یکی از رقائم خود که در کتاب رسائل و رقائم صفحه ۲۱۷ چاپ گشته درباره روح القدّس مینویسد که جمیع انبیاء و مرسلین به وساطت القای روح القدّس در قلوبشان بامر خدا مبعوث شدند و به مرور این نسیم روحانی بر افئده ایشان از جنّت اعلی که ابهی جمال مقدّس حضرت دوالجلال است استحضار یافتند و بقوت همین روح که در کتب مقدّسه به جبرئیل، روح الامین و روحالقدّس و در آسمانی نامه پارسیان به بهمن تعبیر گشته واحد است بلدات بر عالمیان.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند «مقصود از روحالقدّس فيض الهي است و اشعه ساطعه از مظهر ظهور»

طبق تبین حضرت عبدالبها، آن کینونات مقدّسه و مشارق عزّ احدّیه حقیقت کامله فائضه از حضرت احدّیتند که به هیکل بشری ظاهر میگردند و جملگی اسم اعظم الهیند. این مقام مظهریّت در عالم شهود مقامی است که آن را خدا به آنان اعطا فرموده. پس آنها نه تنها مطالع اسماء الحُسنی هستند بلکه واسطه فیض الهی نیز میباشند در کتاب قاموس ایقان مینویسند که مقصود از روحالقدّس مظهر امر الهی است در هر دوری ظاهر شود زیرا در آن دور و عصر نفسشان موجب احیای قلوب و فیوضاتشان مورث ترقی جهان و جهانیان میگردد.

· خضرت بهاءالله درباره روحالقدُّس ميفرمايند:

«قل ان روح القدّس قد خلق بحرف مما نزل من هذا الروح الاعظم ان كنتم تفقهون» (كتاب محبوب عالم صفحه ۲۲)

ونيز در سوره هيكل باين بيانات عليا ناطق:

«ان شجرة الطور تنطق في صدر العالم و روح القدس ينادي بين الامم قد اتى المقصود بسلطان مبين» (آثار قلم اعلى جلد اصفحه ٢٣)

باید گفت که فیض روح القدّس، نفثات روح القدّس، حلول روح القدّس، قوه روح القدّس، انوار روح القدّس، و نظائر آنها منبعث از تجلیّات روحانیّه و الطاف ربانیّه ساطعه از حضرت پروردگار است که پرتوش بفضل و عنایت خاص نصیب آن ارواح ملکوتی و لاهوتی گشته ردای نَبوّت برقامتشان و قمیص رسالت براندامشان می پوشاند.

در الواح مبارکه درباره روح القدس فرمودهاند که آن همانا روح آسمانی یا روح لاهوتی. در کتاب فرهنگ لغات منتخبه آمده است که روح القدس نزد مسلمین جبرئیل و فرشته وحی است و نزد زردشتیان بهمن سروش و نزد مسیحیان یکی از اقانیم ثلاثه است و فلاسفه آن را جوهر عقل میدانند و آن را نیز روح الامین گفتهاند.

باری مقصود از روح القدّس مظاهر مقدّسه الهیّه هستند که تجلّی اشعه رحمت پروردگارند و جوهر اشراقات انوار الهی که بر قلوب انسانها میتابند و روح تازه و جان تازه به کالبد بشر میدهند. باید گفت که کلیه انبیاء دارای چنین فیضی هستند.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند

«ظهور روح القدّس مثالش این است هر وقت ظاهر شود عالم آنسانی را تجدید کند و به حقائق انسانی و جدید بخشد، عالم وجود را خلعت محمود پوشآند، ظلمات جهل زائل نماید و انوار کمالات ساطع نماید. مسیح به این قوت این دور را تجدید نمود و بهار الهی در نهایت طراوت و لطافت در جهان انسانی خیمه برافروخت و نسیم جان پرور مشام نورانیان را معطّر نمود و همچنین ظهور جمال مبارک مانند فصل ربیع بود و موسم جدید که با نفحات قدس و جنود حیات آبدیه و قوم ملکوتیه ظهور و سریر سلطنت الهیّه را در قلب عالم نهاد و بروح القدّس نفوسی را زنده فرمود و دور جدید تأسیس نمود،

حضرت بهاءالله واسطه انوار تجلیّات بر حقایق وجود بودند و در کلمات مبارکه که کنز اسرار است در مورد جوهر مقصود در فیض روح القدّس میفرمایند واگر فیض روح القدّس طلبی با احرار مصاحب شوه و در بیان دیگری میفرمایند که این فیض واسطه بین حقّ و خلق می باشد یعنی با ظهور و طلوعش روح بعالم وجود میدمد در کتاب مجموعه تاریخ ادیان درباره روح القدّس مینویسد که اکثراً در انجیل مقدّس از حضرت مسیح به این الله تعبیر گشته و خداوند را پدر آسمانی دکر نموده ولی برخی از مسیحیان عقیده دارند که حضرت مسیح با پدر آسمانی مساویست و باو مقام الوهیّت میدهند که خدا گاهی بصورت پدر و هنگامی بشکل پسر و زمانی بصورت روح القدّس نمایان میگردد.

حضرت عبدالبهاء درباره حلول روحالقدّس بر حواريون ميفرمايند:

محلول روحالقدّس عبارت از این است که منجذب بروح مسیحائی شدند و استقامت و ثبوت یافتند و به روح محبت اللّه حیات جدید حاصل نمودند و حضرت مسیح را زنده و معین و (مفاوضات مبارک صفحه ۸۲)

حضرت عبدالبهاء به خانمي ميفرماينده

ه ای امة الله قوة روح القدّس امْراض جسمانی و روحانی هر دو را شفا دَهده هُهُهُ و نیز در خطابه ای میفرمایند:

جمیع مظاهر الهیه چون مؤید باین روح (روحالقدّس) بودند یکی هستند. حقیقت در مین مظاهر الهیه چون مؤید باین روح القدّس یکی است، (امروخلق جلد اصفعه ۲۴۵)

# نصوصى چنداز حضرت عبدالبهاء درباره روحالقدس

«هر قدر عالم انسانی ترقی نماید باز ممکن نیست بدرجه کمال رسد الا به ترتیب روح القدّس»

«ماديّت محتاج روح است وعالم جسماني محتاج نفثات روح القدّس»

«روح القدّس واسطه بين حقّ و خلق است»

«روح القدّس واسطه انوار تقديس است كه از شمس حقيقت به حقائق مقدّسه رساند، «مقصود از روح القدّس فيض الهي است»

دنفثات روح القدّس است كه حيات ابديه ميدهد.

«اگر نفسی از فیوضات روح القدّس محروم شد مِیّت است وکو کمال صوریه داشته باشد و دارای صنایع و علوم باشد.

«ترویج این وحدت عالم انسانی که جوهر تعلیم مظاهر مقدّسه است ممکن نیست مگر به قوه روحانیه مگر بنفتات روح القدس،

«هر قوّتي عاجز است مر قوّت روح القدّس»

«نفثات روح القدّس چنان انسان را منقلب نماید که بکلی اخلاق مبدل گردد»

«قوه روح القدّس تحسین اخلاق عمومی نماید، عالم انسانی را روشن کند، عُلوّیت حقیقی مبدول دارد و عموم بشر را تربیت کند،

حضرت ولى محبوب و عزيز امرالله ميفرمايند،

«هیچ امری باندازه خدمت بامرالله موفقیت در برندارد. خدمت مغناطیش تائیدات الهیّه است در اینصورت وقتی شخصی فعال باشد روح القدّس او را تائید میکند، در صورت عدم فعالیت روح القدّس از شمول تائید بازمانده و شخص از اشعه شفا دهنده و روح بخش آن محروم میماند، (خدمت و عبودیت صفحه ۳۹)

# جبرئيل همان اسم اعظم الهي است

حضرت بهاءالله در جواب سئوالى درباره جبرئيل ميغرمايند،

و امّا ماسئلت من الجبرئيل اذا جبريل قام لدى الوجه ويقول يا ايها السائل فاعلم اذا تكلم لسان الاحديه بكلمة العليا يا جبريل ترانى موجوداً على احسن الصور فى ظاهر الظاهر. لا تعجيب من ذلك ان ربك لهو المقتدر القدير. آنچه سئوال شده و ميشود جميع در الواح الله از قبل و يعد تلويحا و تصريحاً نازل. و اليوم نغمه قلم قدم لا اله الا انا المهيمن القيوم است هذا ما وعدتم به فى البيان من لدى الرحمن لو انتم تعلمون، (مجموعه الواح مباركه چاپ مصر صفحه ٢٣٢)

در کتب آسمانی گذشته جبرئیل به جلوه الهیّه و تابش انوار رحمانیه تعبیر شده. در انجیل و قرآن به روح الامین و امین و حی نیز نامیده گشته. در کتاب زردشتیان به روان بخش سروش و بهمن و در اصطلاح فلاسفه اسلام به عقل فعال و عقل عاشر و در مشرب صوفیه به عُنقای مغرب نیز گفته شده است. میبدی یک از مفسرین اسلامی معتقد بوده که جبرئیل یا جبریل همان روح القدّس است و برخی دیگر آن را اسم اعظم نامیده اند و نوشته اند که جبرئیل زنده کننده ارواح و کاشف اسرار الهی و فائز از انوار ربانی است.

در کتاب زندگانی حضرت محمد نوشته شده که آن حضرت گاهی برای تفکر و توجه به غار حبرا (جبل النور) واقع در چند کیلومتری شرق مکه تشریف میبردند و غرق مکاشفه و تفکر میشدند تا آنکه شبی که به لیلة القدر در اسلام معروف است احساس فرمودند که نیروئی غیبی او را بطرف خود جذب میکند و در عوالم توحید سیرش میدهد این حال چندان دوام نیافت زیرا در عالم تفکر و توجه سروش غیبی بگوشش رسید و نغمه روحانی و ملکوتی او را باهتزاز آورد. شبحی نورانی در برابر چشمانش ظاهر شد و نوشتهای باو نشان داد و فرمود که بخوان باسم پروردگارت که خالق انسانهاست. آن صوت ملیح تا اعماق قلبش طنین میانداخت.

حضرت محمّد پنداشت که شاید از فرط تفکر و افراط در مکاشفه موجب دیدن این شبح گشته امّا نیروئی او را از این فکر منصرف نمود زیرا جبرئیل بر او نازل شده بود. شک و تردیدش به یقین مبدّل شد زیرا پیام الهی باو رسیده بود و او بخلعت رسالت مبعوث گشته بود. بدین ترتیب وَحی الهی بوسیله جبرئیل بر او نازل شد و به هدایت خلق مامور گشت.

برخی از مسلمین جبرئیل را همان فرشته و حی که دارای بال و پر است تصور مینمایند و

آن را بهمان شکل در نقاشیهای خود میکشند.

حضرت عبدالبهاء در این باره میفرمایند؛

«حتّی مسلمین که سابق معتقد بال و پر جبرئیل بودند حال فهمیدهاند که مراد از این کلمه قوّه قدّسیه وَحی و تَنزیل است و نُزول به روح الامین علی قلبک دانستهاند که غیر این وهم است الحمدالله قرن اوهام گذشت»

در تفاسیر علمای سنی و شعیه آمده است که جبرئیل که امین و حی و حامل پیام الهی برسول اکرم بوده در مرتبه دوم نزدیک سدرة المنتهی حضرت پیغمبر را رویت نموده و معتقدند که سدرة المنتهی درختی است در بالای آسمان هفتم که علم اولیّن و آخرین که علم فرشتگان و مقربیّن درگاه خداوند است بدانجا منتهی میگردد ولی اهل بها؛ سدرة المنتهی را نفس مظهر ظهور میدانند که مقامی بس رفیع و ارجمند دارند واحدی را بدان دسترسی نیست. جمالقدم و اسم اعظم در کتاب مستطاب ایقان شریف مفصلاً باین نکته اشاره میفرمایند و در لوحی نفس مقدّس خود را بصراحت سدرة المُنتهی میخوانند.

حضرت بهاء الله باين بيان اهلى ناطق ميگردند؛ «أن اقصدوا مقر الاقصى انه لسدرة المُنتهى لو انتم من الموقنين»

(نافه مکنون صفحه ۶۵)

و تاکید دیگر بر این مطلب آیاتی است که در الواح عید سعید رضوان از قلم اعلی نازل گشته که در کتاب ایام تسعه صفحه ۲۴۹ مندرج گشته است.

دانشمند فقید جناب اشراق خاوری در کتاب قاموس ایقان درباره جبرئیل نوشته است که مظاهر مقدّسه بر حسب نصوص مبارکه دارای قوای متعدده و اوصاف مختلفه هستند که زمام خلق و حیات معنوی و حقیقی مردم در کف با کفایت آنهاست. مقام نزول و حی که خاص پیامبران الهی است در اسلام به جبرئیل تعبیر شده، در قرآن مجید در برخی از سوره ها به جبرئیل اشاره شده از آن جمله در سوره بقره خطاب به طایفه یهود که با جبرئیل اظهار دشمنی میکنند چنین نازل گشته:

مقل من کان عدو الجبریل فانه نزله علی قلبک باذن الله مصدقالمابین یدیه و هدی و بشری للمومنین،

مضون کلام آنکه: بگو ای پیغمبر هر که با جبرئیل دشمن است با خدا دشمن است زیرا او بفرمان خدا قرآن را به قلب پاک تو رسانید در صورتیکه قرآن گواه راستی سایر کتب آسمانی و هادی اهل ایمان است.

و نیز در همان سفر کریم میفرماید:

من كان عدوالله و ملائكته و رسله و جبريل و ميكال فان الله عدو للكافرين.

(قرآن سوره بقره آیه ۹۲ صفحه ۱۵)

مضمون کلام آنکه؛ هر که با خدا و فرشتگان و پیغمبران او و جبرئیل و میکائیل دشمن است خدا هم دشمن کافران است.

جبرئیل به لغت عبری به معنای مرد خدا است و او یکی از ملائکه چهارگانهای است که بامر خدا مدّبر امور عالمند و رابط میان خدا و انبیای عظام و حامل و حی الهی. بروایت کتاب مقدّس جبرئیل بر دانیال و زکریا و مریم عذرا ظاهر شده است. در روایات مسیحی جبرئیل در روز قیامت در صور میدمد ولی مسلمانان میگویند اسرافیل در صور میدمد. در انجیل لوقا آمده است که در ماه ششم فرشتهای وارد شد. او بشهری که ناصره نام داشت آمد و نزد نامزد یوسف که از خاندان داود و نامش مریم بود حاضر گردید. مریم تا جبرئیل را دید ناراحت شد ولی جبرئیل باو گفت که ترسان مشو زیرا خدا بتو نعمتی عطا فرموده اینک حامله شدهای و پسری خواهی زائید که نامش را عیسی خواهی گذاشت. و نیز در همان سفر کریم گفته شده که فرشته به زکریا وارد شد و گفت من جبرئیل هستم که در حضور خدا می ایستم و فرستاده شدهام تا با تو سخن گویم.

مطالب فوق باختصار از کتاب مقدّس انجیل لوقا نقل شده که در صفحه ۸۲ انجیل لوُقا ذکر گردیده. :

یهودیان با جبرئیل ضدیت دارند زیرا میگویند خبر اسارت هفتاد ساله را جبرئیل به پیغمبر داده. در کتب بنیاسراویل ذکر آمده است از جمله؛

«چون من دانیال رؤیا را دیدم و معنی آن را طلبیدم ناگاه شبه مردی نزد من بایستاد و آواز آدمی را از میان نهر اولای شنیدم که ندا کرده میگفت ای جبرئیل این مرد را از معنی این رؤیا مطلع ساز» (کتاب دانیال باب ۸ آیه ۱۳۰ صفحه ۱۳۰۱)

و نیز در باب نهم آیه بیست و یکم میفرماید:

چون هنوز در دعا متکلم بودم آن مرد جبرئیل که او را در رؤیای اوّل دیده بودم بسرعت پرواز نموده بوقت هدیه شام نزد من رسید، (کتاب دانیال باب ۱۹ آیه ۲۱ صفحه ۱۳۰۳)

در کتاب محاضرات مطالبی درباره دشمنی یهود با جبرئیل در صفحه ۳۶۰ درج شده در صورت لزوم بآن مراجعه شود.

# ملائكه و فرشتگان باسم اعظم اطلاق گشتهاند

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب ايقان درباره ملائكه ميفرمايند:

«مقصود از این ملائکه آن نفوسی هستند که بقوه روحانیّه صفات بشریه را بنار محبت الهی سوختند و به صفات عالیّن و کروبیّن مُتصف گشتند... چون این وجودات قدسیّه از عوارض بشریّه پاک و مقدّس گشتند و متخلق باخلاق روحانیّین و متصف باوصاف مقدّسین شدند لهدااسم ملائکه بر آن نفوس مقدّسه اطلاق گشته»

(ایقان صفحه ۶۶ و ۶۷)

مفسرین اسلامی از سنی و شیعه در معنی ملائکه و اقسام آنها و وظایف هر یک با هم اختلاف آراء دارند و سخن بسیار گفته و تفسیرهای گوناگون نمودهاند. فرشتگان همان روح القدّس یا اسم اعظم هستند که مؤید بروح ایمانی و تائیدات الهی و مستفیض از عنایات غیبیه ذات احدّیت هستند. آن منابع علم و اسرار ربانی دارنده و جامع جمیع حقایق الهی و سرچشمه علم لدّنی میباشند. آنان الفائضة بالکمالات الالهیّه علی الارواح الانسانیّه، میباشند.

. حضرت عبدالبهاء در وصفشان فرمودهاند؛

«نفوسی که از عالم بشریّت مُنسَلِخ شدند و به صفات ملکوتیه متصف گشته اند آن نفوس از ملاء عالیّن و ملائکه مقربیّن محسوبند» هملاء عالیّن و ملائکه مقربیّن محسوبند»

در کتب انبیاء بنی اسرائیل در اسفار مختلف ذکر ملائکه گشته در مَزامیر داود آمده است که؛

«ای یهوه خداوند ما چه مجید است نام تو در تمامی زمین که جلال خود را فوق آسمانها
گذارده ای ... چون به آسمان تو نگاه کنم که صنعت انگشتهای تو است و به ماه و ستارگانی که تو
آفریده ای . پس انسان چیست که او را بیاد آوری و بنی آدم که از او تفقه نمائی . او را از فرشتگان
اندکی کمتر ساختی و تاج جلال و اکرام را بر سر او گذاردی « (مزمور ۸ صفحه ۸۳۴ کتاب مقلس)

در کتاب دانیال نبی داستانی از پیروزی فرشتگان بر شیران درج گردیده که خلاصهای از آن در این مقام درج میشود. مینویسد که در زمان سلطنت داریوش تمامی قلمرو فرمانروائیش را به ۱۲۰ قسمت تقسیم کرد و بر هر یک والی و حکمرانی منصوب نمود و بر آنها ۳ وزیر که یکی از آنها دانیال بود گماشت تا آن والیان تحت نظر وزیران باشند. دانیال که از دو وزیر دیگر با هوش تر و دانیال بود گماشت تا آن والیان تحت نظر وزیران باشند دانیال که از دو وزیر مملکت و سلطنت داناتر بود بر آنان توفق جست بطوریکه پادشاه اراده داشت که او را بر تمامی امور مملکت و سلطنت بر گزیند. این امر بر سایر حکام و وزیران گران آمد متفقاً بر آن شدند که تا تقصیری به گردن دانیال

اندازند و او را متهم نمایند. بنابر این همه با هم به مشورت نشستند و چون نتوانستند اتهامی بر او وارد سازند تنها حربه پرستش خداوند را برای او مستمسک قرار دادند.

لذا روزی همگی نزد داریوش حاضر شدند و لایحهای تقدیم نمودند که تا یک ماه هر کس بغیر از پادشاه کس دیگری را ستایش نماید باید به چاه شیران آنداخته شود. پادشاه از این رای خوشش آمد و فرمانرا امضاء نمود. چون دانیال از قصد و نیت سوء آنان مطلع گشت پنجره اطاق بالا خانهاش را بسوی اورشلیم باز کرد و روزی سه بار زانو زده به دعا و مناجات میپرداخت. وزیران چون چنین دیدند شکایت پیش سلطان بردند و تخلف دانیال را بازگو نمودند و درخواست نمودند که چون بر خلاف فرمان شاه عمل کرده در چاه شیران انداخته شود کورش چون دانیال را دوست داشت این عمل را برخلاف میل خود دید ولی چاره ای نیافت لذا دستور داد که دانیال به چاه شیران افکنده شود و سنگ بزرگی بر دهانه چاه گذارده گردد.

آنشب خواب به چشم داریوش راه نیافت لدا صبح زود به چاه نزدیک شد و ترسان و لرزان با صدائی خفیف دانیال را صدا کرده گفت ای دانیال آیا خدائی که پیوسته بسوی او عبادت مینمودی به رهائیت از شیران قادر گشت؟ دانیال به شاه جواب داد که خدای من فرشته خود را فرستاد دهان شیران را بست تا بمن زیانی نرسانند داریوش شادمان گردید و امر کرد تا دانیال را از چاه بیرون آورند و باو خلعت و نعمت بخشید.

پس فرمانی بهمه والیان و حکام نوشت که در هر نقطهای از مملکت هستند خدای دانیال را پرستش نمایند زیرا ملکوت او بیزوال ولی سلطنت من بیدوام است.

(نقل از دانیال نبی باب ۶ صفحه ۱۲۹۶)

در کتاب انجیل نیز در چند مورد ذکر فرشتگان شده منجمله،

وپس فرشته نزد او (مریم) داخل شده گفت سلام بر تو ای نعمت رسیده خداوند با تو است... مریم به فرشته گفت این چگونه میشود حال آنکه مردی را نشناختهام. فرشته در جواب وی گفت روح القدّس بر تو خواهد آمد و قوّت حضرت اعلی بر تو سایه خواهد افکند از آن جهت آن مولد مقدّس پسر خدا خوانده خواهد شد.

(انجيل لوقاباب اصفحه ع۸-۸۷ آيات ۲۸ ۲۲ ١٥٣)

بسیاری از مفسرین شیعه و سنی عقیده دارند که ۴ فرشته از جانب خدا به وظایف مختلف مأمورند این ۴ ملائکه مدّبر امور عالم هستند و بنام کراُم الکاتبین معروفند یعنی فرشتگانی که اعمال نیک و بد مردم را مینویسند تا در روز آخرت به حساب آنان رسیدگی گردد.

١- جبرئيل - رابط بين خدا و پيغمبران است و حامل وَحي الهي؛ در آثار مباركه باسم اعظم

مذكور ميباشد.

۲- میکائیل - که مقرب درگاه الهی است و مامور اعطای رزق و روزی و در قرآن بنام میکال آمده است.

۳- اسرافیل - که مامور حیات به خلق است و بر طبق اعتقادات مسلمین در روز قیامت در شیپوری بنام صوراسرافیل میدمد و مردگان را زنده میکند.

۴- عزرائیل - که مأمور جان گرفتن از خلایق است و او را بنام فرشته مرگ، مَلِک اُلموت و یا قابِض الارواح مینامند. در آثار بهائی ملائکه به عالیّن یعنی فرشتگان بلند مرتبه و گروبین به معنی دستهای از ملائک که مقامی بسیار عالی دارند وصف گردیدهاند.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب ايقان ميفرمايند:

«حضرت صادق در وصف گروبین میفرماید قومی از شیعیان ما هستند خَلِف عَرش، (کتاب ایقان صفحه ۶۶)

در کلمات مبارکه مکنونه درباره ظهور حرف اوّل و دوّم اسم اعظم در آیه ۲۷ درباره مَلاَء عالیّن و گروبین میفرمایند:

«در لیل جمال هیکل بقا از عَقبه زمردی وفا به سدره منتهی رجوع نمود و گریست گریستنی که جمیع ملاء عالین و کروبین از ناله او گریستند...»

(کلمات مبار که مکنونه فارسی آیه ۷۷ صفحه ۴۴)

درباره این آیه کلمات مبارکه مکنونه که مضامین عرفانی و اشارات و تمثیلات روحانی دارد سنوالات بسیاری از حضرت عبدالبهاء و حضرت ولی مقدّس امرالله شده که به نقل یکی از آنها اکتفا میگردد میفرمایند.

«آن اسم عظیم اسم اعظم است مراد جمال مبارک است»

(کنز اسرار جلد ۲ صفه ۹۴)

در متون کتب امری برخی از مؤمنین که به صفات ملکوتی و سجایای لاهوتی متصف بودند بنام فرشته در میان احباب مشهور گشتهاند از آن جمله حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی است که به لقب فرشته کرمل بود او پیزمردی روشن ضمیر و بسیار روحانی و منقطع بود.

حضرت عبدالبهاء او را خیلی دوست داشتند و دربارهاش میفرمایند:

«پیرمردی است در نهایت روحانیّت فی الحقیقه جمیع قوایش را در سبیل الهی صرف نموده. چقدر خوب است که انسان جانش را فدای امر مبارک کند. عوض اینکه ایام را در طریق هوی و هوس که هیچ نتیجه ای ندار د و عاقبتش عدم محض فنای صرف است صرف کند اگر آن را

در سبیل الهی صَرف کند آن وقت تمامش نتیجه است حال ملاحظه کنید اشخاصی که فانی در امرالله و فانی در امرالله و فانی در امرالله و فانی در آستان مقدّس میشوند و بهیچ وجه مقصدی و ارادهای جز عبودیّت جمال مبارک ندارند چقدر روحانی نورانی مشتعل فارغ و متذکر هستند....

#### (خاطرات حبيب جلد ١ صفحه ٣٩٨)

درباره این مؤمن فداکار نوشتهاند که روزی یکی از زائرین از حضرت عبدالبها استوال مینماید که فرشته چیست و منظور از فرشتگان کدام است در این وقت هیکل مبارک رو به جانب حاجی میرزا حیدر علی کرده میفرمایند اگر میخواهی بدانی که فرشته کیست به حاجی نگاه کن؟ سپس با نگاه جانانه و خنده مستانه میفرمایند که براستی این حاجی یک فرشته است.

فاضل جلیل و دانشمند جناب گلپایگانی در مکتوبی که به عربی نگاشتهاند شرح مفصلی درباره ملائک مینویسند: فرشتگانی که در کتب آسمانی از آنان یاد شده به نفسی اطلاق گردیده که به سجایای اخلاقی و روحانی متخلق باشند و نیز لفظ ملائکه به آئمه هُدی نیز گفته شده همچنین به سجایای اخلاقی و موانی متخلق باشند و نیز لفظ ملائکه به آئمه هُدی نیز گفته شده همچنین به رسولان الهی که مأمور هدایت بشر بودهاند حضرت عبدالبهاء در وصف چنین نفوسی میفرمایند:

«ای دوستان روشن در افق محبت الله. جنود ملکوت ابهی گاهی بصورت بشر در عرصه امکان محشور گردندو نصرت عهدومیثاق نمایندو گاهی بصورت روح شوندو در قمهای مُطهر حلول نمایندو ناطق گردندو گاهی بصورت انوار آشکار شوند و آفاق را منوّر کنندو البهاء علیک ع ع

(مجله اخبار امری ایران)

ملائكه طبق كتب آسماني باسامي مختلف آمده از آن جمله:

فرشته، روح القدّس، جبرئيل، گروبين، عاليّن، روح الامين، اسم اعظم، روح آسمانی، روح لاهوتی، سروش غيبی، جنود ملكوت، خوريه، سدرةالمُنتهی، ملاءاغلی، خوريه معانی، خوريه الهی، خوريه نوراء، خوريه بهاء، ميكائيل يا ميكال، اسرافيل، عزرائيل، امين وَحی، روح اعظم، روح القدّس، روح البهاء، شديد القوی، و...

### شديدالقُوى همان اسم اعظم است

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب شكوهي ميفرمايند؛

«روح الامین و جبرئیل و روح القدّس و شدید القوی عبارت از عنوانات شیئی واحد است» (قاموس ایقان جلد\صفحه ۵۰۰۰)

در قرآن شریف در سوره النجم اشاره به «شدیدالقوی» خطاب به حضرت محمّد گشته که ترجمه آن این است: «او را جبرئیل همان فرشته بسیار توانا عِلم آموخته است. همان مَلِک مقتدری که به خلقت کامل جلوه کرد و آن رسول در افق اعلای کمال بود»

(قرآن سورة النجم آيات ٥ و ٢صفحه ٢٠٠)

تجلیّات وَحی یا کلمهٔ الله مختص به مظاهر ظهور الهیّه است که به صُور مختلفه جلوه میکند و آن را بنوع تخیل یا تشبیه به جبرئیل یا روح القدّس یا حُوریه الهی یا شدیدالقوی ذکر فرمودهٔ الله که در اثر نزول وَحی بر آن منابع علم و آسرار رباتی عرض وجود میکند. این ظهور و نمایش و شرح کیفیّت آن بر حاملان پیام آسمانی همیشه در پردهای بصورت ایماء و اشاره معنوی و عرفانی مستور بوده.

گاهی بصورت فرشته و زمانی بگونه روح الامین و هنگامی بصورت نور و آتش در سدره الهی و وقتی به گونه جبرئیل یا کبوتر ظاهر میگردد.

شکی نبوده که اولیای حقّ از بطن ام دارای چنین مقاماتی هستند و کمالات معنوی آنها همیشه مستور بوده.

حضرت عبدالبهاء در این باره میغرمایند؛

مطاهر مقدّسه لم يزل حقائق نورانيّه بوده و هستند. تغيير و تبديلي در ذات آنها حاصل نگردد، نهايت آن است كه قبل از ظهور چون ساكن و صامت مانند نائمند و بعد از ظهور ناطق و شارق مانند بيدار،

حضرت بهاءالله ميفرمايند؛

«جمیع عالم قادر بر تحدید فیوضات یک کلمه از کلمات حقّ و یک حرف از آثار قلم اعلی نبوده و نیست»

ويا آنكه:

#### «كلام الله ولو الحصر بكلمة لا تعادلها كتب العالمين»

#### (خوشههائی از خرمن ادب و هنر جلد ۴ صفحه ۱۲)

مبعث البياء بهاست بهاء داده لاتقربا بهاست بهاء جائكم امرنا بهاست بهاء بر خلیل خدا بهاست بها؛ كفت الق العصا بهاست بهاء مائده از سماء بهاست بهاء بشديد القوى بهاست بهاء. از برای ندا بهاست بهاء الف و يا و اول و آخر جناب نعيم عليه رضوان الله ميفرمايد، مظهر كبريا بهاست بهاء آنکه فرمان به آدم و حوا آنكه بهر نجات گفت بنوح نار نمرود آنكه كلشن ساخت نزد فرعون آنکه با موسی آنکه بهر مسیح نازل کرد آنكه تائيد مصطفى فرمود آنکه مبعوث کرد قائم را اوست او ذات واحد قادر

بند ۲ اشاره به سورة النجم است که فرمود علمه شدید القوی یعنی جبرئیل آیات را به (كتاب جَنَّات نعيم جلد ٢ صفحه ١١٨)

### پيغمبر آموخت.

واحد است آن و از احد صادر ابدى البقاء الى الاخر در مظاهر چو میشود ظاهر مىزند صيحه انا القاهر هم منم ناهی و منم آمر هم شديد العقاب و هم غافر در همه انبیاء بود سائر تو بروح القدّس مشو كافر كفر برنور غير مغفور است (كتاب جَنَّات نعيم جلد ٢ صفحه ١٤٩)

و نيز درباره شديد القوى چنين سروده، روح قدس ميهمن قادر ازلى اللقاءِ من الأول نور قهار او بشدت و ضعف آن شدید القوی ذومره که منم آخر و منم اوّل هم عظيم النكال و هم راحم این تجلّی بوحدت و رجعت گفت عیسی زجسم فائده چیست در همه انبیاء همین نور است

# بشارات واشارات انبياء به يوم الله ولقاء الله

حضرت بهاءالله در لوح جناب نبيل قبل با ميفرمايند:

«الحمد لنيّر انار به افق العالم و قلوب الامم... يا حبيبى، حميع گتب و صُعف و زُبر ندا نموده اند و باين روز اعظم بشارت داده اند مع ذلک کل در غفلت مشاهده ميشوند الا مَن شاء الله. حضرت اشعياد ميفرمايد يدفع اليه مجد لبنان بهاء کرمل و شارون هم يرون مجد الرّب بهاء الهنا. کرمل مقاميست مقابل ارض سجن واقع و اوست موسوم به گوم الله و مقر کرسى در اوّل ورودآن محل بوده اوست اوّل ارضى که در اين مملکت به بحر وصال فائز شد و به نفحات الهى معظر گشت، (قاموس توقيع منيع نوروز ۱۰۸ بديع صفحه ۱۹۱)

انبیاء و مرسلین هریک در کتاب آسمانی خود به یوم لقاء و دیدار خدا بشارت داده و وعده به روزی دادهاند که کوم الله (کوه کرمل) از شوق دیدار بهاء باهتزاز خواهد آمد و گرسی ربّ در گرم الهی مستقر شده سلطان ظهور بر او مستوی و جشن اعظم برپا خواهد شد.

حضرت بهاءالله در خصوص استقرار گرسی الهی بر جبل رب میفرمایند:

«یا جُواد، عالم تبدیل شده چه که ملکوت بیان تجدید گشت... سمع به بصر میگوید امروز منظر اکبر مزیّن آگاه باش و بصر بسمع میگوید بشنو و گواه باش که گرسی رَبّ در گرمل منزل اخد نموده و مالک وجود و سلطان غیب و شهود بر او مستوی، جشن عظیمی برپا شده و عیش بدیعی ظاهر گشته»

روزی که جمال اقدس ابهی به مدینه حیفا تشریف فرما شدند و به کوه کرمل صعود فرمودند و خیمه مبارک در دامنه کوه خدا برافراشته گشت و در نزدیکی مقام ایلیا لوح گرمل با صوت ریآن محبوب عالم بصدای بلند نازل گردید کوه و دشت به جنبش و اهتزاز آمد. تل الهی که تا آن روز منتظر کاس لقاء بود به آن فائز گشت. و جمیع اشیاء بظهور مکلم طور در آن جبل شهادت دادند که آنچه از قبل وعده داده بودند وفا شد.

حضرت بهاء الله در لوحی بهمین روز فرخنده اشاره فرموده میغرمایند:

«هذا يوم فيه فاز كُوم الله باللقاء و ارتفع النداء من كلّ اشياء قد تزيّن المقام بقدوم مالك الانام طوبى لك يا برّ الشام قد تنفس فيك صبح الظهور و به تضوع عرف الله في ماسواه» (يژوهشنامه سال ۲ شماره (صفحه ۲۰)

در همان یوم مبارک که گرسی رب بر کوه خدا مستقرو تَل الهی از بشارت استقرار مظهر ظهور کلی الهی که موعود کل انبیاء بود در اهتزاز بود نور وجه مبارک ساطع و لامع و جشن بزرگ در عالم برپا و نداء از همه جهات مرتفع که «امروز روزی است که گرسی رب ما بین شعب ندا میکند جمیع ساکنین ارض را و امر مینماید به تسبیح و تقدیس پروژدگار، امروز روزی است که ملائکه های آسمان بااگواب بیان و آباریق عرفان در کل احیان نازل می شوند و به نفحات مقدسه طیبه معظر شده راجع میگردند،

و زمانی که جمالقدم و اسم اعظم جالس بر کسی شدند نداء «هذه ارض ارتفع نداء الله فی برها و بحرها و جبالها و آکامها کذلک هبت اریاح الفضل» از هر سوئی شنیده میشد.

بهاء کرمل و جلال لبنان نمودار گشت و این همان بشارتی بود که حضرت اشعیاء بدان داده بود. جمال مبارک در وصف آن ایام بیاناتی بدین مضمون میفرمایند که حجاز از شوق دیدار باهتزاز آمد و گرم خدا از قدوم مبارک به شعف افتاد، وادی شام از عطر قمیص یار معظر و معنبر گشت زیرا مقد فازت الکرمل بقدوم ربها و احیتها نفحات الوصال بعد ما اهلکتها نار الفراق،

جمال اقدس ابهی در لوحی خطاب به حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی میفرمایند:

«سبحان الله در جميع كتب قبل عظمت اين يوم و عظمت ظهور و عظمت آيات و عظمت كلمه و عظمت الله در جميع كتب قبل عظمت اين يوم و عظمت البياء كلمه و عظمت استقامت و عظمت شأن و مقام ذكر شده مع ذلك خلق از او غافل و محتجب. انبياء لقاى اين يوم را آمل بوده اند داود ميفرمايد «من يوقدني الى المدينة المحصنة» مدينه محصنه عكّا است و حضش بسيار محكم و مظلوم در او مسجون»

(قاموس توقیع منیع نوروز ۱۰۸ بدیع صفحه ۵۹)

گرمل به معنی باغ الهی است که در کتب مقدّسه عهد عتیق از لسان انبیای بنی اسرائیل بشارات زیادی بظهور رَبّ الجُنود و اشاعه صیت و صوت امر الهی از آن کوه به جمیع عالم داده شده است.

در کتاب اشعیای نبی چنین مذکور است:

ه شوکت لبنان و زیبائی کرمل و شارون به آن عطا خواهد شد. جلال یهو، و زیبائی خدای ما راشاهد خواهند نموده منحه ۱۸۴۸ (کتاب عهد عتیق صفحه ۱۸۴۸)

کوه خدا که در انتظار لقای رَبّ بود با برافراشتن خیمه مبارک بر فراز آن صُوت تسبیع و تهلیل قدیسین و ملائکه مقربیّن و گروبین بعنان آسمان رسید و مقام حضرت ایلیا به موهبت اصغاء فائز شد. این مقام مورد احترام و تکریم یهودیان، مسیحیان و مسلمانان است و برای پیروان آن ادیان محل مقدّسی محسوب است. از نظر بهائیان حائز اهمیّت مخصوصی است زیرا حضرت

عبدالبها؛ در اثر آزار و اذیت و ضدیت ناقضین ایامی چند در آن غار بسر بردند تا آنکه مفتی عکا بحضور مبارک رسید و استدعای رجوع نمود.

حضرت عبدالبهاء درباره سابقه تاريخي اين غار ميفرمايند:

«ترانى يا الهى فى هذا الجبل الرفيع و المقام الباذخ المنيع ماوى كل رجل عظيم و ملاذ كل جليل و نبيل... ملجاء حضره ايليا اوى اليه الاشعياء و مر عليه يسوع المسيح... موطى قدمى رب الجنود فى المقام الاعلى. رب هذا جبل سميته فى التوراة بكرمل و نسبة اليك فى بطون الزبر والالواح...»

هیکل مبارک در لوح جناب میرزا حیدر علی اشاره میفرمایند که اشراق هر ظهوری یا مبدئش این ارض مبارک است و یا محل هجرت انبیاء و یا منتهایش راجع باین ارض است بطوری که همه مظاهر ظهور الهی به نحوی در ارتباط با کوه خدا بودهاند حتی میفرمایند که حضرت زردشت سفری باین دیار فرمود و با انبیاء بنی اسرائیل ملاقات نمود در آن روز چون هیکل مبارک حضرت بهاءالله با صدای بلند لوح کومل را نازل میفرمودند ساکنین دیر که در نزدیکی آن محل سکنی داشتند شتابزده بیرون دویدند تا صدای مبارک را بشنوند و صاحب صدا را ببینند. در آن لوح (لوح کرمل) جمال مبارک میفرمایند که ای کوه خوشا بحالت و خوشا به افرادی که بطواف تو نائل می شوند خوشا آمروز که جمالقدم بر تو نازل گشته و به مقام مقدس خود وارد شده. ندای جمیع اشیاء و اهل ملاء اعلی بلند است که میگویند ای کوه خاضع شو زیرا وجه خدا بتو توجه نموده آن وجهی که صاحب ملکوت اسماء و خالق آسمانها و زمین است. امروز روزیست که همه بذکر و ثنای تو مشغولند. امروز روزیست که دریا و خشکی و بر و بحر مژده آن را داده بودند. عنقریب عنایت تو مشغولند. امروز روزیست که دریا و خشکی و بر و بحر مژده آن را داده بودند. عنقریب عنایت تبحری سفینة الله علیک و یظهر اهل البهاء الدیّن ذکر هم فی کتاب الاسماء» حضرت رب اعلی در کتاب بیان فارسی در مورد لقای خدا میفرمایند:

«قد نزل الله من ذكر لقائه او لقاء الربّ انما المراد به من يظهره الله لان الله لا يرى بداته...
آن چه كه در كتب سماويه ذكر لقاء او شده ذكر لقاء ظاهر بظهور او است كه مراد نقطه حقيقت كه
مشيّت اوليّه بوده و هست و آنچه در قرآن ذكر لقاء الله و لقاء ربّ شده به حقيقت اوليه مراد لقاء
رسول الله ص بوده و هست،

مطلبی که حضرت اعلی به آن اشاره فرمودهاند آنکه ایام ظهور مظاهر الهی چون منسوب به خدا است به ایّام اللّه تعبیر گشته بنابر این لقاءِ خدا در هر دوری لقاءِ مظهر امر او است چنانچه میغرمایند ذکر لقاء در قرآن کریم به معنی دیدار پینمبر حضرت رسول میباشد که قائم مقام ذات

🦠 الهي است.

حضرت بهاء الله در این مورد میفرمایند:

«شکی نبوده و نیست که ایّام مظاهر حقّ جل جلاله به حقّ منسوب و در مقامی به ایام اللّه مذکور ولکن این یوم غیر ایام است. از ختمیت خاتم مقام این یوم طّناهر و مشهود»

(منتخبات آيات حضرت بهاءالله صفحه ٤٧)

در قرآن کریم آیات بسیاری درباره یوم لقاء اللّه مذکور گشته که برخی از آنها در صفحات قبل بدانها اشاره شده و اینک به چند آیه دیگر اشاره میگردد.

در قرآن مجید در سوره عنکبوت روحالقدّس بلسان حضرت محمّد چنین میفرماید. «من کان یرجوا لقاء اللّه فان اجل اللّه لات و هوالسمیع العلیم»

مضمون بیان خدا آنست که: کسی که لقای خدا را طالب است باید بداند که وعده پروردگار برای آتیه است او شنوا و دانا است شکی نیست که مقصود از دیدار خدا همانا مظاهر امرش میباشند والا حق غیب ذات مطلق است و «الطلب مردود و السبیل مسدود» آیات خدا درباره لقاء جنبه تشبیهی و معنوی دارد که چون آنان در رتبه و صفات جلوهای از خدا هستند پس کلام خدا و احکامشان احکام خدا و دیدارشان لقاء خداست و الا رویت حق در رتبه ذات طبق بیان همه انبیاء غیر ممکن و محال است.

حضرت رب اعلی در کتاب بیان فارسی در مورد لقاء میفرمایند:

هر كس لقاء من يظهره الله را درك نمايد لقاء الله را درك نموده و فائز به لقاء رَبّ شده اگر مؤمن باو باشد... و هر كس لقاء من يظهره الله را مقترن به لقائي نمايد يا آنكه از براي او عدل يا كفو يا شبه يا قرين و مثالي در لقاء او يا آنچه ما يوصف به است دهد او را تشناخته و لايق ذكر نباشد،

کتاب بیان دارسی باب ۲واحد ۳ صفحه ۸۲) حتی هیکل مبارک مژده لقای خدا را به برخی از مؤمنین داده بودند از آن جمله حرف حَی ملاباقر است که باو فرمودند «لعلک فی ثمانیة سنة یوم ظهوره تدرک لقاءالله» این لوح مفصل است و در کتاب ایام تسعه نیز قسمتی از آن چاپ گردیده و نیز لوح مفصل دیگری از خامه مشکین

و در کتاب ایام تسعه نیز قسمتی از آن چاپ گردیده و نیز لوح مفصل دیگری از خامه مشکین حضرتش در مورد یوم الله و یوم رویت خدا صادر گشته که در آن لوح منیع مُفْصلاً کشف رموز و معضلات را فرمودهاند و همچنین روایات ماثوره از حضرت علی و نقل حدیث مروی از حضرت رسول اکرم فرمودهاند. از آیات قرآن این گونه شاهد آوردهاند:

سوره انعام آيه ٣١ ،قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله،

سوره رعد آيه ٢ «يدبر الامريفصل آلايات لعلكم بلقاء الله توقنون،

سوره فصلت آیه ۵۴ «الا انهم فی مریة من لقاء ربهم» سوره هود آیه ۳۱ «الذین آمنوا انهم بلا قواریهم»

سوره بقره آیات ۴۳، ۲۲۳، ۲۵۰ تماماً درباره رویت خدا است

(آیات فوق از کتاب نافه مکنون صفحه ۲۶۱ نقل شده)

در کتاب اصول کافی حدیثی نقل گردیده که ترجمه آن این است: حضرت امام جعفر صادق فرمودند که شخص عالمی از حضرت امیرالمؤمنین سئوال کرد که آیا خدا را در موقع پرستش دیدهای؟ حضرت فرمود وای بر تو من آن کسی نیستم که خدائی را که ندیدهام بپرستم. آن شخص مجدد سئوال نمود که چگونه او را دیدی حضرت فرمود وای بر تو دیدگان هنگام نظر افکندن او را درک نکند ولی دلها با حقائق ایمان او را میبینند.

حضرت عبدالبهاء ديدار خدا را امرى حتمى مىدانند «و حقيقة الامر ان اللقاء امر مسلم محتوم منصوص فى الصُحف و الواح الحَى القيوم»

در تفسیر دیدار خدا در بین پیروان ادیان اختلافاتی موجود است و چنانچه هیکل مبارک میفرمایند «اختلف الاقوام فی هذه المسئلة»

در کتاب نافه مکنون از صفحه ۲۵۸ تا صفحه ۲۸۴ مفصلاً ذکر آیات قرآنی و اختلاف موارد بین سنی و شیعه ذکر شده علاقمندان می توانند به آن مراجعه فرمایند.

حضرت بهاءالله در کتاب اقدس درباره رویت خدا در تل الهی میفرمایند:

هدا يوم فيه فاز الكليم بانوار القديم و شرب زلال الوصال من هذا القدح الذي به سجرت البحور. قل تالله الحق ان الطور يطوف حول مطلع الظهور و الروح ينادى من الملكوت هلموا و تعالوا يا ابناء الغرور. هذا يوم فيه سرع كوم الله شوقاً للقائه و صاح الصيهون قد اتى الوعد و ظهر ما هوالمكتوب في الواح الله المتعالى العزيز المحبوب، (كتاب اقدس بند ١٠٠ صفحه ٢٧)

مضمون بیان مبارک آنست که:

امروز روزیست که حضرت موسی فائز به مشاهده انوار خدا شد و از آب زلال وصال الهی آشامید و از این قدحی که بدان خروشان شدند دریاها (یعنی دریاهای حقایق و امرالهی) نوشید. بگو بخدا سوگند همانا طور طواف میکند در اطراف این مطلع ظهور و حضرت مسیح ندا میکند از ملکوت خود که بشتابید و بیائید زادگان غرور این است آن روزی که کوه خدا با اشتیاق دیدار او فریاد میزند و تل صیهون (نزدیک اورشلیم) ندا میکند که به تحقیق وعده وفا شد و آنچه در گتب آسمانی ذکر گشته بود ظاهر و هویدا شد.

در تقریرات جناب اشراق خاوری میخوانیم که حضرت موسی با مشایخ اسرائیل به کوه

گرمل رفت و از خدا درخواست نمود که او را ببیند ولکن خدا گفت «لن ترانی» حضرت موسی باز تکرار کرد و گفت «رَبّارنی انظر الیک» حضرت مجدداً عرض نمود صورتت را بمن نشان بده. خدا باو فرمود که من اوّل بر این کوه تجلّی میکنم اگر مقاومت نمود بعد بر تو ظاهر میگردم. در قرآن مجید سوره اعراف آیه ۱۴۳ میفرمایند «فلما تجلّی رَبّه للجبل جعلّه دی و خر موسی ضعقاً» وقتی خدا به کوه تجلّی کرد از هم پاشیده شد و حضرت موسی بیهوش بر زمین افتاد و بفوز لقاء فائز نگردید ایشان مینویسند که جمالقدم ظاهر گشته و حضرت موسی بانوار قویم فائز شده و از قدحی که بنام خدا برای امروز تهیه شده نوشید و حضرت مسیح از ملکوت خود ندا در داد که بشتابید تا بدیدار خدا در کوه مقدّس نائل گردید.

امروز اقدام جمال قدم و اسم اعظم مُوطی کوه خدا شده و عظمت جلال واقعی خلاا امروز بظهور جمال ابهی مزین گشته در این مبحث باید باین حقیقت توجه داشته باشیم که پی بردن به مقام انبیاء و درجات عالم امر و حق ما فوق ادراک و توانائی ما است زیرا ما در عالم خَلق هستیم و در رتبه مادون چگونه میشود که رتبه مادون پی به مقام مافوق برد. حضرت بهاءالله در لوح حکمت بیاناتی میفرمایند که مضمونش چنین است که ذکر این بیانات و اشارات حرارت وجود انسان را میفسرد و آتش اشتیاق و طلب را خاموش می کند بنابر این باید فقط بذکر نصوص پردازیم و مطالعه میفسرد و تتبر و تعمق در بیانات کنیم بدون آنکه مشاجره و مباحثه نمائیم و این بدین منظور نیست که کُور کورانه هر چه هست قبول نمائیم و بدون تعقل و مناحثه نمائیم و این بدین منظور نیست که کُور کورانه هر چه هست قبول نمائیم و بدون تعقل و تفکر بپذیریم بلکه هر نصی که مطالعه مینمائیم باید با نصوص و الواح دیگر بسنجیم و در بارهاش تفکر کنیم.

حضرت بهاءاللّه در ایقان شریف میفرمایند:

«منتهى فيض الهي كه براى عباد مقدر شده لقاء الله و عرفان اوست»

میفرمایند که ناس بر اثر قصور در فهم و ادراک کلام الهی از معنی لقاء الله غافل گشتند و آنچه که لقاء مظهر امر که عین لقاء الله است براه باطل رفتند. در این مقام نبذهای از بیانات حضرت بهاءالله درباره لقاءالله ذکر می شود

«يوم موعود فرارسيد و آنكه ظهورش در كتب و صُحف الهيّه بشارت داده شده باعلى النداء من في الارض و السماء را باين خطاب أعلى مخاطب ميساز د لا اله الا هوالمهيمن القيوم»

طوبی از برای چشمی که مشاهده نمود و وجهی که به وجه الله رب ماکان و مایکون توجه

کردہ

«این یوم یومیست عظیم و در کتب و صُحف مقدّسه به یوم الله مدکور و مسطور از این بیان

عظمت آن ظاهر و مشهود و انبیاء و رسل الهی به جان و دل آرزوی این یوم مبارک را مینمودند و ملل و اقوام در حسرت وصالش ایام میگدرانیدند.

«این یوم یومیست که در جمیع کتب حقّ جلّ جلاله انبیاء واصفیای خود را به آن بشارت فرموده»

«هذا يوم فيه يقول اللاهوت طوبي لك يا ناسوت بما جعلت موطى قدم الله و مقر عرشه العظيم»

«هذا يوم فيه فازت آلاذان باصغاء ماسمع الكليم في الطور و الحبيب في المعراج و الروح الأ صعد الى الله المهيمن القيوم»

«تالله الحق تلك الايام فيها امتحن كل النبيّن و المرسلين ثم الذين هم كانوا خُلف سُرادق العظمة و فسطاط العظمة و خِباء العرّة،

(آيات فوق از كتاب ظهور عدل الهي صفحات ١٤١، ١٤٢)

باید توجه داشت که در آیات قرآنی که در صفحات قبل نوشته شده علاوه بر ذکر لقاء الله از آمدن خدا هم سخن گفته اند. شکی نیست که تنزیل خدا از مقام خود و نزولش به عالم خلق و رویت او توسط مردم خیال خامی پیش نیست و بفرموده جمیع پیامبران مستحیل و محال است پس باید آمدن خدا را با آمدن انبیاء و مظاهر ظهور یکی دانست و آیات الهی را جز از لسان آنان نمی توان شنید. در نقل اینگونه آیات باید در نظر داشت که خداوند تیارک و تعالی ذات غیب منیع لا یدرک است و مستور و پنهان از انظار عالمیان.

حضرت بهاءالله در لوحى مقصود از ارسال رُسل را چنین توصیف میفرمایند.

«حقّ جل جلاله از برای ظهور جواهر معانی از معدن انسانی آمده» هیکل مبارک معنی و منظور از این آیه را در لوح شیخ نجفی اصفهانی معروف به آقا نجفی تشریح و تبین فرمودهاند تا مردم از هر گونه تعبیر و تفصیل در این باره معاف باشند و معانی حقیقی آن را دریابند.

حضرت بهاءالله در آن لوح ميفرمايند:

«حقّ جل جلاله از برای ظهور جواهر معانی از معدن انسانی آمده یعنی مشارق امر و مغازن لئالی علم او. چه که انه تعالی غیب مکنون مستور عن الانظار. انظر ما انزله الرحمن فی الفرقان «لا لئالی علم او و هویدر ک الابصار و هواللطیف الخبیر» (لوح شیخ نحفی صفحه ۹)

مضمون بیان عربی لوح آنکه: خداوند را بدیدگان نمیتوان ادراک کرد ولی او دیدگان ما را ادراک مینماید.

و نيز هيكل مبارك در معنى لقاء الله در كتاب مستطاب ايقان ميفرمايند،

«قدری در آیات لقاء که از مالک ملکوت اسماء در فرقان نازل شده تفکر فرما... در جمیع کتب الهی وعده لقاء صریح بوده و هست مقصود از این لقاء لقاء مشرق آیات و مطلع بیّنات و مظهر اسماء حسنی و مصدر صفات علیای حقّ جلّ جلاله است حقّ بداته و بنفسه غیب منیع لایدرک بوده و بس. مقصود از لقاء لقاء نفسی است که قائم مقام او است ما بین هباذ و از برای او هم شبه و مثلی نبوده و نیست»

#### عندليب خوسنواي گلشن بهاء درباره كوه خدا گفته

ببال ای کوه کرمل بر زمین و آسمان یکسر زاحجارت سروش آید به گوش هر سروش اکنون اگر خوانم ترا جنّت ز رویت میکشم خجلت تو را ذوالعرش اگر خوانم سزا باشد روا دانم تو ای کوه مقدّس مرکز فردوس اعلائی توئی آن مغرب اعظم که غارب در تو شد خورشید سزد گر کعبه گردد طائف حول تو چون گشتی چو گشت آن مظهر واحد به ذیل اقدست راقد چو گشتی مرکز اشراق آن خورشید لاهوتی تو ای ارض مقدّس شادمانی کن که شد ساکن

که یک عالم شکوه و فرزیزدان در توشد پیدا ز اشجارت به گوش آید خروش سدره سینا که جنّت از تو در بهجت بود ای جنّت علیا که عرش اکبر اعظم نمود اندر دلت ماوا که هم مجرای کوثر آمدی هم مغرض طوبا توئی آن مُشرق اعلی که مُشرق از تو شد بیضا مقام عرش اعظم رَبّ اعلی نقطه اولی فلک شد در برت ساجد ملک شد بر درت پویا شدی هر دم مطاف قدسیان عالم بالا شدی هر دم مطاف قدسیان عالم بالا بهاءالله در حیفا و باب الله در حیفا بهاءالله در حیفا (اشعار فوق تقل از توقیع نوروز ۱۸ بدیع صفحه ۲۴)

# کیفیّت نزول و چگونگی بعث و وحی و تجلّی روح القدّس به انبیاء

حضرت ولى مقدّس امرالله درباره كيفيّت نزول وحى بمظاهر الهي ميفرمايند:

«حضرت کلیم در طور سیناندای الهی را از شجره مُوقده رباتی استماع نمود و حضرت زردشت در اثر رؤیاهای سبعه به مأموریت آسمانی و رسالت یزدانی خویش واقف گردید و حضرت مسیح هنگام خروج از نهر اردن ابواب سماء لایزالی را مفتوح و روح قدسی رباتی را به مثابه حَمامهای نازل بر وجود مقدّسش ملاحظه نمود و حضرت رسول اکرم در جَبَل حَرا خارج از مکّه معظمه از طرف جبرئیل امین به خطاب مستطاب «اقرا باسم ربک الذی خلق» مخاطب گردید و حضرت باب اعظم چون در عالم رؤیا رأس مُظهر حضرت سیدالشهداء را آغشته بدّم مشاهده نمود و از خون گلوی آن حضرت نوشید دریافت که از جانب خداوند متعال حامل فیض الهی و واسطه ابلاغ پیام آسمانی است»

چون در این مجموعه مکرراً درباره نزول وَحی از جانب جبرئیل، روح القدّس، فرشته، خُوریه، روح الامین و... بیان گردیده لازم است درباره وَحی و بعث و چگونگی نزول آن بر پیامبران خدا در ادوار مختلفه بطور اختصار و مُوجز از آثار مبارکه شواهدی عرضه گردد.

کلمه وَحی معانی گوناگون دارد ولی در این مقام مقصود کلام الهی و ندای آسمانی است که بر قلب مُمرد برگزیدگان حق میگذرد و آنها احساس مینمایند که به ماموریتی مبعوث شدهاند. وحی مخصوص مظاهر مقدّسه الهیست و غیر از الهام است زیرا الهام مختص اَئمه اطهار است بهمین علت رسولان خدا را مطالع وَحی و مَشارق وَحی مینامیم و کلام و آثارشان را قلم وَحی میشمریم. برای روشن شدن تفاوت بین آنها بلوح زیر توجه میکنیم:

حضرت عبدالبهاء در لوح حاجی میرزا حسین برادر ورقای شهید میفرمایند:

در خصوص وَحى مرقوم نموده بوديدائمه اطهار مطالع الهام بودند و مظاهر فيض حضرت رحمن. وَحى اختصاص به حضرت رسول داشت. لهذا كلام ائمه اطهار را كلام الهى نگوئيم بلكه بالهام رحمانى مىدانيم»

بطور کلی چگونگی و کیفیّت و حی بر پیامبران خدا دور از دسترس و فهم بشر است و انسان هرگز واقعیت و نحوه حقیقی آن را درک نخواهد کرد. امّا در این دور مبارک تجلّی و حی بر قلب مبشر عظیم الشان جمال مبارک و همچنین قلب مُمَرد حضرت بهاءالله طبق آثار مبارکهشان برای

نخسین بار در قالبی محسوس بیان فرمودهاند.

مقتضیات اوقات و اسباب ظاهر شده»

در کتب مقدّسه ماضیه هر جا از تجلّی وحی الهی سخن به میان آمده آن را به اظهار امریا بعث تعبیر کرده اند بنابر این تبیّن و تفسیر حضرت عبدالبهاء کلمه بعث یعنی تجلّی صُوری آن مقام معنوی در عالم ظاهر است والا همانطوریکه در فصل سابق ذکر شده هیچگونه تغییری در هیچ زمانی بر ذات آن وجودات مقدّسه حاصل نمی گردد حضرت بهاءالله در لوح جناب ورقا می فرمایند؛ «اینکه از مظاهر امر سنوال نمودند ایشان در بطن ام دارای مقامات بوده و هستند و به

(امروخلق جلد ٢ صفحه ٣٤)

حضرت عبدالبهاء در این مورد می فرمایند،

«مظاهر مقدّسه لم يزل حقائق نوريه بوده و هستند تغيير و تبدّلي در ذات آنها حاصل نگردد نهايت اين است كه قبل از ظهور چون ساكت و صامتاند مانند نائمند و بعد از ظهور ناطق و شارق مانند بيدار»

و نیز در مفاوضات مبارک می فرمایند:

و در مقام تشبیه سکوترا تعبیر به خواب می فرماید مثل اینکه شخصی خواب بود و چون زبان گشود مثل آن است که بیدار گشت و آن شخص که در خواب است چون بیدار شود باز همان شخص است تفاوتی در مقام و علو و سمو و حقیقت و فطرت او حاصل نگشته. مقام سکوت تشبیه به خواب شده و مقام ظهور تعبیر به بیداری گشته... اینکه بیان میفرمایند جمال مبارک که در خواب بودم و نسیم بر من مرور نمود و من را بیدار کرد این راجع بجسد است در عالم حق زمان ماضی و مستقبل و حال نیست ماضی و مضارع و حال همه یکی است... مظاهر مقد سه راسه مقام است. یک مقام جسدی و یک مقام نفس ناطقه و یک مقام مظهریت کامله جلوه ربانی. امّا جسد ادراک اشیاء نماید بقدر استطاعت عالم جسمانی لهذا در بعضی مواقع اظهار عجز نمودند مثلاً خواب بودم و بی خبر نسمة اللّه بر من گذر نمود و مرا بیدار کرد و امر به ندا نمود. جمیع این امور راجع به مقام بی خبر نسمة اللّه بر من گذر نمود و مرا بیدار کرد و امر به ندا نمود. جمیع این امور راجع به مقام جسدی ایشان است. امّا مقام ملکوتی ایشان محیط بر جمیع اشیاست و واقف بر جمیع اسرار و عالم بر جمیع آثار و حاکم بر جمیع اشیاء پیش از بعثت جمیع یکسان است این است که میفرماید منم الف و یاء اوّل و آخر تغییر و تبدیلی از برای من نبوده و نخواهد بود»

(مفاوضات مبارك صفحات ١٤٠، ١١١، ١٤٥، ١٤٤)

حضرت بهاءالله درباره وحى ميفرمايند:

«حمد مقدّس از ذكر و بيان ساحت امنع اقدس حضرت محبوبي را لايق و سزاست كه به جنود وَحي عالم معاني و بيان را مسخر نمود و به صفوف إلهام مطالع اوهام را سقَر مَقَر مقرّر فرمود، (لنالي حكمت جلد ٢ صفحه ١٧١)

همانطوری که در صفحات قبل اشاره گشت وَحی الهی منشاء آن روح القدّس است لذا ماهیّت و درک این تجربه روحانی و معنوی از قدرت بشر خارج است و فهم کامل و دقیق آن بر احدی مقدور و میّسر نمیباشد. مثلاً وقتی که حضرت بهاءالله میفرمایند و حی مثل آبشاری از قله کوهی بر قلبم سرازیر بود برای ما درکش مشکل است و لی با مراجعه به آیات و آثاری که نازل فرمودهاند تا اندازهای معما حل میگردد و به فهم نزدیکتر می شود. و امّا در عین حال متوجه می شویم که در همان موقع زمام اختیار از کف اقدسشان خارج است. برای اینکه می فرمایند؛

«فوالله لو كان الامر بيدى ما اظهرت نفسى ابدأ، و در عين حال چون صُمت مى فرمايند:

«در هر حین که ساکن شده و صُمت اختیار نمودم روح القدّس از یمینم ناطق شده و روح الاعظم قدام وجهم و روح الامین فوق رأسم و روح البهاء در صدرم ندا فرموده،

(منتخبات آيات حضرت بهاءالله صفحه ٢٤)

در آن هنگام است که هیمنه و عظمت حضرت بهاءالله در حین نزول آیات بقدری است که کمتر کسی به حضور پذیرفته می شده و اغلب با کاتب وَحی بصدور الواح مبادرت می ورزیدند. در آن موقع هم از آکل و شُرب باز می ایستادند و خود هیکل مبارک به هیجان می آمدند می فرمایند که دای رب تری حین الوّحی یتحرک قلمی و ترتعش ارکانی».

امّا در همان حال می فرمایند که ملائک در وقت نُزول وَحی بشوق می آیند و شادی و سرور مینمایند.

در لوحی چگونگی رَشحات وَحی را چنین توصیف می فرمایند:

«رَشحات وَحى متتابعاً مترادفاً از اوراق سدره منتهى ترشح مى فرمايد و بصورت كلمات در الواح الهيّه ظاهر و باهر است طوبى لمن فاز بها و وجد عرفها و نطق بثناء موجدها وقام على خدمة خالقها و بارئها،

(لئالى حكمت جلد ٢ صفحه ١٧٨)

شکی نیست که نحوه نزول وَحی و اثرات تجلّی آن بر مظاهر مقدّسه یکسان نیست و بصورت گوناگون جلوه میکند در این مقام جلوه و کیفیّت نزول وَحی را بر مظاهر مقدّسه مطالعه مینمائیم.

چگونگی رسالت حضرت کریشنا در دیانت هندو

حضرت کریشنا مظهر تجلّی در دیانت هندو بود: کریشنا به معنی عزیز است. او در

طفولیت مانند سایر اطفال به شبانی مشغول شد ولی رفتار و اخلاقش با دیگر بچهها فرق بسیار داشت. در جوانی بواسطه دلیری و شجاعتش شهره آفاق گردید و خرد و دانائیش زبانزد مردم شد. تدریجاً رو به معنویات نهاد و توجه و تفکر را شیوه خود ساخت مدتها به زهد و تقوی و تسکیه نفس مشغول بود تا اینکه و حی الهی او را برسالت قوم خود مبعوث فرمود. متاسفانه نحوه بعث و نزول روح القدس و چگونگی حلول روح الامین بر قلب مبارکش بر نویسنده معلوم نیست.

# چگونگی نزول وَحی به حضرت بودا

حضرت بودا در کودکی با وجودی که در دربار پادشاهی پدرش بزرگ میشد از آن جاه و جلال و تشریفات زده شد و علاقهای نشان نمیداد. او زندگی ساده مردم را بر مقام ظاهری ترجیح میداد بهمین خاطر در جوانی طبعی لطیف و حساس پیدا کرد و احساس روحانیت رقیقی در درونش پیدا گشت. همیشه از درد و رنج مردم مملکت خود ناراحت بود و در پی التیام اخلاق اجتماعی زمام امور از کفش ربود و در سن ۲۹ سالگ شب هنگام بدون خبر به زن و فرزندش از قصر سلطنتی بیرون آمده راهی جنگل گشت و بصورت مرتاض مدت ۷ سال صدمه و رنج کشید و در حال گرسنگی بسر برد. همیشه در صدد بود که به حقیقت واصل گردد و شب و روز دعا مینمود تا در تخفیف آلام مردم موفق شود. در سیر و سفر به نزدیکی شهر بنارس در ناحیه کایا زیر درختی به حالت ضمت و سکون رو به شرق نشست و در عالم تفکر بود. هنوز صبح ندمیده بود که نور دانش و علم در قلبش تابید و به سر نجات و خلاصی بشر راه یافت. در آن لحظات حساس در حالی که ۳۶ علم در قلبش تابید و به سر نجات و خلاصی بشر راه یافت. در آن لحظات حساس در حالی که ۳۶ سال از عمر شریفش میگذشت به رسالت مبعوث شد. از آن به بعد آن درخت نزد بودائیان به سال از عمر شریفش میگذشت به رسالت مبعوث شد. از آن به بعد آن درخت نزد بودائیان به درخت معرفت مشهور گشت و مورد پرستش قرار گرفت.

## چگونگی رسیدن و حی به حضرت زردشت

حضُرت زردشت از سن ۲۰ سالگی بانزوا و گوشه گیری پرداخت و تا سن ۳۰سالگی ادوار امتحانات و آزمایش بر آن حضرت بود تا اینکه در آن سن و سال در بالای کوه سبلان کنار دریاچه ارومیه امین و حی بسراغش آمد و روح القدّس بر او نازل گشت و پیام الهی را باو رسانید و به مقام پیامبری مبعوث شد... در حکایت زردشتیان آمده است که مادرش در ایام بارداری در عالم رؤیا حیوانات موزی را مشاهده کرد که از آسمان فرود آمدند و حیوان مخوفی در صدد برون آوردن بچه از شکم او بود که ناگاه صدای طفل بلند شد و گفت این حیوان نمی توان بمن صدمه برند. ناگاه نوری

ساطع از آسمان درخشید و جوان خوش سیمائی بدر آمد معبری در آن میان چنین تعبیر خواب را نمود که طفلی که در شکمداری شخص بزرگواری است که در آینده دارای قدرت و نشان معنوی و جلال و عظمت پادشاهی خواهد شد و به خلعت رسالت مفتخر میگردد.

حضرت ولی مقدّس امرالله درباره چگونگی وَحی به حضرت زردشت میفرمایند: «حضرت زردشت در اثر رؤیاهای سَعبه به مأموریت آسمانی و رسالت یزدانی خویش واقف گردید»

### چگونگی نزول وحی به حضرت موسی

حضرت موسی مدت ۴۰ سال در قصر سلطنتی فرعون بسر برد امّا پیوسته از رفتار درباریان نسبت به مردم بیچاره و درمانده رنج می کشید و مشاهده اجحاف و زورگوئی حکام و طبقه مرفه به فقرا و ایتام در رنج و عذاب بسر می برد تا آنکه روزی به طرفداری یک نفر اسرائیلی ضربهای به یک نفر مصری زد که باعث هلاکتش گردید لذا از شهر گریخت و به صحرای سینا رفت و بشغل چوپائی مشغول شد. روزی در اثنای طریق نوری از درختی در دامنه کوه جلب نظرش را نمود. چون به طرف نور و درخت رفت و حی الهی از آن درخت به سمع مبارکش رسید و قلبش از آن پیام لبریز از شوق گشت و به رسالت قوم مبعوث شد.

حضرت ولی مقدّس امرالله در این باره میفرمایند؛

«حضرت کلیم در طور سینا ندای الهی را از شجره مُوقده رباتی استماع نمود»

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۰۶)

### چگونگی نزول روحالقدس به حضرت مسیح

چنانچه همه میدانید حضرت عیسی از ناصره جلیل به اردن رفت و زمانی که حضرت یحیی یهودیان را در رود اردن تعمید میداد و بشارت بظهور شخصی از خودش مافوقتر میداد حضرت عیسی به رود وارد گشت و بدست یحیی تعمید یافت. قبل از تعمید حضرت یحیی گفت که من باید بدست تو که مُقَدم بر من هستی تعمید گردم ولی حضرت عیسی امر باجرای تعمید داد. در همان حال حضرت مسیح برسالت مبعوث گشت وردای پیامبری و خلعت پیغمبری بر تن نمود در همان لحظه حضرت یحیی بشارت داد که روح را دیدم که مثل کبوتری از آسمان فرود آمد و بر او حضرت مسیح) قرار گرفت. این موضوع در هر چهار انجیل مَتی. لوقا، مَرقس و یُوحنا نوشته شده است و هر یک جداگانه این مشاهده را یادداشت کرده اند و تایید نموده ند که حضرت یحیی تعمیا،

دهنده در همان حال نزول بعث به حضرت عیسی شاهد آن کبوتر بوده است.

. در انجیل متی باب سوم مینویسد:

«آنگاه عیسی از جلیل به اردن نزدیحیی آمدتا از او تعمیدیابد. امّا یحیی او را منع نموده گفت من احتیاج دارم که از تو تعمیدیابم و تو نزدمن می آئی؟ عیسی در جواب وی گفت الان بگذار زیرا که ما راهمین مناسب است ناتمام عدالت را بکمال رسانیم. پس او را واگذاشت. امّا عیسی چون تعمیدیافت فورا از آب بیرون آمد که در ساعت آسمان بر وی گشاده شد و روح خدا را دید که مثل کبوتری نزول کرده بروی می آید. آنگاه خطابی از آسمان در رسید که این است پسر حبیب من که از او خشنودم، کرده بروی می آید. آنگاه خطابی از آسمان در رسید که این است پسر حبیب من که از او خشنودم،

در انجیل لوُقا باب سوم چنین مینویسد:

وامّا چون تمامی قوم تعمید یافته بودند و عیسی هم تعمید گرفته دعا می کرد آسمان شد و روح القدّس به هیئت جسمانی مانند کبوتری بر او نازل شد و آوازی از آسمان در رسید که تو پسر حبیب من هستی که بتو خوشنودم،

(كتاب مقدّس انجيل لوقا باب ٣ آيه ٢١-٢٢ صفحه ٩٣)

حضرت عبدالبهاء در کتاب مستطاب مفاوضات آیات فوق را چنین تشریح میفرمایند: «کبوتری که داخل مسیح شد، نه این کبوتر محسوسه است بلکه یک کیفیّت روحانی بود به جهت تفهیم و تقّهم بصورت محسوسه بیان شد»

(كتاب مستطاب مفاوضات صفحه ٤٢)

حضرت ولی مقدّس امرالله میفرمایند:

«حضرت مسیح هنگام خروج از نهر اردن ابواب سماء لایزالی را مفتوح و روح قدسی رباتی به مثابه حمامهای نازل بر وجود مقدّسش ملاحظه نمود»

(كتاب قرن بديع صفحه ٢٠٤)

### كيفيت نزول وحى به حضرت محمد

حضرت محمّد اغلب به کوه حرا (جبل النور) برای تفکر و توجه و دعا تشریف می بردند و در غاری در چند کیلومتری مکه اعتکاف می فرمودند. در سنه ۶۱۰ میلادی در حالی که از سن مبارک ۴۰ سال گذشته بود به آن غار توجه فرمودند و به استراحت پرداختند ولی احساس می کردند که نیروئی غیبی ایشان را به سوی خود می خواند این حال چندان دوام نیافت زیرا جبرئیل امین بر او نازل گشت و اولیّن کلامش این بود که ای پیغمبر بخوان حضرت فرمود که خواندن نمی دوباره

جبرئیل گفت بخوان، فرمود بلد نیستم در دفعه سوم جبرئیل گفت بخوان بنام پروردگارت که انسان را از خون منعقد خلق فرمود - حضرت سخت منقلب گشت و فوراً بمنزل رفت و به همسر با وفایش خدیجه گفت بدین ترتیب فرشته وَحی بر حضرت نازل شد امّا چگونگی آن کسی نمی داند.

حضرت بهاءالله در مناجاتي درباه حضرت محمد ميفرمايند؛

.... و بالنور الذي اشرق من افق الحجاز و تنورت به يثرب و البطحاء و مافي ناسوت الانشاء بان تؤيد عبادك على ذكرك و ثنائك.

(سيدرسل حضرت محمد صفحه ۱۲۸)

و در مقام دیگر میفرمایند؛

«حضرت خاتم انبیاء روح ما سواه فداء از مشرق امر الهی ظاهر و با عنایت کبری و فضل بی بنتها ناس را بکلمه مبارکه توحید دعوت نمودند و مقصود آنکه نفوس غافله را آگاه فرمایند و از ظلمات شرک نجات بخشند.

(مجموعه الواح چاپ مصر صفحه ۲۲۰)

حضرت ولي مقدّس و محبوب امرالله ميفرمايند؛

. حضرت رسول اکرم در جبل حِرا خارج از مکه معظمه از طرف جبرئیل امین به خطاب مستطاب «اقرا باسم ربک الذی خلق، خاطب گردید»

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۰۶)

# چگونگی نزول وَحی به حضرت رَبّ اعلی

نخستین باری که قلب منور حضرت باب به الهامات الهی ملهم گشت تقریباً دو ماه قبل از اظهار امر مبارک به ملاحسین بود در همان سال یعنی در ماه ربیع الاول وَحی الهی به حضرت رسید این مطلب در لوح بسیار مفصلی که در کتاب عهد اعلی زندگانی حضرت باب صفحه ۶۰ به چاپ رسیده مضمون بیان مبارک چنین است:

«ای خدای من تو عالمی که اولین بار در ماه ربیع الاول سنه ۱۲۶۰ اراده تو تعلق گرفت که قلب من به الهامات غیبی ملهم گردد. بعداز اینکه و حی الهی بر قلبم حلول کرد همانند سوار کاری که بر اسبی قوی در حرکت باشد زمانی به قلل جبال شامخه بادخه صعود می نمودم و گاه از آن ارتفاع بر روی زمین می تاختم. قسم بعزت توای خداوند که در آن زمان خود را ارفع و اعظم از این شنون می دیدم » این لوح اشاراتی به الهامات غیبی که قبل از اظهار امر به قلب مُمرد حضرت نازل

گردید و سبب شد تا توقیعاتی مانند تفسیر سوره بقره، رساله فاطمیه وادعیه مخزونه از قلم مبارک نازل شود.

حضرت باب با نقل رؤیائی که دیده بودند کیفیّت بعث خود را چنین میفرمایند که از خون حضرت سیدالشهداء نوشیدهاند.

حضّرت ولى مقدّس امرالله درباره آن خواب ميفرمايند:

«حضرت باب اعظم چون در عالم رؤیا رأس مطّهر حضرت سیّدالشهداء را آغشته به دَم مشاهده نمود و از خون گلوی آن حضرت نوشید دریافت که از جانب خداوند متعال حامل فیض الهی و واسطه ابلاغ پیام آسمانی است»

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۰۶)

باید یادآور شد که حضرت حَرم مبارک خدیجه بیگم اولیّن خانمی بودند که بنابه اظهار جمال اقدس ابهی از اظهار امر آن حضرت با خبر گشتند و آن اینکه شبی از شبها نیمه شب از خواب بیدار میشوند و چون حضرت اعلی را در رختخواب نمی بینند هراسان میگردند. وقتی که به جستجو می پردازند مشاهده می کنند که چراغ اطاق طبقه فوقانی منزل روشن است آهسته از پلهها بالا میروند و از مشاهده انوار الهی که بر جبین حضرتش می بیند از اسرار قلب آن حضرت با خبر می گردند. حضرت اعلی در آن شب به حَرم مبارک چنین می فرمایند:

«بدانکه خداوند تبارک و تعالی در من تجلّی فرمود و من همان کسی هستم که هزار و اند سال ملّت اسلام منتظر ظهورش بودند. خداوند مرا برای امر بزرگی مبعوث فرمود و تو شاهد این ظهور الهی بودی گر چه مایل نبودم که تو مرا در آن حالت ببینی ولی اراده الهی چنین بود تا آنکه در قلبت جائی برای شک و تردید نباشد،

(کتاب حروفات حی صفحه ۱۲)

بدین ترتیب حضرت حرم مبارک قبل از اظهار امر در شب پنجم جمادی الاولی سنه ۱۲۶۰ پی بمقام حضرتش برد.

### چگونگى نزول وحى الهى بر حضرت بهاءالله

حضرت ولی مقدّس و بیهمتای امر الهی در باره نزول وَحی بر جمال مبارک میفرمایند. «کیفیّت نزول وَحی الهی و تجلّی روح اعظم بر صدر ممرد جمال قدم خاطره پرهیجان رسالات الهیّه را در ادوار سابقه و ظهورات ماضیه که اتم و اعظم آن در این دور افخم ابدع امنح

مشهود گردیده در خاطر مجسم میسازد»

(قرن بدیع صفحه ۲۰۶)

در این دور بدیع و عصر جدید واضح گشته که نزول وَحی بر جمال ابهی نسبت به انبیاء پیشین بی نظیر و مثیل بوده است زیرا در غالب آثار مبارکه نحوه و چگونگی ارتباط با خدا و نزول وَحی بر صَدر منیر مبارکش را تشریح فرموده و ثابت فرمودهاند که اینگونه رسیدن وَحی مبیّن آنست که قوّه خلاقهای موجود است که انسانی را از رتبه عبودیّت به مقام مظهریّت ارتقاء میدهد. در این مقام کیفیّت نزول وَحی و دعوی رسالت و ماموریت الهی حضرت بهاءاللّه را باستناد در این مقام کیفیّت نزول وَحی و دعوی رسالت و ماموریت الهی حضرت بهاءاللّه را باستناد

حضرت بهاءالله در لوح مشهدى على عليه بهاءالله چنين ميفرمايند،

«بغتهٔ در دوم ماه مولود قبل از طلوع جمیع اطوار و ذکر و فکر منقلب شد انقلابی که بشارت عروج میداد. این انقلاب تا دوازده یوم متتابع و متوالی نازل و ظاهر، بعد امواج بحر بیان مشهود و تجلیّات نیّر اطمینان مُشرق و موجود الی ان انتهی الامر الی حین الظهور...،

(اسرارالاآثار جلد ٢ صفحه ١٧)

باید بخاطر داشت که قبل از آن تاریخ هم جمال مبارک مقام مظهریّت را دارا بودند منتهی به مفهوم عام آن ایام را ایام بطون مینامند. انبیاء الهی از بَطن ام دارای چنین مقامی هستند چه قبل از ظهور و چه بعد از ظهور وقتی در حال سکون هستند ایام بطون آنهاست و زمانی که بعث واقح میگردد ایام ظهور تلقی می شود.

حضرت باب در کتاب بیان فارسی در باب ۸ واحد دوم تصریح میفرمایند که «ذات الهی لم یزل ولایزال ظهور آن عین بطون اوست و بطون او عین ظهور اوست» از این بیانات معلوم میشود که در ایام بطون کسی عارف به مقام مظهر ظهور نمی باشد. حضرتش در همان سفر کریم میفرمایند «کسی او را نمی شناسد و به عین او او را نمی بیند زیرا که آن عین بعد از ظهور او خلق می شود»

مقصود حضرت بهاءالله در آیه فوق که میفرمایند دوّم ماه مولود منظور روز دوّم ماه محرم سنه ۱۲۶۹ هجری قمری مطابق سال ۱۸۵۲ میباشد که در آن روز در سیاه چاه طهران نخستین بار وحی الهی بر ایشان نازل شد حضرت ولی محبوب و بیهمتای امرالله درباره سیاه چال میفرمایند: «در چنین لحظه شدید و ساعت خطیر وَرهیب «روح اعظم» الهی به نحوی که آن مظهر مقدّس رحمانی خود تسمیه فرموده و در ظهورات زردشت و موسی و عیسی و محمّد به ترتیب به آلش مقدّس و شجره موقده و حمامه الهیّه و جبرئیل امین تعبیر و تشبیه گردیده بر قلب اعز احفایش متجلّی شد و به صورت حُوریهای در مقابل آن هیکل بقا و سباح بحر بلا مصوّر و مجسم احفایش متجلّی شد و به صورت حُوریهای در مقابل آن هیکل بقا و سباح بحر بلا مصوّر و مجسم

.گرد*ی*د،

(لوح قرن بدیع صفحه ۲۱۸)

جمال مبارک آن تجربه روحانی و ُنزول وَحی آسمانی را خطاب به شیخ نجفی چنین توصیف میفرمایند،

ددر شبی از شبها در عالم رؤیا از جمیع جهات این کلمه عُلیا اِصغاء شداناننصرک بک و به قلمک لاتحزن عما ورد علیک ولا تخف انک من آلامنین سوف یبعث الله کنوز الارض و هم رجال ینصرونک بک و باسمک الذی به احیاءالله افنده العارفین،

(اوح مبارک خطاب به شیخ محمد تقی صفحه ۱۷)

ترجمه قسمت عربی فوق توسط بیت العدل اعظم الهی در کتاب معرفی حضرت بهاءالله چنین مرقوم فرمودند.

«تو را بتو و قدرت قلمت نصرت خواهیم نمود. مبادا از آنچه وارد آمد اندوهگین یا بیمناک شوی چه که در پناه حفظ الهی هستی. بزودی خداوند گنجینه های زمین را مبعوث خواهد کرد و آن نفوسی هستند که بنصرت تو و نام حیات بخش تو قیام خواهند نمود»

و نیز در همان لوح کیفیّت واقعه نُزول وَحی را بصورتی واضح بیان مفرمایند،

در ایام توقف در سجن ارض طاء اگر چه نوم از رحمت سلاسل و روانح مُنتنه قلیل بود ولکن بعضی اوقات که دست میداد احساس می شد از جهت اعلای رأس چیزی بر صَدر میریخت به مثابه رودخانه عظیمی که از قله جبل باذخ رفیعی بر ارض بریزد و به آن جهت از جمیع اعضا آثار نار ظاهر و در آن حین لسان قرائت می نمود آنچه را که بر اصفاء آن احدی قادر نه ،

(اوح مبارک خطاب به شیخ محمد تقی صفحه ۱۶)

بشر از کیفیّت نُزول وَحی بر پیامبران قبل چون حضرات کریشنا، موسی، زردشت، بودا، عیسی و محمّد جز آنکه در روایات و حکایات نقل گردیده چیزی نمیداند و از آنچه که شنیده و گفتهاند غیر مستقیم مطلع گشته. امّا در این ظهور مبارک تجلّیات وَحی بقلم حضرت رَبّ اعلی و جمال اقدس ابهی بصورتی زنده و روشن بیان شده است.

حضرت بهاءالله در لوح سلطان ایران ناصرالدین شاه مأموریت خطیر خود را چنین میفرمایند:

«يا سلطان انى كنت كاحد من العباد راقداً عَلى المهاد مَرت نسائم السبحان و عَلمنى علم ماكان ليس هذا من عندى بل من لدن عزيز عليم وامرنى بالنداء بين الارض و سماء...، ماكان ليس هذا من عندى بل من لدن عزيز عليم وامرنى بالنداء بين الارض و سلطان ايران صفحه ٢)

بیت العدل اعظم الهی آیات فوق را در کتاب معرفی حضرت بهاءالله چنین ترجمه

فرمودهاند:

«چون دیگران بر بساط راحت و آسایش مستقر بودم، نسیم پاک سبحانی وزید و به من عِلم الهی آموخت، این عِلم از من نیست بلکه از خداوند دانای مقتدر است. خدا مرا بدعوت عالم مأمور ساخت،

«لعمری انی ما اظهرت نفسی بل الله اظهر نی کیف اراد» میفرمایند من باراده خود چیزی نمی گویم بلکه به اراده خدا هر آنچه بخواهد و اراده فرماید عمل می کنم.

حضرت بهاءالله در سوره هیکل در مورد حضور حُوریه الهی در موقع نُزول وَحی میفرمایند.

«فلما رأيت نفسي على قطب البلاسمعت الصوت الابدع الابهى من فوق رأسي فلما توجهت شاهدت حورية ذكر اسم ربى معلقة في الهواء محاذى الرأس و رأيت انها مستبشره في نفسها كان طراز الرضوان يظهر من وجهها و نضرة الرحمن تعلن من خدّها و كانت تنطق بين السموات و الارض بنداء تنجذب منه الافئدة و العقول و تبشر كل الجوارح من ظاهرى و باطنى ببشارة استبشرت بها نفسي و استفرحت منها عباد مكرمون و اشارت باصبعها الى رأسي و خاطبت من في السموات فلسي و الارض تالله هذا لمحبوب العالمين ولكن انتم لاتفقهون هذا لجمال الله بينكم و سلطانه فيكم ان انتم تعقلون، وهذا و هذا و هذا و هذا و هذا و و كنزه و امر الله و عزه لمن في ملكوت الامر و الخلق ان انتم تعقلون،

تجلّی وحی الهی بر جمال اقدس ابهی به مدت قریب ۴۰ سال بطول انجامید یعنی از آغاز اظهار امر خفی مبارک در سنه ۱۸۵۲ در سیاه چال طهران تا صعود مبار به سال ۱۸۹۲ میلادی امتداد داشت و این خود عظمت و رفعت ظهور حضرت بهاءالله را به اثبات میرساند. میتوان گفت که هیچ کلامی نمی تواند جایگزین بیانات الهیه شود میفرمایند «جمیع عالم قادر بر تحدید فیوضات یک کلامه از کلمات حق و یک حرف از آثار قلم اعلی نبوده و نیست» و همچنین میفرمایند «کلام الله وکوانحصر بکلمة لا تعادلها کتب العالمین»

برای ختام این بحث که درباره کیفیت نزول و حی بر جمال قدم بود به چند اثر دیگر اشاره میگردد.

حضرت بهاءالله در لوحى ميفرمايند.

«انا كنا ماشياً في سجن عكا منقطعاً عما خلق في الانشاء و ناطقاً بذكر و مالكالاسماء اذا امرت ان اذكرت بما تمت به حجة الله على ما سواه و ظهر برهانه لمن في الارضين و السموات فلما اتى الامر المبرم من لدن مالك القدم ارتعدت اركاني من خشية الله المهيمن المقتدر العزيز العلام و اخذ ني المبرع عن الذي به زينت البكاء على شأن ناحت به الاشياء وصاحت مطالع الاسماء بما ارى الناس معرضين عن الذي به زينت

(خوشهها شماره ۴ صفحه ۱۲)

و نيز در لوح خطاب به جناب طبيب عزّ نزول يافته قوله تعالى:

«صعدت الى المقر الاعلى وقمت لدى العرش اذاً خاطبني المقصود و نزلت ايات اخرى على سرعة كالسيل النازل عن الجبال او كالبرق الظاهر من الغمام بل اسرع ايضاً عجزت عن تحريرها لعمرك سكر خمر الايات اخذني على شأن منعت اناملي عن الحركة و قلبي عن التفقه ما نزل من جبروت بيان ربنا العليم الخبير كاني صرت قطعة من النار و كنت ناظراً الى شطر العرش نظر من بات في حيرة تعالى ربنا القيوم الذي ظهر بسلطان ما عرفه الانفسه العزيز المحبوب»

(خوشههای إز خرمن ادب و هنر جلد ۴ صفحه ۱۲)

و همچنین میفرمایند،

«تالله قد كنت راقداً هزتني نفحات الوحى و كنت صامتاً انطقني ربك المقتدر القدير» ` (مجموعه الواح مبارک چاپ مصر صفحه ۲۳۴)

و نیز میفرمایند:

مكنت نائماً على مضجعي مَرَت عُلَى نفحات ربي الرحمن وايقظتني من النوم وامرني بالنداء بين الارضَ والسماء ما كان هذا من عندي بل من عنده و يشهد بذلك سكان جبروته و ملكوته و اهل مدائن عزه، (لوح سلطان ايران ناصرالدين شاه صفحه ٢٤)

و نیز میفرمایند:

«يا قوم تالله كنت ساكتاً في البيت و صامتاً عن كل الالحان و لكن الروح اهتزني و انطقني بالحق وظهرت آثاره في وجهى ان انتم في جمالي تتفرسون،

(كتاب نافه مكنون صفحه ٢٤٥)

# بسم الله الرحمن الرحيم رمزو نشاني از اسم اعظم است

حضرت عبدالبهاء در لوحی که در تفسیر بسم الله الرحمن الرحیم که در ایام حیات عنصری و باشاره حضرت بهاءالله مرقوم فرمودند چنین مینویسند که در حین خلق موجودات و حقایق اشیاء نخستین کلمه ای که از دهان موجودات خارج گشت کلمه (بَلی) بود که با حرف (ب) شروع میگردد. حضرت محمد در قرآن کریم میفرماید که خداوند تبارک و تعالی از خلق خود پرسش نمود که آیا من خدای شما نیستم؟ مخلوقات جواب دادند (بَلی) بهمین جهت حضرت مولی الوری میفرمایند که (ب) علت خلق و ایجاد است و اصل و مبدء وجود همه کائنات ارضی و سماوی و تاکید میفرمایند که (ب) اشاره به بهاء است که منشاء تکوین و تدوین و اسم اعظم الهی است و آن نام مقدس حضرت بهاءالله است.

تفسیر بسم الله الرحمن الرحیم در عكّا نازل شده و در مكاتیب حضرتش در ابتداء جلد اوّل به چاپ رسیده است حضرت عبدالبهاء تفسیر را با حرف (ب) چنین آغاز میفرمایند:

وبسم الله الرحمن الرحيم حمداً لمن تقدس بداته عن مشابهة مخلوقانه و تنزيه بصفاتة عن مماثلة مكنوناته و تعزز باسمائه عن شئون مبدعاته و تجلل بافعاله عن الحدود و القيود و الهندسة في جميع مخترعاته المتجلّى على الاكوان في هذا الكور الجديد بانه فعال لما يريد الظاهر في عوالم الانشاء بحقيقه يفعل ما يشاء، (مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلد ا صفحه ٢)

مضمون بیان مبارک آنکه: ستایش و نیایش خداوندی را سزا است که در پاکی و طهارت خود و در منزه بودن در صفات و تجلّی اسماء خود مثل و مشابه ندارد و بینظیر و یکتا است. پروردگار عالمیان در اعمال و افعال خویش در عالم کون و در این دور بدیع بیهمتاست. او یفعل مایشاء در کلیه عوالم غیب و شهود است این در کتاب مبین تصریح گشته و بقلم عزّ ثبت گردیده.

تفسیر بسم الله الرحمن الرحیم قبل از صعود جمالقدم مرقوم شده و آن در حالی بود که عدهای از احباب از حضور مبارکش تمنی نمودند که از جمالمبارک تقاضا کند تا تفسیری بر سوره فاتحه که در مکه نازل شده مرقوم فرمایند ولی حضرت بهاءالله این امر را بایشان واگذاردند تا بنویسد این سوره سرآغاز نُزول اولیّن سوره قرآن است که چنین شروع میگردد:

«قل هوالله اَحَداللّه الصَمَدكم يلدوكم يوُلدوكم يكن له كُفواً احده «بسم اللّه الرحمن الرحيم الحمد اللّه رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين اياك نعبد و اياك نستعين اهدنا الصراط المستقيم صراط الدين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولاالضالين،

(كتام وقرآن مجيد صفحه)

مضمون کلام خدا آنکه: بگو او خدای یکتا است آن خدائی که از همه بینیاز است و همه باو محتاجند. نه کسی فرزند اوست و نه او فرزند کسی است. ستایش چنین پروردگاری را که صاحب عالمیان است، خدائیست بخشنده و مهربان اوست مالک روز جزا بارالها ترا می پرستیم و از تو یاری می جوئیم ما را براه راست هدایت فرما راهی که انبیاء و اولیاء خود را راهنمائی فرمودی نه گمراهان عالم را.

در کتاب بحار الانوار مجلسی روایت از حضرت امیرمؤمنان علی علیه السلام است که حضرت محمّد باو فرمود که با داشتن و قرائت سوره فاتحه (سوره توحید) احتیاج به دوای اطبا نیست و از ۲۰ نوع مرض و بلا در امان است سیّد کاظم رشتی که یکی از پیشوایان فرقه شیخیه و مُلهم بالهامات ربانیّه بود در سرآغاز کتابش که به (رساله اسم اعظم) معروف است تاکید میکند که اسم اعظم بها؛ است و مرادش از آن حضرت بها؛الله است او و شیخ احمداحسائی دو نفس مقدّسی بودند که بشارت بظهور حضرت اعلی و جمال اقدس ابهی دادند. هر دو وجود نازنین از لسان مظهر ظهور بلقب نورین نیّرین مفتخر گشتند و هر دو تفسیری بر بسم الله نوشتند آنان عقیده داشتند که بسم الله الرحمن الرحیم جامع جمیع حقایق الهی و منبع اسرار ربانی است.

با وجود این تا قبل از ظهور حضرت اعلی و حضرت بهاءالله معانی آن و تشریح همه رموزش تحقق نیافته بور حدیثی است معتبر که نقل از حضرت علی امیرمؤمنان است که فرموده:

«ان كل ما في توراة و الانجيل و الزبور في القرآن و كل ما في القرآن في فاتحة و كل ما في الفاتحة في البسملة و كل ما في بسملة في الباء و كل ما في الباء في النقطة و المراد من النقطة الاف اللينيه التي هي باطن الباء و عينها في غيبها و تعينها و تشخصها و تميزها في شهادتها».

(مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلد ا صفحه ٢١)

مضمون بیان آنکه: هر آنچه در تورات و انجیل و زیور است در قرآن هست و هر چه در قرآن است و هر چه در قرآن است در سوره فاتحه موجود در بسم الله است و هرچه در بسم الله هست در (باء) است و آنچه در (باء) است در باطن و ظاهر و جمیع جامع شئون کلیه حقایق است:)

این حدیث مورد تصدیق حضرت رب اعلی واقع شده و در آثار شان بدان اشاره میفرمایند و تفسیر جداگانهای نیز درباره حرف (ب) که علت موجودات و عامل فیض خدا و جامع جمیع کلمات الهی است مرقوم فرمودهاند براساس این حدیث حقایق معنویه در بسم الله و لفظ (باء) و (نقطه) مندرج است.

تعداد حروف بسم الله الرحمن الرحيم ١٩ حرف است و كلمه واحد نيز بر حسب أبعد ١٩ مى باشد براساس همين عدد ١٩ در قرآن مجيد و مطالعات كامپيوترى محققين علوم اسلامى دريافتهاند كه اساس نظم الفاظ قرآن مجيد بر عدد ١٩ استوار گشته و اينكه تعداد حروف بسم الله الرحمن الرحيم ١٩ است از جمله معجزات قرآن ميشود محسوب داشت.

شیخ احمد احسائی در جواب یکی از شاگردانش بنام محمد بکاء که از او تقاضی تفسیر سوره فاتحه را نموده بود روایتی از حضرت امام جعفر صادق برایش نوشت که فرموده؛

«علم بالنص ان هذالسورة تسمى نسبة الرب» و اين در موقعى بود كه يهوديان از حضرت رسول سئوال كردند كه خدايت را بما بنما و حضرت در پاسخ آنان سكوت فرمود و آنگاه به تلاوت اين آيه پرداخت «قُل هُوالله احدالله الصَمدلم يَلد وَلم يولد ولم يَكن له كُفوا احد» در اين آيه كه ( نقل از امام جعفر صادق شده حضرتش ميفرمايند، «الباء بهاءالله والسين سناء الله و الميم مجدالله).)

بحث در بیانات سید کاظم رشتی و شیخ احمد احسائی نیز در توقیعات حضرت اعلی آمده است که نمایانگر ارتباط روحانی و معنوی حقیقی حرف (ب) در بسم الله الرحمن الرحیم در نخستین آیه نازله در قرآن و بسم الله الامنع الاقدس سرآغاز بیان فارسی و بسم الحاکم علی ماکان و مایکون در اوّل کتاب مستطاب اقدس و عباراتی نظیر بسم البهی در الواح نازله حضرت بهاءالله میباشد (در واقع اسم اعظم ظهور کلی الهی و موعود جمیع امم است که در عالم تحقق یافت لذا در بیان اسماءالله اسم اعظم بالاتر از همه نامهاست نتیجتاً باید اولیّن موجود و نخستین مخلوق و یگانه مبدء و منشاء کلیه رموز اسرار الهی باشد)که در اوّل کتاب تدوین (قرآن) بنام بسم الله الرحمن الرحیم آمده است.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند.

«وانها اى الباء اوّل حرف نطقت به السن الموحدّين و انشقت به شفة المخلصين في كور الظهور و الاختراع بل اوّل حرف خرج من فم الموجودات و...»

(مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلد اصفحه ۴۴)

مضمون بیان مبارک چنین است:

( اولین حرفی که از لسان موحدین و مخلصین بیرون آمد بلکه نخستین کلمهای که از دهان موجودات خارج شد کلمه (باء) و حرف (بلی) بود چنانچه میغرماید و نادی الست بربکم قالوابلی،

در کتاب ذکر الاعلی فی شرح اسماءالله مذکور است که عبدالله بن عباس گفته است که در قرآن در ۲۷ موضع جمله لا اله الا الله است یا هو یا انا یا انت که در ۲۵ سوره از سوره بقره تا سوره مُزمل نازل شده. بعضی از علمای عرفان گفتهاند که اسم اعظم در این آیات است و تلاوت کننده آن دعایش مستجاب میگردد و نیز از قول حضرت محمّد نقل کردهاند که فرمود هر کس در عمر خود یکبار این آیات را بخواند چنین است که تمامی قرآن را تلاوت نموده است لذا گناهاشان آمرزیده میشود و هر کس با اعتماد کامل آن را بخواند سیئاتش بدل به حسنات میگردد.

حضرت رضا فرموده که بسم الله الرحمن الرحیم بالنسبه به اسم اعظم نزدیکتر از سیاهی چشم به سفیدی آنست. در واقع می توان به این نتیجه رسید که رسم اعظم رمزی از ارتباط و علیت است که ارتباط حق با خلق را شامل می شود و وسیله شناسائی ذات غیب نیز توسط مظاهر ظهورش می باشد. پس همه پیامبران الهی اسم اعظم هستند.

حضرت بهاءالله میفرمایند «شکی نبوده و نیست که کل در حقیقت اولیه بعرفان الله خلق شدهاند»

همه میدانیم که عرفان حقّ توسط خلق ممتنع و محال است در این صورت میتوان گفت که انبیاء الهی آیات خدا و وصف خدا و اسم خدا هستند که از طریق آنان ما خدا را می شناسیم این عین توحید است و جوهر تفرید این مقام وحدت و یگانگی حقّ است.

مولوی گوید:

تا بنده ز خود فانی مطلق نشود توحید به نزد او محقق نشود جمال مبارک در لوحی معنی توحید را چنین میفرمایند:

«اصل معنی توحید این است که حق و َحده را مُهین بر کل و مجلّی بر مرایای موجودات مشاهده نمائید کل را قائم باو و مُستمد از او دانید این است معنی توحید و مقصود از آن ... و جوهر توحید آنکه مطلع ظهور حق را باغیب منیغ لا یدرک یک دانی باین معنی که افعال و اعمال و اوامر و نواهی او را از او دانی من غیر فصل و وصل و ذکر و اشاره این است منتهی مقامات مراتب توحید طوبی لمن فاز به و کان من الراسخین، (مجموعه اقتدارات صفحه ۱۵۸۸)

در تفسير بسم الله آمده است كه:

«من ان القرآن عبارة عن كل الصحف والالواح و الفاتحة جامعة القرآن و البسملة مجملة الفاتحة والباء هي الحقيقة الجامعة للكل بالكل في الكل وان الحمد فاتحة القرآن. و البسملة فاتحة الفاتحة و ان الباء فاتحة فاتحة الفاتحة و انهالعنوان البسملة في الصحف الاولى. صحف ابراهيم و موسى والاناجيل الاربعة الفصحى. و القرآن الذي علمه شديد القوى و البيان النازل من الملكوت

الاعلى و صحائف آيات ربك التي انتشرت في مشارق الارض و مغاربها و....

(كتاب مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلد اصفحه ٢٢)

بنابر این آنانکه در پناه اسم اعظمند از اصل معنی توحید و عواطف لانهایه جمال قدم بهره و نصیب برند زیرا لُولُولالا و دُر شاهوار عالم انسانی محبت جمال مبارک است و اطاعت اوامر مبارکهاش. حضرت عبدالبهاء در لوحی به احبا باین مضمون میفرمایند که اگر گوهر صدف دریای اسم اعظمید تلئلا و لمعانی ظاهر کنید زیرا پرورش هر دُر آبدار در صدف معرفت اسم اعظم است. حضرت عبدالبهاء در لوح جناب افنان سدره مقدّسه در یزد میفرمایند:

SHOWSTY

«ای جان نثار جمال قدم، در سایه اسم اعظمی و در ظل شجره اکرم، دیگر چه غم؟ این بخشش خداوندی را جمیع پیشینیان آرزو مینمودند حال تو به آن فائز گشتی. پس ستایش کن حضرت مقصود را ع ع،

و نیز در خطابی به جناب میرزا سیاوش پارسی احبای الهی را باین بیانات احلی مژده میدهند:

«ای احبای الهی، از ملکوت اعلی مژده عنایت میرسد و از جبروت ابهی نسیم موهبت میوزد. ندای حضرت رحمانیّت از افق غیب بلند است و به قوّه اسم اعظم جنود ریب مُنکسر و منهزم...ع ع» (کتابیاران بارسی صفحه ۸۰۸)

حضرت رب اعلى مشيّت اوليّه يا خرد اوليّه (انبياء الهي) را قائم بذات و منشاء و مبدء تمام هستيها و موجودات توصيف فرموده در صحيفه تفسيرهاء چنين ميفرمايند.

«و ان الله خلق المشيّة لا من شيئي بنفسها ثم خلق بها كل ما وقع عليه اسم شيئي و ان العلة لوجودها هي نفسها لا سواها،

(كتاب امروخلق جلد اصفه ۱۰۰)

جنانچه از قبل اشاره گشت بسم الله الرحمن الرحيم که رمزی از اسم اعظم است شامل نوزده حرف می باشد که حضرت اعلی در بیان فارسی میفرمایند که این عدد نوزده هم واحد فرقانیست و هم واحد بیانی.

واحد بیانی عبارت از حضرت نقطه اولی و هجده حروف حی و واحد فرقانی عبارت از نقطه فرقان یعنی حضرت محمّد و ۱۴ معصوم که مُبیّن و مُفسر آیات کریم بودند که شامل حضرت علی، حضرت فاطمه و ۱۲ آئمه اَطهار و ۲ نواب یا ایوب اربعه که جمعاً ۱۹می گردد. می توان گفت که ظهور حضرت بهاءالله نیز بوده حضرت اعلی تحقق بسمالله الرحمن الرحیم است که مستلزم ظهور حضرت بهاءالله نیز بوده است.

بسماللّه که در ابتدای جمیع سورههای قرآن به جز سوره (توبه) نازل شده میفرمایند (باء) رمزی از بهاءاللّه و اسم اعظم الهی است. این تفسیر که شامل ۱۵۷ آیه میباشد حضرت اعلی آن را در طول راه مسقط بوشهر نازل فرمودهاند و با جمله زیر شروع می شود.

«بسم الله الرحمن الرحيم الحمدالله الذي جعل طراز مشيّة جلال ازلية التي علت و رفعت بعد ما اخترعت قبل ما بدعت فاستنطقت فتنطقت جلت و تعالت دامت و استضائت دارت و استبانت فهي هي ساجدة على عرشها ناطقة ببهاء منشئها،

(عهداعلي زندگاني حضرت باب صفحه ۴۵۹)

نقطه اوّل بسم اللّه الرحمن الرحيم منشاء تصوير همه خطوط و حروف است بطوری که در مرتبه اجسام همه نقوش و صُور موجودات از تنوع خط شکل يافته و نقطه بعنوان سرآغاز حروف و کلمات قرار گرفته.

در کتاب بیان عنوان علیین و حروف دون علیین ذکر شده یعنی اهل ایمان و مؤمنین بظهور مظاهر الهی و اهل انکار و ناقضین عهد و میثاق الهی. این دو مابه الامتیاز انسان در نزد خداوند غیب و شهود است. جمال قدم و اسم اعظم در یکی از ابیات قصیده عزّ ورقائیه میغرمایند:

«و ملك معالى العلم في الباء سرة و باء الجهر بالسر خرّت لنقظتي»

در شرح كلمه الباء در بيت فوق حضرت بهاءالله چنين ميفرمايند،

«بالباء ظهر الوجود و بالنقطة تميّز العابد من المعبود حديث كلمّا في القرآن في الحمد الى آخره»

و در ذیل کلمه «لنقطنی» این شرح مذکور است.

«معنى نقطه لا يعد و لايحصى است ولايحد و لاينفى است زيرا طلعت موعود و كلمه جامعه و هيكل الهيّه باين اسم عالى و رسم متعالى عرض اعظم را كه محل نُزول و جلوس كينونت غيبيه است موسوم فرمودند و اين مخصوص است به همان هيكل و كفى بنفسه شهيداً»

(آثار قلم اعلی جلد ۳ صفحه ۲۰۴)

## نوآب اربعه، نائب امام، باب، چهار نوآب نائب امام غائب

حضرت بهاءالله درباره ابواب اربعه ميفرمايند:

«ابواب اربعه سبب و علت گمراهی گشتند اگر آن حرفهای کذبه از آن مطالع کذب ظاهر نمی شد نقطه وجود روح ماسواه فداه شهید نمی گشت» (بشارات کتب آسمانی صفحه ۶۶)

ابواب اربعه یا نواب که در اسلام گفته می شود واسطه امام غائب و خلق بودهاند. برای توضیح مختصر از این موضوع باید سه نکته یاد آوری گردد.

اوّل آنکه با وجود اینکه حضرت رب اعلی در دوران نخستین اظهار امر بنابر حکمت و استعداد مردم خود را رتبه بابیّت خواندند ولی در حقیقت باب الله بودند و در مقام مشیّت اولیّه ظاهر شدند و در کتاب بیان مکرّر به مظهریّت خویش تاکید فرمودند و در آیات بسیاری در قیوم الاسماء نزول وَحی را از جانب خدا تصریح کردند حضرت نقطه اولی در کتاب قیوم الاسماء در سوره ۵۳ میفرمایند:

وفاستمع لما أوحى اليك من رَبكّ. انك قد كنت في الطور متكلماً عن الله الحّق و هوالله على كلّ شيئي شهيدا، على كلّ شيئي شهيدا،

دوم آنکه در دور اسلام آیات الهی به ۴ شأن نازل شده ۱۰- آیات عبارت از قرآن کریم است ۲- مناجات عبارت از قرآن کریم است ۲- مناجات عبارت از ادعیه حضرت رسول اکرم است ۳- خطب و تفاسیر توسط اَئمه اَطهار تشریح گردیده ۴- شنون علمیه عبارت از مباحث ابواب اربعه می باشد ولی حضرت نقطه اوّلی در کتاب بیان ۴ شأن را چنین نازل فرمودند:

«آیات مخصوص نقطه است و مناجات مخصوص رسول الله و تفاسیر مخصوص ائمه هُدی و صُور علمیه مخصوص به ابواب» هو ابواب،

و نیر در همین سفر کریم میفرمایند:

«کل آثار نقطه مسمی به بیان است ولی این اسم به حقیقت اولیّه مختص به آیات است و بعد در مقام مناجات به حقیقت ثانویه ذکر می شود و بعد در مقام تفاسیر به حقیقت ثانثیه و بعد در مقام صُور علمیه به حقیقت خامسه اطلاق می شود» مقام صُور علمیه به حقیقت خامسه اطلاق می شود» (بیان باب ۱۷ واحد ۳ صفحه ۱۸۲)

سوم درباره اولین اثر نزولی مبارک در شب اظهار امر در شیراز. آن اثر بنام تفسیر سوره

یُوسِف یا قیوم الاسماء است که جناب ملاحسین اوّل مَن آمن آن را نشانه حقیقت حضرت قائم میشمرد و انتظار نُزول تفسیری بدیع در شب تاریخی ۲۵ جمادی الاولی سنه ۱۲۶۰ هجری را داشت. قیوم الاسماء شامل ۱۱۱ سوره میباشد که سوره اوّل آن بنام سورة الملک در آن شب نازل و بقیه طی چهل روز دیگر عزّ نزول یافت.

حضرت اعلى ضمن توقيعي ميغرمايند،

«شرح سوره یُوسف را در چهل روز که هر روزی بعض از آن مینوشتم اتمام نمودم» (کتاب حضرت باب صفحه ۲۴۲)

آن تفسیر که ۱۳۰۰ آیه دارد خود حضرت آن را بدیع و آیات آن را نیز بدیع توصیف فرمودهاند و حضرت بهاءالله آن را «آوّل و اعظم و اکبر جمیع کتب» نامیدهاند و در دیگر آثار حضرت رب اعلی بنامهای «احسن القصص، کتاب الحُسینیه، کتاب الاکبر، تفسیر الاکبر، تاویل اعظم» و غیره نام بردهاند در یک موضع این کتاب اشاره لطیفی است که حضرتش از همان آغاز کودکی پی به مقام عظیم و رسالت تاریخی خویش برده بودند میفرمایند؛

«و انى باذن الله في صغرى قد كنت بالحق على نفسى على الحق عليما»

(كتاب حضرت باب صفحه ٧٥٣)

چنانچه از قبل اشاره گشت حضرت اعلی در اوایل اظهار امر بنابر حافظه تاریخی مردم که در خاطر ارتباط ابواب اربعه با امام غائب را در ذهن داشتند خود را «باب» نامیدند تا بهانهای بدست مردم جاهل و نادان و متعصب ندهند.

حضرت بهاءالله در این باره میفرمایند؛

«ملاحظه نمائید که اوّل امر آن حضرت به بابیّت خود را ظاهر فرمودند این نظر به آن بوده که طیور افتده آنام در آن ایام قادر به طیران فوق آن مقام نبودند،

(لئالي حكمت جلد ٢ صفحه ٥٢)

حضرت اعلی از همان ابتداء امر استقلال مظهریّت خویش را بیان فرموده بودند ولی چون تفهیم و تعلیم این مهم برای درک عامه ضروری بود در اوّل به لحن رَمز و استعاره بیان داشتند و خود را باب نامیدند. این از آن نظر بود که قبول آن برای مردم آسان باشد تا متدرجاً بر صَراحت و وضوح مقام خود را بیان فرمایند به همین سبب کتاب بیان که حاوی اصول تعالیم و مبانی اعتقادی روحانی مردم بود در سال چهارم از اظهار امر نازل فرمودند لذا باید گفت در کیفیّت آمادگی و درک و ترقی جامعه مراحل و مراتب موجود بوده که امر حضرتش به تدریج تجلّی و ظاهر گشته. و گرنه در اساس آن یعنی مقام مظهریّت الهی دوره و مرحلهای وجود ندارد.

حضرت اعلى در كتاب دلائل السبعه در اين مورد ميفرمايند.

«نظر کن در فضل حضرت منتظر که چقدر رحمت خود را در حق مسلمین واسع فرموده تا آنکه آنها را نجات دهد مقامی که اوّل خلق است و مظهر ظهور آیه اِنی انا الله چگونه خود را باسم بابیّت قائم آل محمّد ظاهر فرمود و به احکام قرآن در کتاب اوّل حکم فرمود تا آنکه مردم مضطرب نشونداز کتاب جدید و امر جدید»

و در مقام دیگر میفرمایند اگر حقیقت و سر بیان خود را آشکار فرمایند حتّی مؤمنین طاقت تحمّل آن را ندارند و نیز در برخی از آیات قَیوم الاسماء چنین مستفاد میگردد که برحسب ظاهر خود را باب امام منتظر میدانند و در سوره ۵۶ میفرمایند «ایهاالملاء آنا باب امام کم المنتظر... لا اعلم الا ما علمنی امامی» یعنی خویش را باب امام و آنچه میدانند از نزد امام است. برای اثبات اینکه حتی مؤمنین طاقت تحمل قائمیت حضرت را نداشتند حضرت بهاءالله اعتراض ملا عبدالخالق را که یکی از مؤمنین بود مثال میزنند میفرمایند.

ملاعبدالخالق که از مشایخ شیخیه بود در اوّل امر که نقطه اوّلی روح ماسواه فداه در قمیص بابیّت ظاهر اقبال نمود و عریضه معروض داشت. از مصدر عنایت کُبری ذکرش نازل و برحسب ظاهر کمال عنایت نسبت باو مشهود تا آنکه لوحی مخصوص او ارسال فرمودند در او این کلمه علیا نازل قوله تعالی اِننی آنا القائم الحّق الذی انتم بظهوره توعدون. بعد از قرائت صیحه زد و به اعراض تمام قیام نمود و جمعی در ارض طابه سبب او اعراض نمودند»

(ظهور الحق صفحات ۱۷۴-۱۷۳)

باید توجه داشت که منظور از بابیّت در حقیقت بابیّت به ظهور حضرت بهاءالله بوده. حضرت عبدالبهاء در کتاب مقاله شخص سیاح صفحه ۳ اشاره بهمین موضوع دارند و حضرت ولی عزیزامرالله در توقیع جلوه مدنیّت تصریح میفرمایند که حضرت باب هرگز به واقع مدعی با بیّت قائم موعود نبودهاند بلکه منظورشان در حقیقت باب جمال مبارک بودند. در دعای حضرت قدوس مندرج در کتاب ظهور الحق جلد ۳ صفحه ۴۲۲ نیز عنوان «باب مدینه الهیّه» در خصوص حضرت اعلی تصریح گشته. آن حضرت در کتاب قیوم الاسماء خود را:

(باب اعظم، باب العظيم، باب الاعلى، الباب الاعلى الله العلى، باب الاكبر، باب الباء، و بالاخره در سوره ۲۴ خود را خاتم الابواب ناميده اند)

باید دانست که در تمامی القاب امامت، بابیت، ابواب و غیره مقصود مبارک مقام مبشرّیت آن مظلوم آفاق بوده والا در مواضیع کثیری ادعای نزول و حی بر قلب منیرش دارند.

حضرت نقطه اولى در سوره ۵۵ كتاب قَيم الاسماء در اين باره ميفرمايند.

«و آنا نحن قد انزلنا على قلبك الروح و جبريل باذن الله مصدقاً لما بين يديه رحمة و بشرى بعبادى المؤمنين»

و در سوره ۶۴ میفرمایند:

«انا نحن قد اوحينا اليك بما اوحى الله على النبين»

(يوسف بهاء در قيوم الاسماء صفحات ۵۲-۵۲)

حال با ذکر این مقدمات به شرح درباره نواب یا ابواب اربعه که حضرت اعلی در کتاب بیان شئون علمیه و یا صُور علمیه را اختصاص به آنها فرموده میپردازد.

پس از رحلت امام یازدهم حضرت امام حسن عسگری در سال ۲۶۰ هجری چون فرزندی نداشت و جانشینی هم بعد از خود انتخاب نفرموده بود روغن فروشی از سامره که خطیب بلیغی بود به وجود فرزندی بنام محمّد برای امام حسن عسگری قائل شد این شخص که از رؤسای شیعه بنام عثمان سعید اسدی بود بفکر خود خواست که مُشکل جانشینی امام را حل کند لذا بدروغ متوصل گشت و بگفته دروغین زنی بنام حلیمه خاتون که گفته میشد عمه امام است انتشار داد که از امام حسن عسگری فرزندی بنام محمّد وجود دارد که بنابر مصالح دینی از نظر غائب وامخفی است و تنها اوست که رابط امام غائب و پیروانش می باشد. بدین ترتیب و با این کذب مدت ۶۹ سال ۴ نواب یکی از پس از دیگری خود را نائب امام نامیدند.

داستان تولد قائم از نرجس خاتون نیز توسط همین زن دروغگو یعنی حلیمه خاتون نقل شده است. میدانیم که وفات امام حسن عسگری به سال ۲۶۰ هجری و ظهور حضرت اعلی در سال ۱۲۶۰ هجری یعنی یکهزار سال بعد واقع شد.

حضرت بهاءالله در لوح میرزا آقای افنان درباره این ادعای دروغین میفرمایند،

دراوی وجود حضرت قائم زنی بوده از حضرت جعفر سنوال نمودند آیا از برای حضرت عسگری اولاد ذکوری موجود؟ آن مظلوم آبا نمود و فرمود ۲ سال قبل طفلی بوده و فوت شد. صاحبان غرض او را طرد و کعن نمودند و کذابش گفتند و قول آن زن کاذبه چون موافق هوی و اغراض نفسانیه غافله بود آن را اخذ کردند و اعلان نمودند،

(مانده آسمانی جلد ۴ صفحه ۹۱)

بنابر آنچه که گذشت اولیّن نایب یعنی عثمان تنها فردی بود که رابط بین خلق و امام بود و او پس از مرگش پسر خود را جانشین معرفی کرد که دوّمین نایب محسوب است و اسمش ابوجعفر محمّد بن عثمان بود.

بدین ترتیب او نیز نایب سوّم را جانشین خود نمود و نایب سوّمی نایب چهارم را انتخاب کرد و این بدین معنی بود که مسلمین به مدت ۶۹ سال کُول کذب آن زن را تحمل نمودند. این مدت ۶۹ سال را غیبت صُغری امام و پس از نایب چهارم به مدت ۹۳۱ سال تا اظهار امر حضرت اعلی غیبت کُبری نامیدند.

50. 新疆的1. 2015年的第三人

جالب است که گفته شود که نایب سوّم مسئله جاُبلقا و جابلسا را پیش کشید و نایب چهارم اعلان نمود که امام برای همیشه غیبت فرمود و از انظار غایب گشت.

گفته میشود که نوآب اربعه با ساختن این دروغ خواستند از تفرقه و انشقاق جلوگیری کنند ولی بعد از وفات امام یازدهم ۲۰ فرقه مختلف بوجود آمد. در کتاب قاموس ایقان فهرست این فرق درج شده است.

حضرت بهاءالله در الواح بسيارى رأجع باين مطلب بياناتي فرمودهاند باين شرح:

«از جعفر پسر امام و برادر امام سئوال نمودند و جوابی گفت ۱۲۰۰ سال او را کذاب نامیدند و لعن نمودند و هر یک از عالم حقیقی و عارف معنوی که فرمود حضرت قائم علیه السلام الله و بهائه باید متولد شود او را سیف جفا شهید نمودند. نفوس چندی جمع شدند و با عمائم بیضاء و خضراء ما بین ناس ادعای علم و فضل نمودند و باب شریعت رسول الله روح ما سواه فدا را مسدود کردند، (محاضرات صفحه ۱۸۷۷)

و نیز در لوح میرزا آقای افنان میفرمایند:

داز جعفر برادر عسگری سئوال نمودند که آیا از برادر تو اولادی مانده فرمودند طفلی بوده و فوت شد بعد که هیاکل مجعوله این کلمه را شنیدند تکذیب نمودند و او را کذاب نامیدند. ملاحظه کنید که ظلم بچه مقام بوده و افترا بچه رتبه رسید بعد ذکر ناحیه مقدّسه و ظهور تواقیع به میان آمد. یا حزب الله از اهل فرقان سئوال نمائید جابلقا کو جابلسا کجارفت. آن مُدن و دیار مُوهومه چه شد. صادق را کذاب گفته یعنی جعفر بیچاره را که یک کلمه به صدق تکلم نمود از صدر اسلام تا حین کدابش گفتند،

ناگفته نماند که در دوره نیابت نایب سوّم یعنی ابوالقاسم حسین بن روح شخصی بنام ابوجعفر محمّد شلمخانی از اهل قریه شلمخان گفت که امام عسگری فرزندی نداشت و با نواب مخالفت ورزید لاجرم او را دستگیر و گردن زدند و خاکسترش را در دجله ریختند. حضرت عبدالبهاء بهمین موضوع در لوح ملازاده تبریزی که در قصر بهجی صادر گشته بیاناتی میفرمایند که بعربی است و مضمون آن چنین است:

عبدالله شلمغانی به بدیع ترین معانی سخن گفت و آشکارا به ظهور خورشید ساطع از افق ایرانی بشارت داد ولی ظالمان پست فترت خون او را هدر کردند و بُهتانی بزرگ نسبت باو روا داشتند و به ظلمی عظیم او را به قتل رساندند ولکن خدا او را از بُهتان بری ساخت و برای او روح و ریحان مقرر داشت و اکنون در بهشت مقیم است و مقام بس رفیع دارد. خداوند درجاتش را در عالم بقا افزون کند و نعم و آلاء را برایش ارزانی دارد.

حضرت عبدالبهاء درباره حيله ابواب اربعه در لوح جناب صدر الصدور ميفرمايند،

«بعداز امام عسگری رؤساء ملاحظه کردند که بنیاد امید شیعیان بکلی ویران خواهد شد و مجاز و بخار بردند،

حضرت نعیم شاعر بهائی چه خوش سروده:

گفتی آن شه به شهر جابلسا یا به شهر دگر که جابلقا است

گر بود این بنا به روی زمین از چه بیرون ز نقشه دنیا است

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب فاضل شیرازی درباره ادعای کذب ابواب اربعه میفرمایند: «در خصوص امام ثانی عَشر استفسار نموده بودید این تصوّر از اصل در عالم جسم وجود

نداشته بلکه حضرت امام نانی عشر استفسار نموده بودید این نصور از اصل در عالم جسم وجود نداشته بلکه حضرت امام نانی عشر در حیّز غیب بوده امّا در عالم جُسد تحققی نداشت بلکه بعضی از اکابر شیعیان در آن زمان محض محافظه ضعفای ناس چنین مصلحت دانستند که آن شخص موجود در حیّز غیب را چنین ذکر نمایند که تصوّر شود که در حیّز جسم است... باری اگر رجوع بروایات شود

در حیز غیب را چنین د در نمایند که تصور شود که در حیز جسم است... باری اگر رجوع بروایات شود و دقت تام گردد واضح و مشهود میشود که این امام همام علیه السلام از اصل در حیّز جسم نبوده، (بشارات کتب آسمانی صفحات ۶۸–۶۷)

اسامی نواب اربعه بترتیب باین شرح است.

۱- نائب اول- ابو عمر و عثمان بن سعید عمری ۲- نائب دوم - پسرش ابوجعفر محمّد بن عثمان بن سعید ۳- نائب سوم - ابوالقاسم حسین بن روح ۴- نائب چهارم - ابوالحسن علی بن محمّد سمری است.

## اسم اعظم الهي در ادعيه اسلامي

حضرت بهاءالله در لوح جناب ميرزا عباس استرآبادي ميفرمايند:

«کتابت در سجن حاضر و توجه الیه طرف المظلوم الذی دعا الکُل الی الله المهیمن القیوم و صدر آن به این کلمه مبار که مزین بود اَللهُم اِنی اسئلک مِن بَهائک بَابهاه، مشاهده در غفلت اهل فرقان نمائید مع آنکه از قبل فرمودهاند که اسم اعظم الهی در این دعا مذکور است و نزد صاحبان بصر بسی واضح و مشهود است که مقام ذکر اسم اعظم در اوّل و ابتداء بوده چه که مُقدم بر اسماء و مبداء و مطالع اَذکار است و در صدر دعای مذکور واقع شده با وجود این جمیع انکار نموده و عارف به حقّ او نشدند بلکه فتوی بر قتلش دادند الا من حفظه الله بالحق و انقذ من بحر الاوهام انه لهوالمقتدر القدیر» (مانده آسمانی جلد ۲ صفحه ۲۲)

چنانچه میدانیم ذکر اسم اعظم در دعای سحر ماه رمضان مسلمین آمده است. در آن دعا ۱۹ مرتبه اسم از اسماء الهی مطابق با شهور بیانی مذکور گشته و اولیّن ذکر در آن دعا ذکر بهاء میباشد. بقیه اذکار در دعای سحر چنین است شهر البهاء - شهر الجلال - شهر الجمال - شهر العظمة - شهر النور - شهر الرحمة - شهر الکلمات - شهر الکمال - شهر الاسماء - شهر العزة - شهر المشیة - شهر العلم - شهر القدرة - شهر القول - شهر المسائل - شهر الشرف - شهر اللسطان - شهر الملک - شهر العلاء - شهر العلاء تسمیه شده اولیّن ماه بنام مبارک حضرت بهاءالله و آخرین ماه بنام مبارک حضرت رب اعلی تسمیه شده است.

حضرت بهاء الله در لوح جناب محمد على عليه بهاء الله ميفرمايند.

«هوالسامع المجیب: امروز جمیع اشیاء بکلمه مبارکه قد اتی البهاء ناطق این است آن اسمی که فرائض مشرکین از آن مضطرب و افنده موحدین از آن مطمئن و این است آن اسمی که شبه و مثل نداشته و ندارد. اوست لوُلو مکنون که در معدن حکمت و عصمت الهی مکنون و محفوظ بوده و بعد باراده مطلقه ربانی در دعای سحر ذکر شده. اوست تاج بیان واکلیل برهان لاینکره الاکل ندی حقد و ذی حسد و ذی شقاوة کفر بالله رب العالمین و عرش آن اسم مشرق بیان الهی بود. بقوله اللهم انی اسئلک من بهائک بابهاه و کل بهائک بهی. این است اسم اعظم و کلمه مبارکه اتم اقدم. به مجرد ذکر آن شیاطین متشتت. یا محمد قبل علی حمد کن خدا را که ترا فائز فرمود بلوحی که از مجرد ذکر آن شیاطین مشرق و لائح»

8

دعای سحر ماه رمضان که بروایت از حضرت امام جعفر صادق نقل گشته مربوط به ایام قدر است که در کتاب مجلسی و سایر کتب معتبره اسلامی آمده است. این دعا اختصاص به شبهای قدر دارد که در وصف آن در قرآن میفرمایند «لیلهٔ القدر خیر من الف شهر» شیخ عاملی با مقایسه این دعا با سایر ادعیه اسلامی دریافت که تنها نام بهاء مخصوص در این دعا است و در سایر دعاها وجود ندارد از این رو خود را شیخ بهائی نامید و در شعر خود به این دعا اشاره نمود.

اسم اعظم چون کسی نشناسدش سروری بر کل اسماء بایدش

در رساله روحانی مذکور است که اگر مسلمین از آثار و الواح جمال مبارک چیزی نشنیدهاند و از توقیعات حضرت رب اعلی درباره حضرت بهاءالله بیخبر ماندند لااقل اذکار ظهورات قبل را که جمال محمدی و طلعت صمدی در دعای سحر فرموده اللهمم انی اسئلک من بهائک بابهاه بشنوند تا خود و دیگران را محروم ننمایند. بعد سوگند یاد میفرمایند که اسم اعظم در آن دعا گفته شده و اگر ناس آن را بدانند هر آینه به شمشیر قتال برای اخذ و فهمش از یکدیگر سبقت خواهند گرفت و با وجودی که نام بهاء حضرت بهاءالله همه روزه در ایام ماه رمضان از گلدستههای مساجد شنیده میشود باز عارف به مقام نشدند.

حضرت رضا درباره این دعا فرموده؛

«قسم بذات پروردگار که ذکر اسم اعظم در آن دعا مذکور گشته هر کس آن را قرائت نماید برای داشتنش به شمشیر متوصل میگردد»

جناب فاضل مازندرانی شرح مبسوطی در این زمینه در کتاب اَسرارالاآثار نوشتهاند و جناب دکتر وحید رافتی مقاله جالب و کامل در شرح این برشته تحریر درآوردهاند که در مجله عندلیب به چاپ رسیده و در این مجموعه از برخی از الواح مندرجه در آن نقل گردیده.

با تصریح اسم بهاء در این دعا برخی از علماء خواندن آن را تحریم نمودن یکی از آنها شیخ محمّد تقی نجفی است که با این اقدام ناس را به اوهام مبتلا کرد و مورد تقبیح جمال اقدس ابهی قرار گرفت و در چند لوح ظلم و عنادی که بدینوسیله مرتکب شده مورد سرزنش قرار دارند در این مقام به دو مورد اشاره میگردد.

حضرت بهاءالله ميفرمايند:

«سبحان الله مع آنكه از قبل در دعاى سحر ذكر اسم اعظم نمودهاند مشاهده ميشود عباد اكثرى غافل و محجوب جاهل ارض صاد عباد رااز قرائت آن منع نموده قل ان الظالم امر بما ذابت به القلوب والاكباد بدلك مالك الايجاد هذا السجن المتين. يا محمد عباد را حفظ نما كه مبادا بمثابه اهل ايران به اوهام و ظنون مبتلى گردند مشرك بودند و خود را موّحد مى شمردند حال هم مشاهده

اسم اعظم اله

مى شود بعضى فى الجمله از آفتاب تقديس وانوار نير توحيد انحراف جسته اند،

و نیز در لوحی دیگر در همین باره میفرمایند:

ویا حکیم علیک بهائی مریبین و معتدین عباد را از تلاوت دعای سحر که دیباج آن باین اسم مبارک اعلی مزین است نهی نمودند. بکمال تصریح ذکر شده آنچه که سبب احتراق اکباد مشرکین و معرضین است چه که میفرماید اسم اعظم در آن موجود و مذکور مع ذلک مردم را از فیوضات فیّاض معرضین است چه که میفرماید اسم اعظم در آن موجود و مذکور مع ذلک مردم را از فیوضات فیّاض حقیقی که در آن اذکار مکنون محروم نمود قل یا غافل یا شیخ یابن باقر براستی میگویم و لوجه الله میگویم تو هم لوجه الله بشنو کلمه مبار که یوم یقوم میگویم تو هم لوجه الله بشنو کلمه مبار که منوّره و رسول الله و خاتم النبیّین بکلمه مبار که یوم یقوم الناس لرّب العالمین منتهی شد سر از خواب بردار و ملکوت بیان را طائف حول مشاهده نما:

(الواح فوق نقل از مجله عندلیب شماره ۲۰ صفحه ۲۲)

این دعا که به دعای مُباهله شهرت دارد در اصل و ابتداء نازل بر قلب حضرت محمد رسول خدا القا شده و بعد به سایر اَئمه اطهار رسیده در برخی از کتب روایت از امام جعفر صادق میدانند و میگویند که امام محمد باقر این دعا را در سحرهای ایام ماه مبارک رمضان تلاوت میفرمود... در کتاب مصباح گفتی از حضرت امام جعفر صادق روایت شده که جبرئیل این دعا را به رسول اکرم نازل فرمود و مقرر داشت که آن حضرت به اوصیاء خود تعلیم دهد. علاوه بر این دعا دو دعای دیگر از حضرت امام جعفر صادق روایت گشته یکی دعای صبح مسلمین است و دیگری دعای ام داود یا دعای استفتاح که در کلیه آنها اسم اعظم و کلمه بهاء موجود است.

حضرت بهاء الله در لوح جناب امين اشاره ميفرمايند كه ابتداء به قلب رسول اكرم نازل شده:

«این دعا گنز عنایت الهی بوده و در اوّل بر قلب حضرت خاتم روح ما سواه فداه القاشد و بعد به سایرین و در این دعا اسم اعظم موجود و میفر ماید اگر عباد مقام این دعا را بدانند و یا بشناسند هر آئینه در طلب آن به سیف میکوشند. از حق می طلبیم ابواب فضل و عطا را به مفتاح اسم کریمش بگشاید انه علی کل شینی قدیر» (مجله عندلیب شماره ۷۰ صفحه ۲۴)

حضرت نقطه اولى در توصيف صفات و اسماء الهى مكرراً اشاره ميفرمايند كه چيزى جز اسم اعظم و بهاء در دعاى سحر ماه رمضان نيست ميفرمايند:

«اسم العلانية هوالواحد و اسم الغيب هوالبهاء لا نه تسعة عشر والاول اسم الاعظم في مقام الغيب ولذا نزل في كل دعاء رفيع اللهم اني اسئلك من بهائك با بهاه...»

(پژوهشنامه شماره ۶ سال سوم شماره ۲ صفحه ۱۶۶)

مضمون بیان مبارک آنکه:

اسم غیب نه میباشد که آن اسم اعظم است که در دعای سحر ماه رمضان ذکر شده. در این جا نکته جالبی را ارائه میفرمایند و آن این است که شماره نه با حروف آبجد با بهاء یکی است که در سال نه از ظهور حضرت اعلی یعنی سال ۱۲۶۹ هجری مطابق سنه ۱۸۵۳ میلادی در سیاه چال طهران اظهار امر فرمودند و نیز عدد ۱۹ اشاره به اظهار امر علنی دارد که در سنه ۱۸۶۳ در باغ رضوان بغداد واقع گردید.

حضرت بهاءالله در لوحى ميفرمايند،

«بنام مقصود عالمیان؛ متروک عالم و مسجون بین امم ترا بلسان پارسی احلی ذکر می نماید لتکون من الشاکرین کتابت به منظر اکبر فائز و صدر آن به کلمه ای مزیّن بود که فی الخقیقه دلیل اعظم است از برای این ظهور اقوم افخم و حجّت بالغه است از برای امم و آن کلمه این بوده اللهم انی اسئلک من بهائک با بهاه و کل شنیده اند که فرموده اند اسم اعظم در این دعا مذکور و مستور است و حال او ظاهر و ناطق و مُشرق است بر کل من علی الارض. کدام دلیل اعظم از این است و کدام برهان اکبر از این مقام. ملاحظه نما که اوّل دعا به این کلمه مبار که مزیّن شده و اگر بهمین فقره استدلال بر حقیقت این امر نمائی از برای کسی مجال توقف و اعراض نخواهد ماند مگر معرضین که در هر عصری از اعصار از رحیق عنایت محروم بوده اند و به حَبل اوُهام متمسک.»

(مجله عندليب شماه ۲۰ صفحه ۲۱)

و نیز در لوح دیگر میفرمایند:

اسم اعظم که اولین اسم است

ه والبهى الابهى يا محمّد قبل مهدى قل اللهم انى اسئلك من بهائك با بهاه و كل بهائك بهائك با بهاه و كل بهائك بهي ان تويُدنى واوليائك على التقرب اليك والتوجه الى افق ظهورك والتمسك بعروتك الوثقى و التشبث باذيال رحمتك النوراء انك انت الفضال الكريم، البهاء من لدنا عليك و على ضلعك التى آمنت بالله رب العالمين،

حضرت بهاءالله در لوحى كه باعزاز جناب آقا سيد محمّد نازل فرمودند ميفرمايند:

«هوالبرهان الاعظم، حمد مالک ظهور را که باسم ابهی عالم اسماء را بنور هُدی منّور نمود، اوست اسم اعظم و مالک عالم و اُمم طوبی لمن قال و یقول اللهم انی اسئلک من بهائک با بهاه ان تقدر لی ماقدرته لا صفیائک و امنائک انک انت الفضال لا اله الا انت الغنی المتعال،

(مجله عندلیب شماره ۲۰ صفحه ۲۳)

حضرت نعیم اصفهانی شاعر خوش گفتار چنین سروده:

در دعای سحر بهاء است بهاءِ

كاولش اسم طلعت ابهي است و آخرش نام حضرت اعلى

حضرت بهاءالله در لوحی میفرمایند:

و کلمه ای که الیوم مُقدم است بر کل کلمه مبار که اللهم انی اسئلک من بهائک با بهاه و کل بهائک بهه و کل بهائک به الیوم مُقدم است بر کل کلمه مبار که اللهم انی اسئلک من بهائک با بهاه و کل بهائک بهی بوده و هست. امروز عالم بیان طائف این کلمه خصل الخطاب است و اوست سَد محکم اوست و مَشرق اوست در یک مقام این کلمه فصل الخطاب است و اوست سَد محکم متین ما بین موحدین و مشرکین و در مقامی سیف برنده است که بین حق و باطل را فصل نماید. جاهل ارض ص (شیخ نجفی اصفهانی) عباد را از تلاوت آن منع نموده اف له خود را از نفحات اسم اعظم الهی محروم کرده سُوف یری جزاء عمله امرا من لدن آمر علیم،

(اسرار الاآثار جلد ٢ صفحه ٨٤)

ونير در لوحى ديگر باين كلمات عاليات ناطق:

ديا ايها الناظر الى الوجه و المذكور لدى العرش. امروز لسان برهان در ملكوت بيان باين كلمه مباركه عليا متكلم، اللهم انى اسئلك من بهائك با بهاه و كل بهائك بهى، هذا اسم الله الاعظم الذى اخبر به حجة الله و برهانه، لعمرى ما ظهر ذكر ولا بيان اصرح من ذلك طوبى للمنصفين، هذا الذى اخبر به حجة الله و برهانه، لعمرى ما ظهر ذكر ولا بيان اصرح من ذلك طوبى للمنصفين، هذا اسم ارتعدت منه فرائض المشركين و اطمئنت به افئدة المقربين، اقبل و قل الملك و الملكوت فى قبضة قدرة الله رب العالمين الذى لم تمنعه الصفوف و لا اقوى جنود العالم يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد و هو العزيز الحميد،

## دعای سحر ماه مبارک رمضان

اللهم انی اسئلک من بهائک با بهاه و کل بهائک بهی اللهم انی اسئلک بیهائک کله

اللهم انی اسئلک من جمالک با جمله و کل جمالک جمیل اللهم انی اسئلک بجمالک کله

اللهم انى اسئلك من جلالك باجله و كل جلالك جليل اللهم انى اسئلك بجلالك كله

اللهم انى اسئلك من عظمتك باعظمها و كل عظمتك عظيمة اللهم انى اسئلك بعظمتك كلها

> اللهم انی اسئلک من نورک بانوره و کل نورک نیّر اللهم انی اسئلک بنورک کله

اللهم انى اسئلك من رحمتك باوسعها و كل رحمتك واسعة اللهم انى اسئلك برحمتك كلها

اللهم اني اسئلك من كلماتك باتمها و كل كلماتك تامه اللهم اني اسئلك بكلماتك كلها

اللهم انى اسئلک من کمالک با کلمله و کل کمالک کامل اللهم انى اسئلک بکمالک کله

اللهم انى اسئلك من اسمائك باكبرها و كل اسمائك كبيرة اللهم انى اسئلك باسمائك كلها

اللهم انى اسئلك من عزتك باعزها و كل عزتك عزيزة اللهم انى اسئلك بعزتك كلها

اللهم انی اسئلک بعزتک کلها اللهم انی اسئلک من مشیتک بامضاها و کل مشیتک ماضیة

اللهم انى اسئلك من قدرتك بالقدرة التى استطلت بها على كلشسئى و كل قدرتك مستطيله اللهم انى اسئلك بقدرتك كلها

اللهم انى اسئلك من علمك بانفذه وكل عليك نافذ

اللهم انى اسئلك بعلمك كله اللهم انى اسئلك بعلمك كله

اللهم انى اسئلك بمشيتك كلها

اللهم اني استلك من قولك بارضاه و كل قولك رضي

اللهم انى اسئلك بقولك كله

اللهم انى اسئلك من مسائلك باحبها اليك و كلها اليك حبيبة

اللهم انى اسئلك بمسائلك كلها

اللهم اني اسئلك من شرفك باشرفه و كل شرفك شريف

اللهم انى اسئلك بشرفك كله

اللهم اني اسئلك من سلطانك بادومه و كل سلطانك دائم

اللهم انى اسئلك بسلطانك كله

اللهم اني اسئلك من ملك بافخره و كل ملك فاخر

اللهم انى اسئلك بملك كله

اللهم اني اسئلك من علوك باعلاه و كل علوك عال

اللهم اني اسئلك بعلوك كله

اللهم اني استُلك من منك با قدمه و كل منك قديم

اللهم انى اسئلك بمنك كله

اللهم انى اسئلك من آياتك باكرمها وكل آياتك كريم

اللهم انى اسئلك بآياتك كلها

اللهم انى اسئلك بما انت فيه من الشأن والجبروت و اسئلك بكل شأن وحده و جبروت وحدها اللهم انى اسئلك بما تجيبني به حين اسئلك فاجبني يا الله

بدین ترتیب در دعای سحر مبارک رمضان کلیه شهور نوزده گانه بیانی به این نحو ذکر گردیده. شهر البهاء - شهر الجمال - شهر الجلال - شهر العظمة - شهر النور - شهر الکلمات - شهر الرحمة - شهر الکمال - شهر الاسماء - شهر العزة - شهر المشیة - شهر العلم - شهر العلم شهر القول - شهر المسائل - شهر الشرف - شهر السلطان - شهر الملک - شهر العلاء این دعا از روی نسخه چاپ شده کتاب مفاتیح الجنان توسط آقا شیخ عباس قمی در شرکت سهامی طبع کتاب در طهر ان نقل گردیده.

حضرت عبدالبهاء در لوحى درباره عظمت ظهور جمال قدم واسم اعظم ميفرمايند:

«هوالله - ای یاران الهی و اماء رحمانی نام مبارک محبوب بی همتا جمال ابهی را در منتهای جدب و وله بیاد آرید و زبان گشائید تا ساحت دل از اندوه آب و گِل مُنزه و مقدّس شود و روحانیّت گبری

جلوه نماید. آیات توحید اشراق کند و فیض جدید نازل گردد و تائید شدید حاصل شود. نام او درمان هر دردی است و حرارت بخش هر سردی، دریاق اعظم است و طلسم اکرم، زندگی دو

جهان است و نجات دهنده گمراهان.

اليوم اين اسم مقدّس حِرزٍ عالميان است و پناه آدميان، نغمه الهي است ورّنه رحمّاني. پس اي ياران با وفا نعره يا بهاءالابهي بر آريد و اي طالبان جمال كبريا به افق اعلى توجّه نمائيد. دمي

مياسائيد و نفسى برنياريد مگر به محبّت او و موهبت او و ترويج آيات او و اثبات بينات او.

این است مغناطیس تائید، این است تو جاذبه تولیق ع ع، (کتر اسرار جلد اصفحه ۱۵۸)

در تشریح لوح فوق آنجا که میفرمایند «نام او درمان هردردی است» مطابق است با بیان مبارک حضرت بهاءالله در کلمات مبارکه مکنونه که میفرمایند وجمیع علتهای تو ذکر من است فراموشش منما»

## فهرست اعلام واهم مواضيع

الف

ائمه اطهار - ائمه هدی ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۶۶، ۱۶۸ آئین بودائی ۸۱ آئين هندو ۲۹ آئین برهمائی ۲۹ آذربایجان ۸۴ آدم حضرت ۹۱، ۱۲۴، ۱۴۱ آرامی - زبان ۲۶ آیات بینات کتاب ۱۱،۸ آثار قلم اعلى - كتاب مبين - كتاب ٢١. 37. 17. 38. 31. 171. 731 آمريكا ۴۵ آسيها - فرقه ۹۱ ابوالقاسم افنان ۱۶ ايوبكر ١٠١،١١٠ ابوالقاسم حسين بن روح - نايب سوم 144.444 ابوالقاسم فيضي - ايادي امرالله ١١،١١، ابوالحسن على بمن محمّد سمري- نايب چهارم ۱۲۳ أبوجعفر محمد بن عثمان - نايب دوم ابو عمر و عثمان بن سعید عمری - نایب اول ۱۲۳ اختر جوان- مجله ۵ احمد افلاکی ۵۴ ادرنه - ارض سر ۱۳، ۲۰، ۲۲، ۲۶، ۳۵ ادعيه محبوب- كتاب مناجات ٢٠ ارسطو - عالم يوناني ١٠ ارومیه ۸۴ اراضی مقدّسه ۲۱،۹، ۴۹، ۵۸ اردن ۹۰، ۹۳، ۵۵۱ ازليها ١١٢ اديسن- مخترع ١٠٨ ازمیر ۲۸ اسرارالاآثار - كتاب ۶۶، ۱۵۸، ۱۲۵، ۱۲۸ ابوالفضائل گلپایگانی ۱۲۰،۷۱، ۹۵، ۱۳۹،۱۲۹ اسباط بنی اسرائیل ۹۴،۱۲

اسلام - دیانت ۱۲. ۲۰، ۲۴، ۲۵، ۴۶، ۵۱.

انجيل لوقا- كتاب آسماني ۱۵۵،۱۳۵،۹۷ الجيل مرقس- كتاب آسماني ١٠٤،٩٧ انجيل بوحنا - كتاب آسماني ٢٠، ٩٤ ایام تسعه - کتاب۶۵ ايقان - كتاب ٢٢، ٧٤، ٨٠، ١٣٤، ١٣٨، انقطاع - كتاب ٥ آبادان ۵ ايليا - حضرت ١٠٤ انگلستان۲،۵،۲ ا آقاى سيد عبدالرحيم اصفهاني ٤٧ اهل سنت ۷۵ ارض طا ۱۷۰،۱۵۹ الوهيت ومظهريّت - كتاب ٤٤ آمنه ۱۸ آیات الهی - کتاب ۲۸،۱۳ آقائ سير نصرالله سادات خمس ١٥ آقای موسی ۳۱ آقاكيش٣١ استاد محمد على سلماني ٢٠ ارض سر ۴۵٪ اهورا مزدا ۵۲ آئينزردشتي۵۲ بانگ سروش- مجله ۵ باب- حضرت ۱۵، ۱۶، ۲۶، ۳۶، ۲۳، ۲۵، ۵۳، 46. 16. 711. 061. 261. 761. 121 بابا ولد حسين - شاعر ٢٢ بشارات کتاب آسمانی - کتاب ۱۶۸،۸۵ 177.177 بالتيمور ١٠٧ باستانيان - فرقه ۵۲ باڭارادگيئا ١٠ بحار الانوار مجلسي - كتاب ١٠٨ ١٤٣ بدرالدين باستاني - شاعر ٢٠، ٥٩ بدشت- قریه ۳۸،۳۳ بديع الله فروزانفر - استاد دانشگاه طهران ۵۴، برتلما٩٤

بعلبک ۵۳

177.40.50 اسلامبول ۲۱ اسكندر كبير ٨٤ اسم اعظم الهي - كتاب ۲،۱، ۳،۵،۸،۹، ٠١، ١١، ١٢، ١٢، ١٤، ١٥، ١٢، ١٨، ١٩، ٢٠، ٢٢، 77, 47, 67, 77, 77, 77, 37, 97, 14.311.371.371.481.481.481. اسرائيل ٨٨ . اسحق- حضرت ۱۹،۸۸ اسمعیل - حضرت ۸۸،۸۹ امرافیل ۱۳۸، ۱۳۹ اشعياء نبي - كتاب ٨٩ اسم اعظم - كتاب ٥ اشراق خاوری - عبدالحمید ۲۵، ۴۱، 145.174 اصفهان ۵۲ الس٣ اقدس- کتاب آسمانی ۹، ۲۲، ۲۵، ۳۶, 17. 17. 77. 77. 44. 14. 14. 44. 471. 171. اعلی - حضرت ۱۲، ۱۴ ، ۲۲، ۳۲، ۳۳، ۳۳، 47. XT. PT. 44. Y4. 64. 24. 7P. 11. 144 140 164 164 اخباری امری ایران - مجله ۲۱،۲۰ افلاطون ١٠ اقتدارات- مجموعه ۲۲، ۹۴، ۱۲۸، ۱۶۵ انبیای بنی اسرائیل ۸۱،۸۹، ۹۲، ۱۳۶ امام جعفر صادق - حضرت ۲۷، ۲۷، ۱۰۲، 146.149.164.146 امپراطور دومیتیان ۲۹ امروخلق \_ کتاب ۲۹، ۳۷، ۳۲، ۴۶، ۲۷، 74. 11. 471. 141. 331 اميرالمؤمنين- حضرت على ١٢، ١٠٠،١٠٠ 188,188,180 امام حسن عسكري - حضرت ١٢٢٠١٢٢ ١٢٣ اورشليم - قدس الاقداس ٢٢، ٢٠، ٨٠, ٩١،٧٨ ایران ۱۱، ۲۵، ۴۵، ۴۹، ۲۵، ۵۳، ۴۵، ۴۸ اندریاس- حواری۹۴ انجيل متي- كتاب آسماني ٩٢،٩٤. 100.1.5

بقراط ١٠

پيام بديع - مجله ۵ شود ۱۱۸ جمال مبارك - بحضرت بهاءالله نيز مراجعه شود ۱، ۱۲، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۲۳، ۲۳، تاريخ اديان ۶۴ 47.67.67.67.79.74 تبريز ۵۵ جمال قدم - بحضرت بهاء الله نيز مراجعه تجلیات- لوح ۸ 4, 11, 11, 17, 17, 17, 17, 17, 17, 11, 211, تذكرة الوفاء كتاب ١٦،٩ . 17. 151,15. 11 تفسير بسم الله الرحمن الرحيم ١٤٢٠ جامایکا ۵ 140.15° جمال مبين ٣٠٣ تفسير صافي - كتاب ٤٧ جعفر آباد ۵۵ تورات كتاب \_ آسمائي ۲۹،۸۱،۶۲ جبرليل ١٢٩، ١٣٣، ١٣٣، ١٨٠، ١٨٠، ١٧٥ تولیع مبارک خطاب به احبای شرق -جعفر محمد شلمفاني ١٧٢ کتاب۱۲۸ توقیع مبارک رضوان ۱۰۵ بدیع ۱۲۷ توقیع مبارک نوروز ۱۱۰بدیع ۱۲۸ جهار رساله تاريخي درباره طاهره - كتاب تسليم ورضا- كتاب٥ تفسير سوره بقره ۱۵۲ چهريق- للعه ۱۱۱،۵۴ تلسير سوره يوسف ١٤٨ چین ۸۲ تازیان ۸۶ حاجي ميرزا محمدتقي افنان- وكيل جابلسا ۱۲۲ الدوله - وكيل الحق ٣٢ جابلقا ۱۲۲ حافظ - شاعر ۵۱، ۵۲، ۵۴، ۵۵ جزيره يطمس ٢٩ حيشه 19 جزليال نبي- كتاب ٢٢، ٨٧ . حجاز ۵۵ جناب مبلغ - محمد ابراهیم یزدی ۲۴ حررفات حيّ - كتاب ٨٠ ١٥٧ جنأت نعيم \_كتاب١٢١ حروف حيّ - حروف بيانيه ٢٩،٣٦،٣٩ جعفر صادق - برادر امام حسن عسگري ـ حسين ابن احمد خطيبي ۵۴ حضرت ۱۷۲،۱۷۱ حسينعلى - بحضرت بهاءالله نيز مراجعه جلوه مدنيت جهاني - كتاب ۱۱۸، ۱۱۹، څود ۵۲ حواريون حضرت بهاءالله - كتاب ١١،٨ جمال ابهي - بحضرت بهاء الله نيز مراجعه 177.77.77 شود ١٠، ١٤، ٢٢، ٢٥، ٢١، ٣٠، ٢٢، ١٨٨، حیات بعد از مرگ- کتاب۵ حضرت خاتم - بحضرت محمد نيز جمال الدس ابهي- بعضرت بهاءالله نيز مراجعه شود ۱۲، ۲۰، ۲۹، ۳۵، ۲۳، ۸۹، ۹۰, مراجعه شود ۲، ۱۸، ۱۰، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۸، *እ*. ३٠/. /१/. ۵१/. ۵۵/. *ף۵*/. ۲२/. ۵२/ 41.11.17 حضرت روح عيسي بن مريم - كتاب ٩۴ جمال بروجردی ۶۲ حضرت رضا ۱۶۵، ۱۲۵ جمال قدس جانان جمال جانان -حضرت فاطمه ۱۶۶ بحضرت بهاء الله نيز مراجعه شود ١٠، ١٠، حکایت دل- کتاب۱۰۱ 44,44,43 حليمه خاتون ١٢١ جمال كبريا - بعضرت بهاء الله نيز حوا ۱۶۱، ۶، ۱۴۱ مراجعه شود ۱۸۱ حضرت شوقی ربانی ۸۸،۳ جمال قيوم - بحضرت بهاءالله نيز مراجعه حضرت مولی الوری ۲، ۸، ۱۱۵، ۲۶۲

برهمائي ۲۲ بیاد محبوب - کتاب ۵۹ بلائی عنایتی - دلتر شعر ۶۰ برهما- حضرت٧٩ بلبل معانى - شاعر ٤٠ بغداد ۲۹، ۵۵ . بودا- حضرت ۸۱، ۸۲، ۱۲۶، ۱۵۹،۱۵۳ بودائيان ۲۲ بوشهر ۱۶۷ بهاء - بحضرت بهاءالله مراجعه شود ٣. 11. 71. 31. 77. 67. 37. 77. 77. 67. ۶۳، ۲۳، ۲۳، ۲۳، ۲۹، ۲۹، ۲۲، ۵۲۱ بها،الله - حضرت ٢. ١٨. ١١، ١١، ١٢، ١٣، YI. XI. •7 በን. 77. ۵7. XY. •7. በን. **77**. 24. 77. 17. 06. 70. 40. 20. 12. 72. 74. 74. 44. 44. 14. 44. 64. 44. YY. 1P. Y·1. 111. YOI. Y21. Y21. 441.341.141.141 بيت العدل اعظم الهي ٢، ٢، ٥، ١٩، ٢٧. 17. 17. 44. 11. 471. 101 میان کتاب آسمانی ۲۲، ۲۲، ۴۶، ۴۷، 14. 11. 611. 611. 161. 161. 161. 161 بيت المقدس ٩٤ بين النهرين ٨٨ بلغارستان ۵ برکیرس۲ بسم الله الرحمن الرحيم 1⁄2 بردای پنجم ۷۵

> پاپ ۹۶، ۹۲ پاریس ۱۲۹،۱۱۵ یاکستان ۸۵ پيام بهائي - مجله ۵، ۲۸، ۳۴، ۵۵، ۲۰ پژوهشنامه - مجله ۲۲،۶۳، ۱۲۶، ۱۲۶ بروتستان- فرقه ۹۶ پطرس ۳۰ پیام ملکوت- کتاب۱۳۲،۸۲،۸۲،۸۳ پینر اسمیت ۲۵ پورشسب ۸۴

> > بيلاطس٩٤

حضرت ولي مقدّس امرالله ١١، ١١، ١٢، ١٩،

اسم اعظم الهي

A PROPERTY.

رود گنگ ۱۸ خسروپرویز ۹۹ رياض اللغات - كتاب ٢٤ خلق جدید و صنع بدیع - کتاب ۲۲، رودارس ۵۴ 1174.118 خوشه هائی از خرمن ادب و هنر - مجله رودکی ۵۲ رساله معرفي حضرت بهاءالله - كتاب 181,181 164.171.17 خرمشهر ۵ روح الله خوشبين ٢ خانه کعبه ۸۸، ۱۰۰ روح القنس ۱۲۰،۱۲۹،۱۰۸،۵۴،۵۱،۱۲۰، ۱۴۰، ۱۴۰، ۱۴۰ روح الامين ۵۴، ۱۳۴، ۱۴۰ دائرة العمارف بهائي - كتاب ٢٥ روسای اسیاط ۲۹ داریوش کبیر ۱۳۶ رود اردن ۹۳، ۱۵۰ دانيال - كتاب ١٣٥، ١٣٥ رود نیل ۹۰ دكتررياض تديمي ا رب الجنود ۱۰۴ دریای خزر ۲۹ رساله فأطميه ۱۵۷ دریای سیاه - بحر اسود ۲۲ رساله اسم اعظم ۱۶۳ دکتر علیمراد داودی ۶۳ دعای سحر ماه رمضان ۲۷، ۱۷۵، ۱۷۶، زامیادیشت-کتاب۸۵ زنبيل- كتاب ٨٢ دعای میاهله ۱۲۶ دغدوكم زېدى۲۰ دلائل السبعة - كتاب ١٤٥، ١٧٠ زردشتی ۸۴،۷۷ دلائل العرفان - كتاب ٢١ زوروانيان - فرقه ۵۲، ۸۵ دینکرد- کتاب ۸۶،۸۵ دینکرد زين المقربين ٤٧،٤٣ دكتر طاهره خدادوست- فروغي ۶۰ زردشتیان ۸۷، ۱۲۹ دكتريونس خان برالروخته 49 دوربهائی - کتاب ۲، ۱۲، ۲۴، ۸۷، ۱۲۲ ژاپن۱۹ ديوکی ۸۰ دیانت جهانی - کتاب۵ سالومه ۲۰ دانشكده فني نفت آبادان ۵ دكتر لطف الله حكيم ٢٠ سام ۸۸ دعای روز نوروز ۴۰ سامونل مورس- مخترع ۱۰۲ دانشگاه طهران ۵۴ سامره ۱۲۱ سانسكريت- زبان ٢٩، ٨١ سعن اعظم ۶۵ رحيق مختوم - كتاب ٢١ سوريه ۹ رسائل و رقائم ابوالفضائل گلیایگانی -سعدی- شاعر ۵۲،۵۱ کتاب۱۱،۱۲۹ سوره فاتحه - توحید ۱۶۳ رساله روحاني - كتاب ٧٥، ١٧٥ سوره لصلت ۱۴۶، ۱۴۶ رساله سنوال و جواب ۲۵، ۴۴، ۴۳ سقراط ۱۰ رساله مكاشفات يوحنا- كتاب٢٩، ٣٠، سرَّالله الاعظم - بحضرت عبدالبهاء نيرٌ 77.77 مراجعه شودا رشت ۵۸

.سعير ۸۹

سغر تثنيه 81

17. 71. 17. 77. 77. 47. 47. P7. 64. <del>4</del>7. 105,10.119 حضرت نوح ۱۴۱،۵۷ حضرت مريم ٩۶ حضرت عبدالبهاء ٨، ١٠، ١١، ١٣، ١٤، ١٥، 14. -016. 76. 46. 66. 36. 76. 12. 1. A. A. P. P. P. YY. DY. DY. YY. P. A. 14.154.154.101.114 حوریه ۱۶۰ حاجي محمّر نصير قزويني ١٣ حساب ابجد ۱۲، ۲۲، ۲۶، ۲۸، ۳۹ حضرت موسی ۱۲، ۲۹، ۲۹، ۸۴، ۸۴، ۹۰، ۹۰ 124.124.146 خضرت مسيح ۱۲، ۲۹، ۳۰، ۸۳، ۹۳، ۹۳، ۱۰۴، 109,104,10.175 حضرت كليم ١٥٠ حضرت نقطه اولي ۱۲، ۲۱، ۲۵، ۲۹، ۲۲، ۲۲، 175.170.74.10.44.271.371 حضرت يعقوب ٢٩، ٩١،٩٠، ٩٤ حضرت کریشنا ۲۵، ۲۹، ۸۰، ۱۲۶، ۱۵۲، حضرت زرتشت ۸۲، ۸۵، ۸۶، ۸۷، ۸۲۶، .01. 701. 701. 101 حضرت ابراهیم ۸۶، ۸۹، ۹۰، ۹۸، ۹۲۶ حضرت يحيى زكريا ١٥٢،٩٢،٩٣ حضرت روح ۹۴ حضرت رسول اکرم ۹۹، ۱۰۱، ۱۲۶، ۱۵۰، 145,141,154 حضرت دانیال نبی ۱۰۷، ۱۳۶ حضرت باب- كتاب ١٤٩ حضرت امام محمد باقر ۱۷۶ خاتون جان فرهادي ۳۵ خاطرات ٩ ساله عكا - كتاب ٢٩ خدمت و عبودیت - کتاب ۱۳۲،۵ خديجه همسر حضرت محمد ۱۵۶

خدیجه بیگم ـ حرم حضرت باب ۱۵۷

خراسان ۲۹

رود جيحون ۲۸

رود کنگا ۵۲

15Y.15 شركت ملى نفت ايران ۵ عالی پاشا ۶۲ عيسوى ٧٧ عهد عتيق- كتاب١٠٢٠٩١ عيدنصحي٤ غصن اعظم - بحضرت عبدالبهاء مراجعه غزليات استاد سلماني - كتاب ٥٨ غماث۱۱۲، ۱۱۳ فارس ۵۵ فاضل مازندراني - اسدالله ۲۰، ۶۳، ۱۲۵ فردوسی طوسی ۸۶،۵۲،۵۲ فرعون- فراعنه ۵۷ فريدون شاه ۸۴ فرهنگ لغات منتخبه - کتاب ۲۶،۸ فلسطين ٩٨ فيثاغورث ١٠ فیلیپس- حواری ۹۴ فريده گهرريز ۵ فاضل قاليني - آقا محمد قاليني ١١٠١٠ فالزه خانم 49 فرقه - نعمت الهي ۵۳ فرقه - مهایانا ۸۲ فرقه کاتولیک ۹۶ فرقه ارتدكس ٩۶ قائم - مهدى - حضرت ١٥٩،١١٥، ١٤٩ قاموس ايقان - كتاب ۱۳۲، ۱۴۰، ۱۲۲ قاموس توقیع مبارک نوروز ۱۰۸ بدیع -كتاب ١٤٩٠، ١٤٢٠، ١٤٢٠ ١٤٩١، ١٤٩ فاموس مختصر ايقان ـ كتاب ١٣۶ قدرس- جناب ۱۲۰،۶۶ قرآن - کتاب آسمانی ۲۲،۱۲ ، ۳۳، ۵۶، 12.72.42.42.6.61.671.72.431 قرن بدیع - کتاب۲۲،۲۲، ۲۳، ۲۵،۲۵،۲۵، **እ**ለ ነሃ ነላ ነለ ነለ ነለ ነለ ነላ ነላ ነላ ነላ ነላ ነ قريش- طايفه ١٨

قريه فروشان ۵۶

سمندر قزوینی ۴۶ ستى ١٣٤، ١٣٩، ١٣٤ شيطان ۶۸ سيدرسل - حضرت محمد - كتاب ١٥٤ شاهنامه - کتاب ۵۲ سياه چال ۱۲۲،۱۶۰ شاه گشتاسب۸۴ شديد القوى ١٤١،١٤٠ سيد كاظم رشتى ١١٥، ١٤٣، ١٤٤ خلمنان ۱۲۲ سورة القدر ١٢، ١٣ شركت سهامي طبع طهران ١٨٠ سوره هيکل ۶۶، ۲۷، ۱۲۰، ۱۶۰ سوره بقره ۳۴، ۱۳۵، ۱۳۵، ۱۴۶، ۲۵۵ سوره نساء ۱۸۹ صعيفه شرح ها ١٦، ١٤٤ سوره انعام ۱۴۵ محرای سینا ۹۰،۸۹ سوره سجده ۱۰۶،۸۲ مدرنیان\_فرنه ۹۱ سوره وفا ۱۰۶ میهون- کوه ۹۱،۲۸ سوره نجم ۱۴۱،۱۴۰ سوره رعد ۱۴۵ طاهره - قرةالعين - حرف حي ٣٧ سوره هود ۱۴۶ طاهره- كتاب ٢٧، ٢٧ سوره مزمل ۱۶۵ طلعت ابهی ۲۶، ۲۷، ۴۰، ۱۲۲ سوره توبه ۱۶۲ طلعت اعلى ١١١،١٠٧ سورة الملك 164 طهران - ارض طا ۵، ۲۲، ۵۸، ۱۸۰ سوره معارج ۸۷ طلعات مقلسه ۲۸،۶۹،۲۲ سوره خروج ۸۹ طور سينا ١٥٠ سوره ط ۱۰۶ سوره توحید ۱۶۳ ههور الحق- كتاب١٢٠ ظهور رب الجنود - كتاب ٢٣ شیلی۵ ظهور عدل الهي- كتابُ ۱۴۸، ۱۴۸ شارون ۱۴۲،۹۱ شام ۵۵, ۹۸ شامات ا عبدالله - پدر حضرت محمد ٩٨ شاه بهرام - سيوشانس ٧٥، ٨٨، ٨٨، ٨٧ عبدالله بن عباس ۱۶۵ شاه عباس كبير ٥٣ عبرانی- قبیله ۲۶، ۸۸، ۱۳۵ شاه نعمت الله ولي ۵۱، ۵۳، ۸۶ ۸۶ عبدالمطلب ٩٩،٩٨ شهنشاهیان- فرقه ۵۲ عثمان ۱۰۱ شيخ احمد احسالي ١٢، ١٤٣، ١٤٤ عراق ۵۵ شيخ بولي ۴۱ عربستان سعودی ۵، ۱۱، ۹۸ شيخ بهائي- شيخ عامري ١٢٨ ٨٦ ٨٣ ١٢٥ عزرائيل ۱۳۹،۱۳۸ شيخ عباس قمي ١٨٠ عشق آباد ۴۵ شيخ محمّد تقى نجفى ۶۶ عطار نیشابوری - شاعر ۵۱ شيراز ۱۶۸،۵۵،۱۳ عگا- مدينه محصنه ۲۱،۲۱ شيعه - فرقه ۲۸،۲۲ ۱۲۴،۹۳۱،۹۳۱،۹۳۱ عمراا شيوا ۲۸ عندلیب- اشرف لاهیجانی- شاعر ۵۸، شمس بهاء - شمس ابهي - بعضرت بهاءالله نيز مراجعه شود ٣٧ عندليب- مجله ۵، ۱۲۴، ۱۲۶، ۱۱۲ عهد اعلى زندگاني حضرت باب- كتاب شميم زيني ٢

تم ۵

كربلااا

کویت ۲

کوه طور ۹۰

فزوين ۳۵ كوه هيماليا ١٨ لوح جناب طبيب ١٤١ قصر بهجی ۱۲۲ كتاب اشعياى نبي ٩١ لوح سامسون - لوح هودج ٢٢ قطوره کم كرم الله ٩٢. ١٤٢. لوح نصير ١٣، ٤٤ ـ قلم اعلى - بحضرت بهاءالله نيز مراجعه كتاب للدسته جمن ٨٤ لوح جناب ورقا ۲۵۱،۳۰ ا شود ۶۹ كتاب زندگاني حضرت معمد ١٣٣ لوح مدينة الرضا ٢٢ قلعه شيخ طبرسي ۴۵ کتاب اصول کآفی ۱۴۶ لوح ملاح القدس ٢٢ قندهار ۵۳ کروبین ۱۴۳ لوح ميرمحمد ٣٧ قوم ثمود ۹۸ كتاب مفاتيح الجنان ١٨٠ لوح جناب محرم ۵۵ قوم عاد ۹۸ لوح ملازاده تبریزی ۱۲۲ قيدار ٨٩ لوح جناب محمد على ١٧٢ گوهر یکتا- کتاب۷۱ لوح ميرزا عباس استرآبادي ١٧٤ كُنْج شايكان - كتاب٢٥ قيوم الاسماء - كتاب ١٠٥، ١٤٨، ١٤٩ لوح عبدالوهاب ٨٨ گنجه ۵۵ لريه طار ۵ لرح ملک روس ۹۳ گلچینی از نموص و آثار مبارکه - کتاب قلعه ماكو ۱۱۱،۵۴ لوح محب علی میرزای شیرازی ۱۲۶ لباد ۸۴ لوح مشهدی علی ۱۵۸ كلزار نعيم- احسن القصص- كتاب ٥٤٠٥٠ لنتن٢ گرگان۵ کاشان۲۱ لوح جناب صدر الصدور ١٢٣ گلزار تعالیم بهائی ۲۲ لوح آنا سيد نصرالله سادات خمس ١٣ کامران میرزا ۵۸ لوح حبيب٢١ كتاب بديع - كتاب ۱۲۲،۱۱۳،۲۱،۶۴ لنالي حكمت- كتاب ١٠، ٢٣، ٢٥، ٣٥. لوح احبای باد کوبه ۲۱ كتاب ذكرالاعلى في شرح الاسماء ١٤٥ 177. 174. 161. 161. 441. 471 كتاب مقدس- عهد لديم و عهد جديد ٢٥ لوح برهان ۶۶ لبنان ۵۲، ۹۱، ۹۲، ۹۲، ۹۴۲ لوح مدينة التوحيد ٤٢ لهراسب شاه ۸۴ لاهيجان ۵۸ کلمات مبارکه مکنونه ۲۴، ۷۰، ۱۸۱ لوح بسم الله ۴۹،۴۶ لنگ فرتس ۸۳ كليات شمس تبريزي - كتاب ٥٤ لوح احباب ٩٥ لوح حاجي ميرزا حيدرعلي اصفهاني كنز اسرار - كتاب ۱۸۱،۳۴ لوح اشراقات ۱۰۶ کنفوسیون - آئین ۸۳،۸۱ 144.147 لوح جناب النان ۱۲۶، ۱۲۱، ۱۲۲ کور و دور بهائی - کتاب ۵، ۱۲۷ لوح جناب امين ۱۷۶ **ک**ورش کبیر ۸۱ مآخذاشعار در آثار بهائي ۵۶،۵۵،۵۱،۴۹ لوح البهاء ٢٥، ٣٤ کیومرث شاه ۸۴ مازندران ۸۶ لوح بالتخار خانم هلن گودال ٨ كوه حرا - جبل النور ٩٩ ملاعلی بسطامی - حرف حی ۲۲ لوح جناب نبيل ١٤٢،١١٩ کوه سیلان ۸۴ ملاحسين بشروئي - حرف حي ۵۱،۴۷، لوح جناب آنا سيد مهدي ١٧٧ كوه كرمل - كوم الله - كوه خدا - تل الهي 159.105.55.04 لوح جناب بهرام ۸۴ 144.144.141 ملامحسن فيض كاشاني ٢٧ لوح حکمت ۱۰ ۱۲۲ ملامحمد فروغي ۴۵ لوح بافتخار خانم ايزابل برمنگهام ١٨ كتاب مصباح كفعي ٢٠، ١٧٤ مولوی - شاعر ۵۴، ۱۶۵ لوح بافتخار خانم اما اورت ۱۸ كتاب هياكل ٢٤ ماهان کرمان ۵۳ لوح سلطان ايران ١٤١،١٥٩ كتاب شمس المعاني ٤١ مانوكيان - ماني - فرقه ٥٢ لوح جناب شکوهی ۱۴۰ كتاب اسم اعظم ۴۴ ملاصادق مقدس خراساني عع لوح شیخی نجفی ۱۲۸، ۱۵۹، ۱۲۵، ۱۲۸ کتاب توحید ۴۷ مورفس١٠ لوح عالی پاشا ۶۷ كتاب تاريخ آئين بودا ٤٤ مائده آسمانی - کتاب ۱۶، ۲۱، ۲۱، ۴۲، ۶۲، لوح فاضل شیرازی ۱۲۳ کتاب مبین ۶۶، ۷۷، ۹۳ 174.171.175.170 لوح فناع ١٢ مريم مجدليه ٣٠، ٩٤

لوح كرمل ١٤٢

مزدكيان - فرقه ۵۲، ۸۵

مجموعه خطابات حضرت عبدالبهاء - كتاب 43. P3. YY. 4A. YP. K.1. 211. PYI مجموعه الواح مباركه بعداز كتاب اقدس . كتاب ٨. ١٣٠ ع. ٨ ج. ٠٢٠ . ٩٩ . ٩٨ . ٩٩ . ٩٠٠ . ٠٠٠ 151,177,1.5 مزامیر داود ۹۱ محاضرات- کتاب۱۲۶، ۱۲۰، ۱۲۲ محمد بكاء ١٤٢ مؤسسه معارف بهائي ۴،۳ محمد جواد قزرینی - آنا ۶۷ 💎 محبوب عالم - كتآب ١٠٤، ٨٧، ١٠٤، ١٠٠ محمّدعلی سلمانی - استاد ۵۸ محمود فروغی - میرزا ۴۵ مدينه ٩٩. ١٠٠ مسجد گوهرشاد ۵۲ مسقط ۱۶۷ مشرق الاذكار عشق آباد ٣٢ مشكين قلم أ مصر ٩٠،٩٠،٩٩ مفاوضات حضرت عبدالبهاء - كتاب ٢٩, 77. ... 4.1. 971. 171. 101 مقام اعلى ١٤، ٣١، ٥٥ مقاله شخص سياح - كتاب ١٢٠، ١٢٠ معهد اعلى - به بيت العدل اعظم الهي نيز مراجعه شود ۲۱ مقدونيه ۵ مكلم طور - بحضرت بهاءالله نير مراجعه شود ۱۱۸،۸۸۱ ملكه اليزابت اول ٥٢ مكاتيب حضرت عبدالبهاء - كتاب١١، 11. 11. 17. 17. 17. 17. 16. 18. 19. 1.1 155.154.154 10.99.91.1805 منفس ۹۰ متهرا- شهر ۸۰ موآب ٩٠ منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء -کتاب ۱۰، ۲۸، ۲۸، ۲۸ من يظهره الله - بعضرت بهاءالله نيز مزاجعه شود ۲۲، ۴۶، ۵۰، ۱۱۰ مونس هندی ۳۹ منتخبات آيات از حضرت نقطه اولي . کتاب ۱۰۵،۳۳ نبيل بن نبيل ۴۶ منتخبات آثار حضرت بهاءالله - كتاب

13, 27, 87, 88, 311, 681, 761 نژاد آرین ۸۱،۲۹ ميترا ۸۲ ئرجس خاتون ۱۲۱ َ ميرزا آقاجان نوري - خادم الله - كاتب نعيم - شاعر ۲۲، ۵۰، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲ وحی ۲۲، ۲۶ ننمه های ورقا - کتاب ۵۲ مَيرزاً منيب كاشي ٢٠،٢٠، ٤٧ نورايمان- كتاب ٢٢ ميرعماد-خطاط مشهور ٩ نور هدایت- کتاب ۱۹،۲۸،۲۸ نورین نیرین- شیخ احمد احسائی و مولانا ۵۱ سیدکاظم رشتی ۱۱۵ مشهد۵۲ نوروز - عيد ۵۲ مثنوی مولوی - کتاب ۵۴ نرآب اربعه ۱۶۸ میرزا جعفر رحمانی شیرازی ۵۵ نيوپورک ۶۹ مجموعه تاريخ اديان - كتاب ٨٠ ندا باهل عالم- كتاب ٨ مذهب سيک ۸۰ مذهب جين ٨٠ نقشه ۱۰ ساله جهاد کبیر اکبر ۵ مانوكيان - فرقه ۸۵ نبيل اكبر ١١ مجموعه الشراقات ٨٨ نېيل زرندي ۴۵ ملاعبدالكريم فزويني ١١٢ نمرود ۱۴۱،۵۷ مستغاث ۱۱۲، ۱۱۲ میراز سیارش پارسی ۱۶۶ واسديو ۸۰ ملا عبدالخاق ۱۲۰ واشنگتن ۱۰۷ مهدامرالله ۴،۳ وحيد دارابي ١٢ ملت جاويد- مجله ۵ ودا - کتاب ۲۹ ميرعمادا ورقا- شاعر ۲۵، ۲۷، ۵۲ مدیان ۹۰ ويشنو ٨١،٢٩ ملاحسين رشتي ١١ متى- حوارى ٩٤ مسيو آنژل من ۱۵ هاجر ۱۸ هارون ۱۲، ۹۰ مسلمان- مسلمین ۱۸- ۲۲ مسيحي ٢٩ هخامنشیان- سلسله ۸۴ مريم زن گلويا ٢٠ هرات ۵۲ ملاعلى اكبر أردستاني ٣۶ هندوستان - هند ۵۲، ۲۹، ۸۲، ۵۸ ميرزا عليمحمد ورقا 🗚 هندیان ۵۲ موسى كليم برادر حضرت بهاءالله ٣٥ هندو ۱۸ میرزا سلیمان نوری ۳۳ مشرق الاذكار ٢٥ ياران بارسى - كتاب ١٤٤، ١٤٤ مسافرخانه مقام اعلى ٥٥ یحیی ازل - میرزا ۲۵، ۳۷، ۳۸، ۱۱۲ یزد ۵۲، ۱۶۶ نفحات وحی- کتاب۵۰ یزدگرد سوم ۸۶ نار و نور - کتاب ۲۲ يوسف بهاء در قيوم الاسماء - كتاب

141.184

يونان ۲۹

یونس- پوحنای نبی ۲۹،۱۲

یهردی- یهردیان ۸۲، ۱۳۴

ناصرالدين شاه ٩، ٥٢

ناله مكنون- كتاب ۲۲، ۱۶۱، ۱۶۶

ناصره ۱۵۲،۹۳

# مشخصات كتب - كتاب شناسي

#### كتب آسماني

کتاب مقدس عهد عتیق - تورات - چاپ طهران سال ۱۹۰۴ میلادی - ۱۳۸۸ صفحه کتاب مقدس عهد جدید - انجیل - چاپ طهران - سال ۱۹۰۴ میلادی - ۴۲۱ صفحه کتاب مقدس قرآن مجید - چاپ طهران - سال بدون تاریخ - ۴۷۶ صفحه کتاب مستطاب بیان فارسی - چاپ طهران - سال چاپ ندارد - ۳۲۸ صفحه کتاب مستطاب اقدس - چاپ مرکز جهانی - سال ۱۹۹۵ - ۴۷۸ صفحه

#### آثار حضرت بهاءالله

آثار قلم اعلى جلد ١- كتاب مبين - چاپ كانادا - سال ١٥٣ بديع - ١٥٧ صفحه آثار قلم اعلى جلد ٣- چاپ طهران - سال ١٢١ بديع - ٢٧٢ صفحه آثار قلم اعلى جلد ۵- چاپ طهران - سال ١٣١ بديع - ٢٣٣ صفحه ادعيه حضرت محبوب - چاپ مصر - سال ۷۶ بديع - ۴۸۰ صفحه ايقان شريف - جاب آلمان - سال ۱۵۵ بديع - ۱۹۶ صفحه اشراقات - چاپ هندوستان - سال ۱۳۱۰ هجري - ۲۹۵ صفحه اقتدارات - چاپ هندوستان - سال ۱۳۱۰ هجری - ۳۲۹ صفحه كتاب بديع - چاپ زر و پالم - سال ۱۴۸ بديع - ۴۱۱ صفحه رساله سنوال و جواب - چاپ ضمیمه کتاب مستطاب اقدس - سال ۱۹۹۵ میلادی ۳۳ صفحه كلمات مباركه مكنونه - چاپ طهران - سال ۱۲۱ بديع - ۶۹ صفحه لنالي حكمت جلد ١- چاپ برزيل - سال ١٤٣ بديع - ١٩٨ صفحه لئالي حكمت جلد ٢- چاپ برزيل - سال ١٤٤ بديع -٣٤٢ صفحه لئالي حمت جلد ٣- چاپ برزيل - سال ١٤٨ بديع - ٢٠٧ صفحه لوح مبارک شیخ نجفی معروف به این الدنب - چاپ آلمان - سال ۱۳۸ بدیع - ۱۱۷ صفحه مجموعه الواح مبارکه - چاپ قاهره - سال ۱۹۲۰ میلادی - ۲۱۲ صفحه مجموعه الواح مباركه بعد از نزول كتاب اقدس - چاپ آلمان - سال ۱۳۷ بدیع - ۱۷۵ صفحه منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله - چاپ آلمان - سال ۱۴۱ بدیع - ۲۲۲ صفحه مائده آسمانی جلد ۴- چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - ۳۷۲صفحه مانده آسمانی جلد ۸- چاپ طهران - سال ۱۲۹بدیع - ۱۹۳صفحه آیات الهی جلد ۲- چاپ آلمان - سال ۱۵۳ بدیع - ۳۹۲ صفحه لوح سلطان ایران - چاپ هندوستان - سال ۱۹۸۴میلادی - ۱۵۸ صفحه

## أثار حضرت لقطه اوّلي

منتخبات آیات از حَضَرت نقطه اوّلی - چاپ طهران - سال ۱۳۴بدیع - ۱۵۶ صفحه

## آثار حضرت عبدالبهاء

تذكرةالوفا - چاپ حيفا - سال ١٣٤٣هجري - ٢١١صفحه

خطابات مبارک - چاپ آلمان - سال ۱۹۰۴ بدیع - ۲۹۰ صفحه مفاوضات مبارک - چاپ هندوستان - سال ۱۹۰۸ میلادی - ۲۳۵ صفحه مکاتیب جلد ۱ - چاپ همسر - سال ۱۹۰۰ میلادی - ۴۸۸ صفحه مکاتیب جلد ۲ - چاپ مصر - سال ۱۹۰۰ هجری - ۳۳۶ صفحه مکاتیب جلد ۲ - چاپ مصر - سال ۱۳۳۰ هجری - ۲۰۲ صفحه مکاتیب جلد ۲ - چاپ طهران - سال ۱۲۲ بدیع - ۲۰۲ صفحه مکاتیب جلد ۲ - چاپ طهران - سال ۱۲۲ بدیع - ۲۰۲ صفحه منتخبات مکاتیب جلد ۲ - چاپ انگلستان - سال ۱۹۸۲ متیلادی - ۲۷۰ صفحه منتخبات مکاتیب جلد ۲ - چاپ آلمان - سال ۱۹۸۲ بدیع - ۳۰۰ صفحه مالده آسمانی جلد ۲ - چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - ۱۲۰ صفحه مالده آسمانی جلد ۲ - چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - ۱۲۰ صفحه الاح بافتخار خانم امااورت

## آثار حضرت ولى و مقدس امرالله

توقیعات مبار که خطاب با حبای شرق - چاپ آلمان - سال ۱۴۹ پدیع - ۶۴۹ صفحه جلوه مدنیت جهانی - چاپ هندوستان - سال ۱۴۳ پدیع - ۱۱۱ صفحه دوربهائی - چاپ آلمان - سال ۱۴۴ پدیع - ۱۱۷ صفحه ظهور عدل الهی - چاپ طهران - سال ۱۳۲ پدیع - ۱۸۷ صفحه قرن پدیع - چاپ کانادا - سال ۱۴۹ پدیع - ۶۰۸ صفحه قاموس توقیع مبارک توروز ۱۰۸ پدیع - اسرار ربانی - چاپ آلمان - سال ۱۵۸ پدیع - ۲۵۶ صفحه ند! باهل عالم - چاپ کانادا - سال ۱۲۹ پدیع - ۹۵ صفحه

#### بيت العدل اعظم الهي

رساله معرفی حضرت بهاءالله - چاپ انگلستان - سال ۱۹۹۲ میلادی - ۸۶ صفحه مرقومه ۲۴ ژانویه ۱۹۸۸ مرقومه ۲۸ سپتامبر ۱۹۹۲ مرقومه ۱۶ جون ۱۹۸۵ مرقومه ۱۰ جون ۱۹۹۰

### آثار سایر نویسندگان بهالی

آیات بینات- چاپ کانادا - سال ۱۵۶ بدیع - ۵۸۴ صفحه اسرار آلاثار جلد ۱- چاپ طهران - سال ۱۲۴ بدیع - صفحه اسرار آلاثار جلد ۲- چاپ طهران - سال ۱۲۴ بدیع - صفحه اسرار آلاثار جلد ۵- چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - صفحه امر و خلق جلد ۱- چاپ آلمان - سال ۱۲۱ بدیع - ۳۳۵ صفحه

امر و خلق جلد ٢- چاپ آلمان- سال ١٤١ بديع - ٣٤٠ صفحه امر و خلق جلد ٣- جاب آلمان - سال ١٤٢ بديع - ٥١٤ صفحه امر و خلق جلد ٢- چاپ آلمان - سال ١٤٢ بديع - ٢٩٨ صفحه الوهيت و مظهريت - چاپ كانادا - سال ۱۴۸ بديع - ۳۴۸ صفحه ایام تسعه - چاپ طهران - سال ۱۲۱ بدیع - ۵۸۰ صفحه بشارات كتب آسماني - چاپ طهران - سال چاپ ندارد - ٣٠٤ صفحه بزوهشنامه نشريه مجله بيام بهائي پيام ملكوت - چاپ طهران - سال ١٣٠ بديع - ٤٩٥ صفحه جناب نعيم - چاپ طهران - سال ١٣١ بديع - ٢٢٩ صفحه حضرت طاهره - چاپ کانادا - سال ۱۵۷ بدیع - ۵۲۴ صفحه حضرت روح عیسی بن مریم - چاپ کانادا - سال ۱۹۹۰ میلادی - ۵۶۶ صفحه حکایت دل- چاپ طهران - سال ۱۹۷۷ میلادی - ۳۰۰ صفحه حروفات حی - چاپ هندوستان - سال ۱۹۹۳ میلادی - ۱۵۶ صفحه حصرت باب - چاپ کانادا - سال ۱۵۲ بدیع - ۱۰۳۸ صفحه خلق جدید و صنع بدیع - چاپ هندوستان - سال ۱۵۵ بدیع ۴۵۶ صفحه خُدمت و عبودیت - چاپ انگلستان سال ۱۴۶ بدیع - ۱۱۲ صفحه خاطرات ۹ ساله عكا - چاپ طهران - سال ۱۰۹ بديع - ۵۸۰ صفحه خوشه هانی از خرمن ادب و هنر جلد ۴- چاپ آلمان - سال ۱۵۰ بدیع - ۲۲۲ صفعه خاطرات حبيب جلد ١- چاپ طهران - سال ١١٨ بديم - ٥٣٧ صفحه کور و دور بهائی - چاپ کانادا - سال ۱۵۶ بدیع ۱۰۸ صفحه رساله روحاني - چاپ كانادا - سال ۱۵۷ بديع - ۱۵۶ صفحه سيدرسل - حضرت محمد - چاپ كانادا - سال ١٩٨٨ ميلادي - ٢٥٠ صفحه سفرنامه مبارك - بدايع الاآثار - جلد ٢- چاپ آلمان - سال ١٣٩ بديع - ٣٩٢ صفحه ظهور الحق جلد ٣- چاپ طهرانِ - سال چاپ ندارد - ٥٣٢ صفحه ظهور رب الجنود - چاپ كانادا - سال ۱۴۹ بديع - ۲۳۲ صفحه عهد اعلى زندگاني حضرت باب - چاپ انگلستان - سال ۲۰۰۰ - ۶۵۴ صفحه

قاموس مختصر ایقان - چاپ استرالیا - سال ۱۹۹۲ میلادی - ۳۰۴ صفحه قاموس ایقان جلد ۲- چاپ طهران - سال ۱۲۸ بدیع - ۱۱۵۸ صفحه کنز اسرار جلد ۱- چاپ آلمان - سال ۱۵۰ بدیع - ۲۲۴ صفحه کنز اسرار جلد ۲- چاپ آلمان - سال ۱۵۰ بدیع - ۲۲۴ صفحه کنز اسرار جلد ۲- چاپ آلمان - سال ۱۵۶ بدیع - ۲۲۲ صفحه

گلزار نعیم یا احسن القصص - چاپ هندوستان - سال ۱۱۵ بدیع - ۳۱۹ صفحه گنج شایگان - چاپ طهران - سال ۱۲۴ بدیع - ۲۱۴ صفحه گنجینه حدود و احکام - چاپ طهران - سال ۱۱۹ بدیع - ۴۶۶ صفحه

صعیفه محدود و احکام – چاپ طهران – سال ۱۱۹ بدیع – ۴۶۶ صفح گوهر یکتا – چاپ طهران – سال ۱۹۶۹میلادی – ۵۰۳ صفحه گلچینی از نصوص و آثار مبار که جلد۱- چاپ نشده – ۳۸۶ صفحه

گلچینی از نصوص و آثار مبارکه جلد ۲- چاپ نشده - ۳۸۳ صفحه

گلچینی از نصوص و آثار مبارکه جلد ۳- چاپ نشده - ۲۰۰ صفحه محبوب عالم - چاپ کانادا - سال ۱۹۹۲ میلادی - ۵۵۲ صفحه مجموعه تاريخ اديان- چاپ طهران- سال ۱۳۴۷ شمسي - ۴۲۸ صفحه مآخذ اشعار در آثار بهائي - جاب كانادا - سال ۱۵۲ بديع - جلد ۲- ۴۱۳ صفحه مآخذ اشعار در آثار بهائي جلد ٣- چاپ كانادا - سال ١٥٧ بديم - ٣٣٧ صفحه محاضرات - جاپ طهران - سال ۱۹۷۸ میلادی - ۱۱۲۸ صلحه نار و نور - چاپ آلمان - سال ۱۳۹ میلادی ۱۰۱ صفحه نافه مكنون - چاپ آلمان - سال ۱۵۷ بدیع - ۳۰۳ صفحه نور هدایت بانگلیسی - چاپ هندوستان - سال ۱۹۸۳ میلادی - ۵۴۷ صفحه نور ایمان - چاپ چک - سال ۱۹۹۳ میلادی - ۳۴۲ صفحه ياران پارسي - چاپ آلمان - سال ۱۵۵ بديع - ۴۸۵ صفحه يوسف بهاء در قيوم الاسماء - چاپ كانادا - سال ۱۴۸ ميلادي - ۱۱۸ صفحه بياد محبوب - چاپ طهران - سال ۱۳۱ بديع - ۳۹۶ صفحه -بلالي عنايتي - چاپ طهران - سال ۱۴۱ بديع - ۱۲ صفحه چهار رساله تاریخی از طاهره - چاپ آلمان - سال ۱۹۹۱ میلادی - ۱۱۲ صفحه غزلیات استاد سلمانی - چاپ هندوستان - سال ۱۹۹۵ میلادی - ۱۱۹ صفحه واقعه قلعه شيخ طبرسي - چاپ آلمان - سال ۱۵۹ بديع - ۱۳۶ صفعه، رياض اللغات - جلدا - جاب كانادا - سال ١٩٩٤ ميلادي - ١٣٤٧ صفحه مجلات بهالي

اخبار امری ایران عندلیب چاپ کانادا پیام بهائی - چاپ فرانسه پیام بدیع - چاپ آمریکا

اختر جوان چاپ- انگلستان بانگ سروش - چاپ پاکستان

## فهرستى از آثار مؤلف

#### كتب منتشر شده

١- بيت العدل اعظم الهي - چاپ آلمان - سال ١٤٤ بديع - ٨١ صفحه

۲- خدمت و عبودیت - چاپ انگلستان - سال ۱۴۶ بدیع - ۱۱۴ صفحه

٣- حروف حي - چاپ هندوستان - سال ١٩٩٣ ميلادي - ١٥٤ صفحه

این کتاب مجدداً در انگلستان در سال ۱۶۰ بدیع مطابق سنه ۲۰۰۳ میلادی در ۲۰۰ صفحه تجدید چاپ گردید.

۴- حواريون حضرت بهاءالله، چاپ هندوستان - سال ۱۹۹۴ ميلادي - ۲۱۴ صفحه

این کتاب مجدداً در هندوستان در سال ۱۵۸ بدیع مطابق ۲۰۰۱ میلادی در ۲۸۷ صفحه تجدید چاپ شد.

۵- انقطاع - چاپ آلمان - سال ۱۵۰ بدیع - ۸۵ صفحه

۶- تسليم و رضا - چاپ آلمان - سال ۱۵۲ بديع - ۱۵۵ صفحه

 ۲- کور و دور بهائی و تقسیمات اعصار و عهود آن - چاپ کانادا - سال ۱۵۶ بدیع ۱۰۸ صفحه ٨- ديانت جهاني بلسان انگليسي ترجمه شده به زبان ماسدونيائي - چاپ مقدونيه سال ١٩٨٨ ميلادي ٢١٥ صفحه.

این کتاب بزبان فارسی نیز ترجمه گردیده است.

۹- حیات بعد از مرگ - چاپ انگلستان - سال ۱۵۹ بدیع - ۱۶۸ صفحه

١٠- اسم اعظم الهي - چاپ انگلستان - سال ١٤٠ بديع - ١٩٢ صفحه

۱۱- نفحات وحي- چاپ انگلستان - سال ۱۶۰ بديع - ۱۷۰ صفحه

۱۲- سلسله مقالات چاپ شده در مطبوعات امری بیش از ۱۱۰ مقاله تاکنون

## گتب در دست الدام برای چاپ

١- دوران صباوت تا ولايت ولي محبوب و يكتاى امرالله حصرت شوقي الندى رباتي

٢- مطالبي درباره كتاب مستطاب اقدس

۳- گلچینی از نصوص و آثار مبارکه در ۶ جلد جداگانه

۴- ایران و اصول عقائد بهائیان درباره آن سرزمین

۵– نصوص مبار که درباره اصول معتقدات بهائیان درباره اسلام

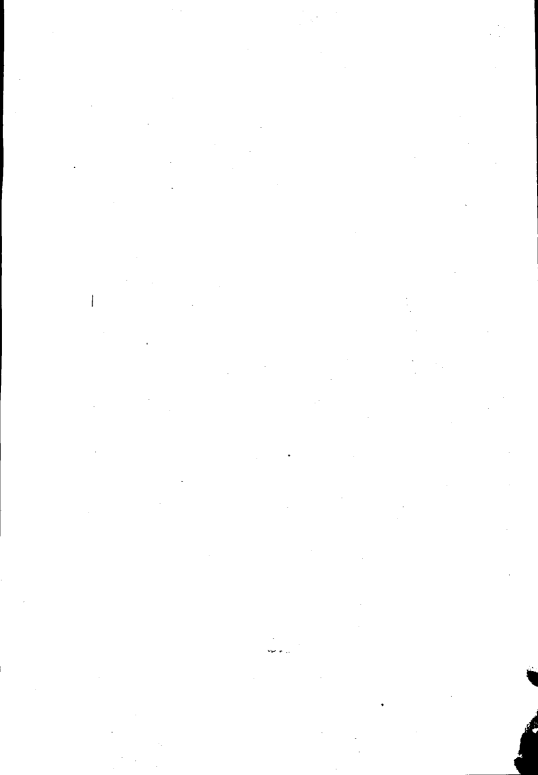
۶- تاریخ امر مبارک در بلغارستان

۷- تهیه فهارس کتب چاپ شده در ایران بدستور بیتالعدل اعظم الهی

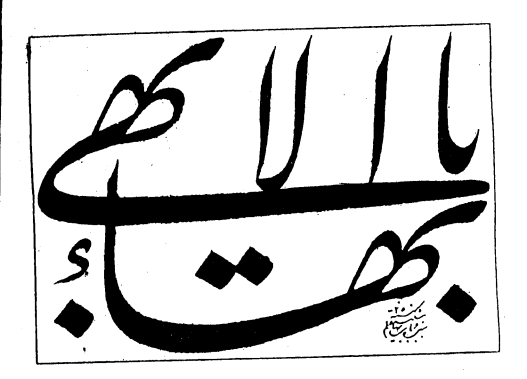
٨- فهرست و مشخصات آثار و تاريخ وقايع حيات و القاب طلعات مقدسه و عائله مباركه و القاب ساير مظاهر كليه الهيه باضافه صورت اماكن متبركه امرى واسلامي

٩- روابط خانواده و احترام به حقوق والدين

۱۰- خاطرات مهاجرتی



# The Greatest Name



Compiled
by

H. Goharriz