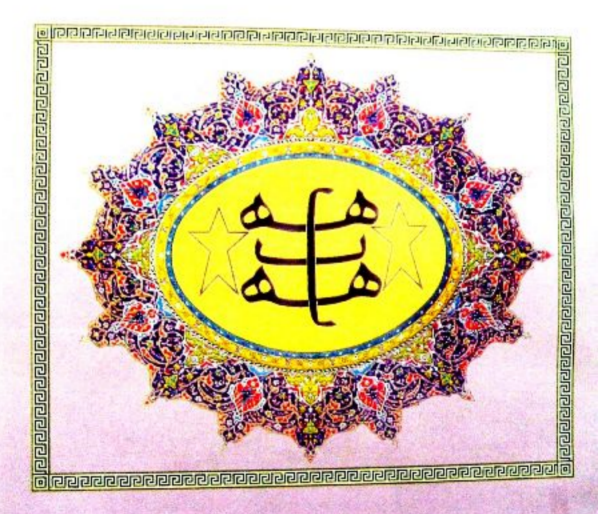
# اسم اعظم الهي

# اسم اعظم الهي



تهیه و تنظیم: هوشنگ گهرریز

# اسم اعظم الهي

تهيه وتنظيم؛ هوشنگ گهرريز

#### (این کتاب را به نوه بسیار عزیزم شمیم زینی (Shamim Zainy) اهداء مینمایم)

#### شناسنامه كتاب

نام كتاب اسم اعظم الهي

ئويسنده هوشنگ گهرريز

تاریخ نشر سال ۱۶۰ بدیع، برابر با اکتبر ۲۰۰۳

محل نشر لندن انگلستان

نوبت چاپ اوّل

تعداد چاپ ۱۰۰۰ جلد

ناشر نشر بدیع - لندن

واژهزنی مینا

چاپ و صحافی بوک پرس

اجرای طرح روی جلد سمندر

#### مقدّمه

چندی قبل مؤسسه فخیمه معارف بهائی بلسان فارسی طی مرقومهای که متن آن در این کتاب آمده تالیف مجموعهای به جهت تقویت بنیه علمی جامعه جوان و یاران مهدامرالله را از این عبد خواستار شدند این امر همانطوریکه از مرقومه مورخ شهر النور آن هیئت مستفاد میگردد تحت هدایت ساحت رفیع و عظیم بیت العدل اعظم الهی شیّداله ارکانه قائم به خدمتند تا جوانان عزیز بهائی و یاران رحمانی بیش از پیش با آثار و آیات طلعات مقدّسه انس گیرند و سبب از دیاد معلوماتشان شود.

این دستور با وجودی که به علت مهاجرت به کشورهای مختلف به عهده تعویق افتاد ولی حال که به فضل و عنایت جمال اقدس ابهی تهیه آن میسر گردید کتاب حاضر را به نام «اسم اعظم الهی و مواضیع مختلفه» تألیف نمودم. حمد و ثنا و شکر و سپاس که در این دور بدیع و عصر جدید در پرتو هدایت جمال قدم و اسم اعظم آثار و الواح در هر شانی نازل و لئالی و دُراری گرانبها در هر امری از خامه طلعات مقدسه صادر و ظاهر گشته. این بحر زخّار آثار مبارکه و حقایق مودعه و گنجینه های شاهوار مشام جان مشتاقان را از روائح طیبهاش معظر نموده است. از جمله گوهرهای تمینی که به معرفت جمال مُبین نصیب اهل عالم گشته و در آثار جمیع انبیاء مذکور بوده «اسم اعظم و رَمز مُنْمنَم» است. این لُولُولا لا که در میان اسماء الهی به بزرگترین نام خدا اطلاق گردیده یکی از رموز و اسرار الهی است که در صدف کنز رحمانی پنهان بود، در این عصر نورانی و قرن یزدانی به رایگان نثار عالمیان گشته و معلوم گردیده که نام مقدّس حضرت بهاءالله «اسم اعظم یزدانی به رایگان نثار عالمیان گشته و معلوم گردیده که نام مقدّس حضرت بهاءالله «اسم اعظم الهی» است. به فرموده مولای مهربان حضرت شوقی ربانی در کتاب دور بهائی:

وكلمه اسم اعظم اشاره صريحي است به حضرت بهاء الله

طرآح اسم اعظم و تشریح خطوط فصّ نگین آن توسط حضرت مُولَی الوری انجام گرفته و به فرموده مبارک نام «بهاء» درمان همه دردها و تسکین دهنده همه ناراحتیها است.

در پرتواین عنایت و اجابت دستور مؤسسه معارف بهائی این عبد بر آن شد تا در آثار و الواح بیشماری که دال بر این نام مقدس بود به تُقحّص و تُعَمّق پردازد و تا آنجا که مقدور بود به مطالعه بیش از ۱۲۰ کتب امری پرداخته قریب ۲۵۰ نص مبارک جمع آوری نموده تقدیم مُعبّان جمال قدم و اسم اعظم نمایم. امید است که مورد عنایت و مطالعه دوستان قرار گیرد.

رضوان سنه ۲۰۰۲ - هوشنگ گهرريز

موسمت معارف پیمسائی بسیان فاری

PERSIAN INSTITUTE FOR BAHÁ'Í STUDIES

۹ شهرالنور ۱۹۷ بدیح ۱۲ چون ۱۹۹۰ میلادی

دانشمند ارجمند جناب موشنك كبررييز عليه بهاءالله

بیت العدل اعظم الهی مقرر فرموده اند موسیعهٔ معارف بهاش "برای نقویت بنیه علی چامه چوان بهاش و باران مهد امرالله" در تهیه و چاپ دشریات مناسب به شرح دمیمه حتی الامکان اقدام لازم مهذول دارد.

موسی برای تهیهٔ چنین موادی چارهٔ جز این هدارد که مجدداً از دغوس ارجمندی چود آد قاهل چلیل استفادت جوید و درخواست تماید که:

اولاً تألیقات، تسنیقات، ترجه از آثار دیگران و یا هر اثر دیگری را که بشواند در این راه مقید واقع گردد در اختیار موسّه قرار دهند.

ثانیهٔ در مورت امکان رساله، چژوه و دوشتهٔ در این موارد تهیهٔ و به موسّمه ارسال بند.

ثالثاً چنادچه دغوس مستعدم از جوادان و غیر جوادان میشناسند که میترادند در این راه مؤسّسه را یاری دمند معرفی فرمایند.

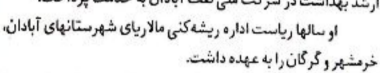
وایعاً چنادچه کتاب یا دوشتهٔ بریاد فارسی بیا الستهٔ دیگر در دیگر دارند که مناسب برای ترجمه و دهر باشد به موسّسه اطلاع دهند.

موسّسهٔ معارف بهاشی بهمهرانه در انتشار وصول آثار ارزنده و دلالات و ارشادات دیمهمت آن نفس چلیل در سبیل اجرای امریهٔ مطاع معهد اعلی میهاشد.

> با تدیم تعیان بیائی کانگر معامولای

#### دربارة مؤلف

هوشنگ گهرریز نویسندهٔ این کتاب در سال ۱۳۰۸ شمسی مطابق سنه ۱۹۲۹ میلادی در طهران متولد شد. تعصیلات متوسّطه خود را در سال ۱۳۳۱ شمسی (۱۹۵۲ میلادی) در دانشکده فنّی نفت آبادان در رشته تغصّصی بهداشت باتمام رسانید و بعنوان بازرس ارشد بهداشت در شرکت ملّی نفت آبادان به خدمت پرداخت.





در سال ۱۳۲۳ شمسی (۱۹۴۳ میلادی) همراه والدینش به مهاجرت قریه طار از توابع نطنز و شهرستان قم و در سال ۱۳۳۲ شمسی (۱۹۵۳ میلادی) در اجرای فرمان ملکوتی مولای خویش حضرت و آنی مقدس امرالله به جهت شرکت در نقشه ۱۰ ساله جهاد کبیر اکبر به کشور عربستان سعودی مهاجرت نمود. از آن پس تاکنون باتفاق همسرش فریده گهرریز در کلیه نقشههای مهاجرتی بیتالعدل اعظم الهی شرکت داشته به کشورهای کویت، شیلی، انگلستان، جامایکا، بلغارستان و مقدونیه مهاجرت نموده اند.

مؤلف محترم علاوه بر مقالات متعدّده که در مجلات مختلف امری از قبیل پیام بهائی، عندلیب، پیام بدیع، بانگ سروش، اختر جوان و ملّت جاوید به چاپ رسانده صاحب تألیفات ارزنده از جمله کتب خدمت و عبودیّت، حروفات حیّ، حوارّیون حضرت بهاءالله، تسلیم و رضا، انقطاع، کور و دور بهائی و تقسیمات اعصار و عهود آن، دیانت جهائی بهائی به لسان انگلیسی (ترجمه شده بزبانهای مقدونیّه و فارسی) به منظور تدریس در کلاسهای امری و استفاده در جلسات تبلیغی کشور مقدونیّه، حیات بعد از مرگ، اسم اعظم الهی و نفحات وحی می باشند که جملگی بزیور چاپ آراسته گشته در اختیار یاران قرار دارد و برخی از آنها تجدید چاپ نیز گردیده است.

علاوه بر کتب یاد شده تعدادی کتب دیگر برشته تحریر در آورده که آماده چاپ است امید است که به تدریج به حلیّه طبع آراسته گردند.

# فهرست مطالب كتاب

| سفحه                                                                         |                                                                                                                                                                                                  |  |
|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٨                                                                            | ١- اسم اعظم ورُمزٍ مُنمَثَّم                                                                                                                                                                     |  |
| 14                                                                           | ٢- خطوط فِصِ نگين اسم اعظم                                                                                                                                                                       |  |
| W                                                                            | ٣- ثأثير اسم اعظم                                                                                                                                                                                |  |
| 1.4                                                                          | ۴- طرز استفاده انگشتری اسم اعظم و طریقه بکار بردن آن                                                                                                                                             |  |
| ۲.                                                                           | ۵- تصب لوحه اسم اعظم                                                                                                                                                                             |  |
| ۲.                                                                           | ۶- حلّ اسم اعظم در آب                                                                                                                                                                            |  |
| Y-                                                                           | ۷- اعطای لقب اسم اعظم به برخی از مؤمنین                                                                                                                                                          |  |
| Y۵                                                                           | ٨- مطابقت حروف أبحد با اسامي افراد و اعداد                                                                                                                                                       |  |
| 44                                                                           | ٩- بيست و چهار پير - آدِلاء اسم اعظم                                                                                                                                                             |  |
| 27                                                                           | ۱۰- بها؛ رمزی از اسم اعظم و بیانگر نام مبارک حضرت بها؛ الله است                                                                                                                                  |  |
| ۴۳                                                                           | ۱۱- تحيّت الله ابهي ذكر اسم اعظم است                                                                                                                                                             |  |
| ۵١                                                                           | ۱۲- اسم اعظم از نظر شعرا و عرفا                                                                                                                                                                  |  |
| ۶١                                                                           | ۱۳- اسماء و صفات الهي و معاني عرفاني و روحاني آنها                                                                                                                                               |  |
| Υ١                                                                           | ۱۴- کلیه انبیای الهی اسم اعظم و حقیقت واحدهاند                                                                                                                                                   |  |
| رات کتب آسمانی و انتظار پیروان ادیان گذشته درباره ظهور جمالقدم و اسم اعظم ۲۵ |                                                                                                                                                                                                  |  |
| 79                                                                           | ١٤- آئين هندويا آئين برهمائي وانتظار پيروان حضرت كريشنا بظهور حضرت بهاءالله                                                                                                                      |  |
| 41                                                                           | ۱۷- آئین بودائی و کُنفوسیوس و انتظار پیروان حضرت بودا بظهور جمال مبارک ۱<br>۱۸- دیانت زردشتی و انتظار پیروان حضرت زردشت بظهور حضرت بهاءالله ۴<br>۱۹- دیانت یهودی و انتظار یهودیان بظهور جمال قدم |  |
| 14                                                                           |                                                                                                                                                                                                  |  |
| ለአ<br>ግዮ                                                                     |                                                                                                                                                                                                  |  |
|                                                                              |                                                                                                                                                                                                  |  |
| 1.4                                                                          | ۲۲- بشارات کتب مقدّسه درباره دو ظهور پیاپی در آخر الزمان                                                                                                                                         |  |
| 11-                                                                          | ٢٣- بشارات مُنزله حضرت ربّ اعلى بظهور حضرت بهاءاللَّه و انتظار بابيان                                                                                                                            |  |
| ۱۱۵                                                                          | ۲۴- جلالت و عظمت ظهور جمالقدم و اسم اعظم                                                                                                                                                         |  |
| 175                                                                          | ٢٥- اعتقاد اهل بها بظهور بعدى مظهر امر الهي                                                                                                                                                      |  |
|                                                                              |                                                                                                                                                                                                  |  |

| سم اعظم الهي                                                  |
|---------------------------------------------------------------|
| ۲۶- روح القدس همان اسم اعظم الهي است                          |
| ٢١- جبرنيل همان اسم اعظم الهي است                             |
| ۲۷- ملائکه و فرشتگان باسم اعم اطلاق گشتهاند                   |
| ٢٩- شديد القوى همان اسم اعظم است                              |
| ٣٠- بشارات و اشارات انبياء الهي به يوم لقا و يوم الله         |
| ٣١- كيفيت نزول و چگونگى بعث و وحى و تُجلى روح القدس بر انبياء |
| ۳۲- چگونگی رسالت حضرت کریشنا در دیانت هندو                    |
| ٣٣- چگونگي رسالت حضرت بودا                                    |
| ۳۴- چگونگی رسالت حضرت زردشت                                   |
| ٣٥- كيفيت نُزُول وَحي به حضرت موسى                            |
| ٣٤- كيفيت نزول وحي به حضرت مسيح                               |
| ٣٧- چگونگي نُزول وحي به حضرت محمد                             |
| ٣٨- كَيْغَيْتَ بَعْثُ حَضْرَتَ باب                            |
| ٣٩- چگونگي ُنزول وحي به حضرت بهاءِالله                        |
| ٤٠- بسم الله الرحمن الرحيم رمز و نشاني از اسم اعظم است        |
| ۴۱- نوآب اربعه - چهار ابواب - نائب امام زمان                  |
| ۲۲- اسم اعظم در دعای ماه رمضان مسلمین                         |
| ۴۳- صورت دعای ماه رمضان مسلمین                                |
| ۴۴- فعرست راعلام و اهم مواضع                                  |
| ۴۵- مشغصات کتب- کتاب شناسی                                    |
|                                                               |

## اسم اعظم ورَمزٍ مُنَمنَم

جمال قدس جانان در لوحى از الواح باين كلمات دُريّات ناطق قوله الاحلى:

«ایّام ایّام فرح است چه که محبوب عالم و اسم اعظم بر عرش ظهور مستوی. باسمش بگوئید و به یادش بنوشید و به ذکرش مشغول باشید و به کمال روح و ریحان و حکمت و بیان با یکدیگر و خلق معاشرت نمائیده

اسم اعظم نام مبارک حضرت بهاءاللّه است چنانچه خود هیکل مبارک در لوح تجلیّات میفرمایند:

«تجلّی اول که از آفتاب حقیقت اشراق نمود معرفت حقّ جلّ جلاله بوده و معرفت سلطان قِدم حاصل نشود مگر به معرفت اسم اعظم. اوست مکلّم طور که بر عرش ظهور ساکن و مستوی است»

و نیز میفرمایند:

اسم اعظم در کتاب فرهنگ لغات مُنتخبه تألیف فاضل جلیل جناب دکتر ریاض قدیمی به بزرگترین نام خدا اطلاق شده و آن در میان آسماءُاللّه به اسم اعظم بهاء نامیده گشته. همه میدانند که یکی از القاب جمال مبارک اسم اعظم است ولی بنا به تصریح حضرت عبدالبهاء ذکر اسم اعظم «اللّه ابهی» میباشد در تشریح مطلب فوق هیکل مبارک در لوح خانم هلن گوُدال میفرمایند،

واز اسم اعظم سنوال نموده بودی؟ اسم اعظم بهاء است با (او) تلفظ میشود ولکن ذکر اسم (اوح باذتخار خانم هلن گودال)

جناب ابوالقاسم فیضی ایادی محبوب امرالله میگویند که یکی از مؤمنین دور میثاق که افتخار شرفیابی به حضور مبارک مولای عزیز حضرت مُولی الوّری را داشته اظهار میدارد که طرح اسم اعظم توسط حضرت عبدالبها، انجام گرفته زیرا تنها «سرّ الله الاعظم، قادر بر ترسیم آن بودهاند. بیت العدل اعظم الهی در پاسخ به سئوال نگارنده درباره این که طرآح اسم اعظم چه کسی بوده؟ در مرقومه مورخ ۲۸ سپتامبر ۱۹۹۲ میفرمایند

، طرح اسم اعظم بنابر تحقیق و مطالعه جناب فیضی ایادی امراثله توسط حضرت عبدالبهاء حَل ثقاله در آیام اشراق شمس جمال اقدس ایهی بیده است و امّا اوّلین نفسی که به تزنین و ترسیم اشکال مختلفه اسم اعظم پرداخت هنرمند خط نگار قرن نوزدهم جناب میرزا حسین اصفهانی بود که در امر مبارک به مشکین قلم شهرت دارد. نقب مشکین قلم از طرف ناصرالدین شاه باو داده شد و چون در بین خطاطان آن دوره معروف و مشهور بود به دربار شاهی راه یافت. او آثار بیشماری در این زمینه از خود به یادگار گذارده که قسمت اعظم آنها در اماکن متبرکه ارض اقدس نصب و مورد بازدید زائرین اعتاب مقدّسه قرار دارد.

مشکین قلم در میان اعاظم خوشنویشان که خط و تصویر را به کمال استادی با هم آمیخته اند مقام والا و گرانقدری دارد او همه خطوط متداول زمان را به نهایت استادی مینوشت. نمونه هانی از آثار این هنرمند نقش آفرین و تصویرهانی که بدون شک از کلمات و آثار الهی الهام گرفته منحصر بفرد میباشد. برخی از آن تصاویر در کتب هنرمندان به چاپ رسیده و بسیاری در گائریهای بزرگ جهان در معرض تماشای مردم گذارده شده است. در کتاب احوال و آثار خوش نویسان قطعاتی از این هنرمند بیمانند درج گشته و در دانشگاههای کشورهای سوریه، شامات و مصر زینت بخش است درباره ترسیم قطعات اسم اعظم او که اولین هنرمند بهانی در آن سبک بود حضرت عبدالبهاء میفرمایند:

وهر روز مورد الطاف جدید میشد و به تزئین و تنمیق قلم است... مدّتی در جوار عنایت بسر میبرد و هر روز مورد الطاف جدید میشد و به تزئین و تنمیق قطعه های رنگین می پرداخت و اسم اعظم یا بهاءالا بهی را به اشکال مختلفه در غایت اتقان می نگاشت و به جمیع آفاق می فرستاده (تذکرة الونا صفحات ۱۵۲-۱۵۲)

هویت و معرفت اسم اعظم و شناسائی این رَمز مَکنون و راز مُختوم سالیانی دراز در پس پرده اسرار و حکمت الهی دور از دسترس بشر پنهان بود، لذا این گنج مستور خدا که در ادوار ماضیه از آن نام برده میشد و کمتر کسی از آن آگاهی داشت میبایستی در زمانی معیّن سر آن مکشوف و عیان گردد بهمین سبب فضلاء و عرفا و دانشمندان جملگی موقن و معترف بودند که اسم اعظم الهی که جزء اسماء الحُسنی مشهور و معروف و از نامهای بزرگ خداوند محسوب است وقتی هویدا میگردد که بشر بدرجه کمال رسد و استعداد روحانی شناسائی آن را پیدا کرده باشد. حضرت بهاءالله اشاره بهمین اسماء الحُسنی در کتاب مستطاب اقدس میفرمایند:

وهذا من امره المبرم واسمه الاعظم وكلمة العليا ومطلع اسمائه الحسنيء

(بند ۱۴۲ مفعه ۱۳۶ کتاب اقدس)

امّا این اسم مبارک مانند خورشید که در پس ابرهای تیره از درخشش معروم باشد پنهان باقی ماند تا آن که در میقات معین پردههای اسرار الهی به یک سو نهاده شد و رمز اسم اعظم ظاهر و عیان گشت و انتظار چندین ساله بشر به انتهی رسید و آن زمانی بود که بحر فضل و رحمت الهی و آفتاب عنایت صمدانی مُشرق و سحاب تیره موجود مرتفع گشت و جمال اقدس ابهی مستوی بر عرش جلال من غیر سُتر و حجاب عالم را به نور ظهور منور فرمود و اظهر من الشمس باین آیات باهرات متکلّم گشت:

، بيا معشر الامم قد آتَى مالك القِدم باسمه الاعظم و يَدعُو كم اليه إن آنتُم من السامِعين، انه ما أرادَ لكمُ الاَ ما يُقربكم الى الفرد الخبير» (الثالي حكمت جلد \ صفحه ٩٨)

مضمون بیان مبارک آنکه ای مردم، صاحب قِدم باسم اعظم ظاهر و هویدا گشته و شما را به سوی خود میخواند او هدف و منظوری جز تقرّب و دعوت شما بسوی خالق یکتا ندارد، اگر گوش شنوا داشته باشید.

و نیز شهادت میدهد باینکه:

«شهدالله انه لا اله الا هو والذي آتي باسم الاعظم انه لمولي العالم طوبي لسميع سُمِعَ ندائه الاحلى ولِعالِم آتَخَذ لِنَفْسه سَبِيلَهُ المستقيم» (لثالي حكمت جلد ١ صفحه ٩٩)

مضمون آنکه شهادت میدهم به ذات غیب الهی که جز او خالقی نیست آن کسی که باسم اعظم در عالم ظاهر گشته سرور جهانیان است. خوشا بحال آنان که حلاوت صوتش را بشنوند و عالمی که طریق صوابش را برگزیند.

حضرت عبدالبهاء باين بيان احلى ناطق قوله الجميل:

های دوستان الهی الیوم انوار جمال قدم و اسم اعظم از افق وجود بر هیاکل توحید تابیده و نفحات قدس مشام اهل سرادق عزّت را معطّر نموده و امواج محیط الهی بر سواحل وجود مهاجم و لئالی الطاف و احسان میافشاند پس دامنی از این دُر و گهر پُر نمائید و بر اهل آفاق نثار کنید. و این لُولُولالا و دُر معانی الهی و حقایق اسرار رحمانی است که در صدف کنز مخزون پرورش یافته و در دریای قدم تولید گشته و به لطافت و صفائی ظاهر شده که روشنی چشم کروبیّان و قوت قلب دریای قدم تولید گشته و به لطافت و صفائی ظاهر شده که روشنی خشم کروبیّان و قوت قلب روحانیون است. حال از فضل جمال ابهی روحی لا حبائه الفداء درج این دُراری نوراء مَملو از فرائد عواست و رایگان نثار میشود و البهاء علیکم یا احباء الله ع ع م

(منتخباتی از مکاتیب جلد ۴ صفحه ۱۰۶)

لوح حكمت از جمله الواح مهمه نازله از يراعه جمال قدس جاناًن است كه بافتخار جناب آقا محمّد قائيني كه ملقب و معروف به فاصل قائيني ايادي امرالله نازل شده درباره خلقت و امهاّت مسائل عاليه فلسفي ره خكمت بش حرمتفين برسوده مان و بينر نشامي چيد بن براعظلا هه الهيون قديم از قبيل سقراط، افلاطون، ارسطو، مورفس، بقراط و فيثاغورث را ذكر فرموده مقراط را سيّد الفلاسفه نامیده و درباره اش میفرمایند او عارف به حقایق مستور از ایسار بوده و مردم را به شناسانی خداوند دعوت مینموده است و درباره بقراط میفرمایند او فیلسوف بزرگ بوده. حضرت بها الله بنفسه درباره این لوح میفرمایند «رشحی از رشحات مستوره در بحر علم الهی در لوح حکمت نازل شده طوبی لمن نظر و قر ۱۹۰۰ راین لوح جمالقدم خطاب به جناب نبیل اکبر میفرمایند، مامش بقوة الاسم الاعظم فوق العالم لتری اسرار القدم و تطلع بما لا اطلع به احدان ریک لهو المؤید العلیم الخبیر، اگر قواء غیب و شهود منحصر به قوه سامعه ای شود میتوان گفت قابل اصفاء این ندا است که از یمین عرش مرتفع و اگر قوت و رونق جمیع ابصار در بصری محصور گردد شاید لایق مشاهده آثار شود» (آیات بینات صفحه ۸)

جناب آقا محمد قائینی معروف به نبیل اکبر یکی از علمای بنام ایران بود که در علم و حکمت و فقه کسی را با او برابری نبود. در کربلا توسط مالاً حسین رشتی از امر مبارک با خبر گردید و چون قلبش به نور ایمان و ایقان منور گشت شعله فروزان شد و مانند دریا بجوش آمد و بی مهابا لسان به تبلیغ گشود و البته بلایای بی منتها کشید و باین منقبت عظمی مفتخر گشت که از خامه مشکین حضرت عبدالبها و به ایادی امرالله و از کلک گهربار حضرت ولی امرالله جزو حواریون حضرت بهاءالله مفتخر گردید. آن گوهر تابناک امر الهی در جمیع شئون ماهر و مجتهدی عالم و فاضل و عارفی کاشف در علوم ادبی و نیز فصیح و بلیغ و بی نظیر بود. ایادی محبوب و معزز امرالله جناب ابوالقاسم فیضی میگفت که در ایامی که در عربستان بودم کتاب یکی از علمای اهل تصوّف را مطالعه نمودم در یکی از فصول آن کتاب ذکر شده بود که کسانی که در جستجوی راه حقّند و در بی شناسائی سبیل محبّتند و در طریق پر فروغ علم و دانش گام مینهند مردمانی صادق و خوش نیتاند که به مثابه فرشتگان از چشمهٔ نور (بهاء) می آشامند و پیوسته چشم بافق ملکوت دوخته نیتاند که به مثابه فرشتگان از چشمهٔ نور (بهاء) می آشامند و پیوسته چشم بافق ملکوت دوخته نام مقدّس او را در مقابل دیدگان خود می بینند که با جلال و جمال مخصوص در ثالا اوء و نور افشانی است اینگونه انسانها قلبهایشان به سلطان جلال و اسم اعظم الهی پیوند یافته است.

حضرت عبدالبهاء خطاب به یکی از مؤمنین میغرمایند:

«ای بنده جمال قدم انوار اسم اعظم آفاق امم را احاطه نموده است ولی غافلین در اعماق وهم مستفرق وقتی بیدار گردند که قافله به منزل رسیده و در سر کوی حضرت دوست قرار گرفته و در تحت خباء تقدیس آرمیده و آن جاهلان و نادانان در اول قدم در راه گمگشته و حیران و سرگردان مانده»

فاضل شهیر و دانشمند بی نظیر جناب ابوالفضائل گلپایگانی در یکی از نوشتههای خود که در کتاب رسائل و رقائم صفحه ۲۰۹ مندرج است می نویسد که جمیع انبیاء و مرسلین که بامر خدا مبدوث گشتهاند ثابت شده است که پیوسته بصورت بشر در جامعه نلاهر میگردند آنان جامع جمیع اسماء الهی مخصوصاً اسم اعظماند که بامر حق در قلوبشان روح القدس نازل میشود.

. بنابر این پیامبران خدا چون مر آت صافیّه عالیّه حقّند همگی اسم اعظمند لذا نام مباری و مقدسشان در عالم همچون اسمی با مسمّی است که دلالت بر شأن و مقامشان دارد.

شاعر میگوید:

اسم اعظم بكند كار خود ايدل خوش باش كه به تزوير و حيل ديو سليمان نشود حضرت ولّى مقدّس امرالله اسم اعظم با نام مقدّس حضرت بهاءاللّه ميفرمايند: • كلمه اسم اعظم اشاره صريحي است به حضرت بهاءاللّه ،

(کتاب دور بهانی صفحه ۴۴)

در هر دوری از ادوار مظاهر الهی برای اسم اعظم نشانه و علامت خاصی داشتهاند که مؤمنین به آن ظهور در آن زمان آن علائم را مقدّس و محترم میشمردند و با احترام و تکریم از آن یاد می نمودند و در مواقع ضروری یا خود حمل می کردند و جهت حفظ از بلیّات و اتفاقّات ناگوار آن را نزد خود نگاه می داشتند. مثلاً در زمان حضرت موسی این علامت شامل سینه بند هارون بود که دارای ۱۲ مربع در صفحه کوچکی منقوش شده بود که اشاره به دوازده اسباط بنی اسرائیل داشت. در دوران حضرت مسیح صبیح شکل یک ماهی را داشت که اشاره به ماهی یوحتّای نبی یعنی (یونس) بود. در دیانت اسلام علامت ممزوج از حروف و اعداد بود که بر نگین انگشتر حکّ میشد که حاوی بود. در دیانت اسلام علامت ممزوج از حروف و اعداد بود که بر نگین انگشتر حکّ میشد که حاوی (واو) واژگون بوده است. این نقش منسوب به حضرت علی امیرالمؤمنین میباشد که حضرت به ایادالله در انتهای لوح قناع تشریح شیخ احمد احسائی در مورد (هـ) و (و) واژگون در آن را نقل فرمودهاند.

حضرت نقطه اولی در ضمن شرح سورةالغدر از قرآن مجید در مورد نقش اسم اعظم در اسلام میغرمایند:

• و ان ذلک الشکل هو حرف من حروف الاسم الذی قال علی فی قوله و ان صورته هی هکذا: و ما من عبد نقش علی خاتم عقیق حمراء .... •

در دوره حضرت اعلی رمز جمله (علی معمّد باب الله) بود که بر لوحه و یا سنگ و یا انگشتری منقوش میشد و آن (لا إله إلاّ الله محمّد رسول الله علی و لی الله ۲۷۳) بود که با بیان آن را همراه داشتند.

تغسیر سورةالقدر که حضرت ربّ اعلی به آن اشاره فرمودند در پاسخ پرسش جناب وحید

دارایی در شیراز نازل شده محتوای اصلی این صحیفه شرح در تونییح معانی حرف (هاء) است لذا کل صحیفه به صحیفه شرحها؛ شهرت و معروف است. سورة القدر در مکه معظمه نازل شده و مشتمل بر ۵ آیه میباشد،

امّا در دوره جمال مبارک نقش اسم اعظم متداول بین احباب به صورتی است که شرح آن از خامه مشکین حضرت عبدالبها؛ در لوحی بافتخار آقاسید نصراللّه از سادات خُمس نازل گشته که زینت خش صفحات بعدی میباشد در آن لوح حضرت عبدالبها؛ بطور مفصل رموز و اشارات و اسرار الهی را بیان میفرمایند.

حضرت بهاءالله در لوح نصير كه در ادرنه بافتخار جناب حاج معمّد نصير قزويني نازل فرمودهاند ميفرمايند:

وقل يا قوم تالله المقتدر المحبوب قد كسفت الشمس ثم اضطرب القمر لان بحر الاعظم المعدد المحبوب في ذاته باسمه الاعظم الاكبره (مجموعه الواح چاپ مصر صفحه ١٧٢)

مضمون بیان مبارک آنکه:

ای مردم قسم به خدای مقتدر عزیز که اگر خورشید گرفته و ماه پریشان گردد هر آینه دریای اعظم در جوش و خروش باقی و برقرار خواهد ماند.

جمال مُبین در لوحی درباره اسم اعظم میفرمایند:

• حمد مقدّس از ذکر ممکنات ساحت امنع اقدس حضرت مقصودی را لایق و سزاست که به مفتاح اسم اعظم باب لقا را بر وجه عالم و جمیع امم گشود و باعلی النداء ما بین ارض و سماء صلا در داد و کل را به افق اعلی که مقر ظهور و بروز مالک اسماست دعوت فرمود، باب وصال بگشود و به صراط مستقیم راه نموده

#### خطوط فص اسم اعظم

حضرت عبدالبهاء در مناجاتی میغرمایند:

ای ناظر به ملکوت الهی توجه به جمال قدم کن و این مناجات فرما:

ای خالق اسم اعظم و کاشف رمز مُنَّمنم، بنده درگاهت منم، طالب پناهت منم، مشتاق دیدارت منم سرمست هشیارت منم تفقّدی فرما و باب عطا بگشا و البها؛ علیک ع ع،

قبلاً گفته شد که مظاهر مقدّسه الهی و پیامبران آسمانی هر یک در زمان خویش باسم اعظم مفتخر و متباهی بودهاند و چون از قدرت و عظّمت حقّ حکایت دارند از این رو با علّم یَفعَلُ مایشاء نشان و رمزی از صفات و کمال خداوند و جلال و شکوه الهی را دارا می باشند.

در نقش نگین اسم اعظم دو بار حرف (ب) یک افقی در وسط دو خط بالا و پائین نکرار شده که رمزی از عالم امر است که ما بین حق و خلق می باشد و دیگری عمودی است که عالم حقّ رابه عالم امر متصل مینماید و نیز چهار بار حرف (ها؛) تکرار گردیده که اشاره به ها؛ هویّت الهی و اسم اعظم بها؛ است. (ها؛) معادل عدد ۵ است در حساب ابجد و معادل است با سه حرف (باب) که از القاب حضرت اعلی است. حرف (ب) به تنهائی رمز باقی از ذات غیب نامتناهی را دارد که جاودانی است.

حضرت عبدالبها؛ در مناجات دیگری میفرمایند:

وای بنده پروفای جمالقدم زنده باسم اعظمی رنجور بلارا دیگر چه غمی؟ امواج عظاهریک چه یمی دریای جفا شبنمی دیگر چه غمی؟ هجوم اعداء چون تاریکی شبی، تائید ملکوت ایهی جلوه صبحدمی دیگر چه غمی؟ شماتت جهلا چون طنین مگسی و نداء ملاء اعلی بانگ فریاد رسی دیگر چه غمی؟ مقاومت علماء چون استقامت پشه بینوا، قوّت کلمة الله چون ریح صرصر شدیدالقوی دیگر چه غمی؟ سستی ناقضین چون حرکت مور بیوفا، سطوت میثاق سلطنت سموات علی دیگر چه غمی؟ بنیان امم بنیاد بر هوی، اساس امرالله قصر مشید دُروه عُلیا دیگر چه غمی؟ والبهاء علیک ع

در خصوص تشریح خطوط فِصّ نگین که حضرت عبدالبها، آن را مرقوم فرمودهاند مر<sup>کب</sup> از دو(باء) و چهار (هاء) و عوالم سه گانه حقّ، امر، و خلق است و همچنین دو ستاره اطراف ب<sup>کی در</sup> یمین و دیگری در یسار میباشند. تشریح اسم اعظم توسط حضرت عبدالبها؛ بافتخار آفا سیّد نصرالله از سادات خمس: مواماً شروح (مسیوانژل من) در خطوط فِص نگین اسم اعظم هر چندبدرجه مقارن حقیقت است ولی باید که تعمّق زیاد نمایند و تدّبر کلی فرمایند زیرا مرکب از دو (باء) است و چهار (هاء) شرح (باء) در تفسیر بسم الله الرحمن الرحیم مرقوم گردیده بسیار مفصل است در این نامه نگنجد رجوع شود به آن.

تکرر (باء) اشاره به مقام غیب و شهود است و امّا چهار (هاء) که ارکان اربعه بیت توحید است و عددش متمّم عشره است زیرا یک با دو (سه) سه و سه (شش) و شش و چهار (ده) و اشاره باین مقام در آیه قرآن است که می فرماید «و اتمعناها بعشر». باری (ها) را عدد ۵ است و این (هاء هاه) هویّت و حقیقت رحمانیه است در عدد بنج که عدد (باب) است ظاهر و آشکار است لهذا در فص نگین اعظم (باء) با (هاء) ترکیب شده است و همچنین اسم اعظم از آن نقش ظاهر و عدد اسم اعظم (نه) است چون (نه) را که عدد (بهاء) است در (باب) که عدد پنج است ضرب نمائید (نه پنج) است در چهل و پنج گردد و همچنین پنج را که عدد (باب) است در (نه) ضرب کنی که عدد (بهاء) است چهل و پنج است و این عدد با عدد (آدم) مطابق است و همچنین مفردات (نه) را چون جمع کنی چهل و پنج است یک و دو (سه) و سه و سه (شش) شش و چهار (ده) ده و پنج (پانزده) پانزده و شش و نه (چهل و پنج اینزده و هفت (بیست و هشت) بیست و هشت (سی و شش) سی و شش و نه (چهل و پنج) و همچنین چون عدد (باب) را جمع کنی پانزده میگردد: یک و دو (سه) و سه و سه (شش) شش و چهار (ده) ده و پنج (پانزده) مطابق عدد (خوا) است و موافق حدیث دانا و علی ابواهذه الامه، مقصد از (آدم) حقیقت فائضه متجلیه فاعله است که عبارت از ظهور اسماء و صفات الهیّه و شنونات رحمانیّه است و (خوا) حقیقت مقتبسه مستفیضه مستنبنه منفعله است و صفات الهیّه و شنونات رحمانیّه است و (خوا) حقیقت مقتبسه مستفیضه مستنبنه منفعله است و صفات الهیّه و شنونات و اسماء الهیّه است.

باری این آدنی رمزی از ترکیب اسم اعظم در قِصِ نگین رحمانی است. و همچنین ملاحظه کنید که سطوع ثلاثه عالم حق و عالم امر و عالم خلق است که مصادر آثار است. عالم حق مصدر فیض جلیل است و عالم امر مرآت صافیه لطیف که مستنباء از شمس حقیقت است و عالم خلق مصدر اقتباس انوار است که به واسطه وسیله کبری المستفیضة من الحق و المفیضة علی الخلق حاصل گردد.

باری (باء) حقیقی که حقیقت کلیه است چون در مراتب ثلاثه از ذُروه اعلی تا به مر کز آدنی تُزول و تجلّی کرد جامع و واجد جمیع عوالم شد و در افق عزّت قدیمه دو کو کب نورانی ساطع و لامع گردید، کوکبی از یمین و کوکبی از یسار و این رمز عظیم دو شکلی است که در یسار و یعین اسم اعظم در فص نگین محترم ترسیم گردیده و رمز از ظهور جمال ابهی و حضرت اعلی است و هر چند دو شکل یمین ویسار بصورت ستاره است ولی اشاره به هیکل انسانی است که عبارت از سر و دست و دو پا است و علیک البهاء الابهی ع ع۰ (مانده آسمانی جند ۲ صفحه ۱۰۱)

جناب ابوالقاسم افنان در کتاب (عهد اعلی زندگانی حضرت باب) صفحه ۴۱۳ نقل قول از حضرت عبدالبهاء در مورد طرح زیر بنای مقام اعلی را براساس جدولی چنین نوشته است که زیر بنا طبق جدول زیر شامل ۹ خانه است با توجه به ارزش عددی حروف تهجی در کلمات و آدم و خواه به ترتیبی که توضیح داده میشود ترسیم فرموده و جای استقرار رمس اطهر را در خانه وسط (شماره - ۵) تعین فرموده اند.

| А | ٣ | ۴ |
|---|---|---|
| 1 | Δ | 9 |
| 8 | Υ | ۲ |

۱- در کلمه خوا حرفهای ح - و - ا به ترتیب دارای ارزش عددی هشت. شش و یک هستند که جمع آن با عدد پانزده برابر می شود.

۲- جمع اعداد جدول فوق از هر طرف چه عمودی و چه افقی چه مُورّب مساوی با عدد پانزده یعنی (حَوا) است.

 ۳- در کنمه (آدم) حرفهای (آ.د.م) به ترتیب دارای ارزش عددی یک. چهار و چهل هستند که جمع آن با عدد چهل و پنج برابر می شود.

۴- در کلمه (باب) حرفهای (ب - ۱ - ب) به ترتیب دارای ارزش عددی دو، یک و دوهستند
 که جمع آن با عدد پنج برابر میشود.

۵- در کلمه (بهاء) حرفهای (ب، ه، ۱، ء) به ترتیب دارای ارزش عددی (دو - پنج - یک -یک) هستند که جمع آن با عدد نه برابر می شو. د

 ۶- حاصل ضرب عددهای پنج مساوی (باب) و نه مساوی (بهاء) برابر ۴۵ یعنی ارزش عددی کلمه (آدم) است.

#### تأثير اسم اعظم

حضرت بهاءالله درباره تأثير اسم اعظم در لوحى ميفرمايند؛

و مسبحان الذي خلق الاسماء و جعلها سبباً لبلوغ العباد الى عوالم البقاء ليعرفن ما ستر عنهم في ملكوت الانشاء لا اله الا هوالعزيز المقتدر القيوم و قدر لكل اسم اثراً و سنطاناً على الغيب و الشهود و جعل اثر الاسماء كلها منوطاً باسمه الاعظم و انه قد ظهر بالحق ولكن الناس اكثر هم عنه معرضون، و جعل اثر الاسماء كلها منوطاً باسمه الاعظم و انه قد ظهر بالحق ولكن الناس اكثر هم عنه معرضون، و جعل اثر الاسماء كلها منوطاً باسمه الاعظم و انه قد ظهر بالحق ولكن الناس اكثر هم عنه معرضون،

درباره تأثیرات اسم اعظم باید گفت که حضرت عبدالبها؛ در الواح مبارکه اشاره میفرمایند که نام مبارک و مقدّس حضرت بها؛ الله (اسم اعظم الهی) درمان همه دردها است و تسکین دهنده همه ناراحتیها است اهل بها؛ و مؤمنین به جمال مبارک معتقد و معترفند که چون به معرفت خدا و مظهر امرش نائل گشته اند اوّل فریضه و مسئولیّتشان اجرای فرامین و احکام الهی است در این مقام از همه چیز و همه کس فارغ میشوند و به حبل عنایت و ذیل مکرمت سلطان جلال متوسّل میگردند تا آنجا که از اسم و رسم میگذرند و از عالم ناسوت گذشته به ملکوت ابهی توجّه مینمایند.

در این حالت طالب و عاشق جمال منیر دوست میشوند و دنیا و آنچه در اوست یکسره فراموش میکنند دل به دلدار میسپارند و در صراط مستقیم محبت و وداد قدم مینهند. جز رضای محبوب آرزوئی و به غیر از توکّل و تفویض آمال و خواهشی ندارند. وقتی که باین مرحله از کمال رسیدند عالم قادر بر تبدیل و تغییر شان نخواهد بود.

تأثیرات اسم اعظم در مؤمنین چنان است که تکرارش در شبانه روز باعث شادی قلوبشان میگردد و در کلّ احوال شاد و مسرور و راضی هستند.

حضرت عبدالبها، در مورد ظهور این تاثیر در مؤمنین میفرمایند؛

«ظهور اسرار قِدم و فیض اسم اعظم یک حکمت عظیمه و ثمره طیّبهاش محبّت و الفت و اتحّاد و انجذاب بین احباب است» (منتخبات مکاتیب جلد ۲ صفحه ۱۸۹)

ونيز ميفرمايند:

«اسم اعظم تأثيراتش در امور جسماني و روحاني هر دو معقق و مسلّم است»

(مكاتيب جلد ٣ صفعه ١٨٨)

و همچنین در لوحی خطاب به خانم امااورت میفرعایند:

ماگر از تعرّض قوای عالم امکان محافظه و صیانت خواهی اسم اعظم در محّل خویش مرکق کن و خاتم اسم اعظم در انگشت نما و عکس عبدالبهاء را در خانه نگهدار و از مناجاتهای من همیشه تلاوت نما تا تأثیر عجیب مشاهده نمائی. جمیع آن قوی اوهام گرده و محو و نابود شود،

(لوح بافتخار خانم امااورت)

و نیز در لوح دبگری درباره تأثیر اسم اعظم میغرمایند:

دای ورقه روحانیه چشم بگشا و به ملکوت ابهی توجّه کن تا از جهان پنهان سبحان <sub>(بی</sub> الابهی شنوی قسم به جمال قدم که تأثیرات اسم اعظم چنان در جان و وجدان حتّی عَقامُ و َلَعَم ظاهر و آشکار گردد که عقل حیران و سر گردان شود» (مکاتیب جلد ۲ صفحه ۱۲۰)

### طرز استفاده انگشتری اسم اعظم و طریقه بکار بردن آن

حضرت عبدالبهاد در مورد استفاده از انگشتری اسم اعظم در لوح خانم ایزابل برمینگام میفرمایند:

این نگین را (نگین اسم اعظم) باید در انگشت کوچک در دست راست نمود،

(لوح بافتخار خانم ایزابل برمینگام)

هر چند که هیکل مبارک حضرت عبدالبهاء این دستور را فرمودند امّا باید توجه داشت که احبای عزیز غرب و حتّی احباب سایر نقاط مجبور به استفاده از انگشتری اسم اعظم نیستند زیرا چنین حکم و نص از جانب حضرت بهاءالله نازل نگشته امّا آنطوریکه حضرت عبدالبهاء میفرمایند اگر انگشتری موجود باشد باید آن را در دست راست نمود.

در دیانت اسلام نیز امر شده بود که برای رعایت حرمت و تکریم هر کس صاحب انگشتری اسم اعظم است باید آن را محترم شمرده در انگشتان دست راست نماید. این امر از قدیم الابام در بین مسلمین متداول بوده است هیکل مبارک در سفر غرب مطالبی درباره اسم اعظم فرمودند که در اخبار امری ایران موّرخ اکتبر ۱۹۶۴ درج گردیده که مضمونش چنین است:

منام مبارک اسم اعظم سبب راحتی و آسایش انسان و مورث حفظ و حراست آدم میگردد. این نام مقدّس باید در اوّلین دقایق صبح در موقع بیدار شدن از خواب بر لبها نقش ببندد و در دعا و ستایش روزانه بدرگاه حقّ مرتبّا و منظّماً ذکر شود، حتّی در مواقع سختی و ناراحتی تکرار گردد و نیز شب هنگام آخرین کلام قبل از خواب بر زبان برده شود. اسم اعظم الهی یگانه اسمی است که کافل خوشبختی و راحتی و ضامن حفظ آدم و باعث عشق و یگانگی میگردد. هیکل مبارک خطاب به سنوال کننده میفرمایند، امیدوارم که تو بر این سر مکنون و رمز مختوم آگاه شوی و ادامه میدهند که استفاده و بکار بردن این نام مبارک انسان را از عالم فانی دور نگاه داشته به مخلوق جدیدی تبدیل مینمایده (ترجمه نگارنده) (کتاب نور هدایت صفحه ۲۱۱)

بیت العدل اعظم الهی در دستخط موّرخ نوامبر ۱۹۶۷ خطاب به محفل مقدّس روحانی ملّی انگلستان مطالبی مرقوم میغرمایند که مضمونش چنین است:

ویکی از طُرُق استفاده اسم اعظم حَکّ آن بر انگشتری است حضرت ولّی مقدّس و بیهمتای امر مبارک توجّه احباء را به تکریم اسم اعظم معطوف داشته امر فرمودهاند که شأن و مقام آن در همه احوال باید حفظ گردد در آثار بهائی تاکنون ممنوعیّت استفاده از اسم اعظم بر جواهرات، کتب و جزوات زیارت نگشته لذا احساس ما این است که احبّا باید طریقه بکار بردن آن رابنحو شایسته مراعات فرماینده (ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۲)

و نیز درباره ساخت و تولید و فروش قطعات اسم اعظم در دستخط موّرخ ۲۵ مارچ ۱۹۷۵ خطاب به محفل مقدّس ملّی ژاپون باین مضمون میفرمایند:

«اگر چه حَکّ اسم اعظم الهی بر روی سنگ قبور توصیه نگردیده امّا در آثار بهائی ممنوعیّتی بر جواهرات و کتب امری ملاحظه نگشته و با وجودی که برای ساخت و تولید و فروش اسم اعظم در الواح مبار که مطالبی زیارت نشذه ولی در هر حال رعایت تکریم واجب و ملاحظه شأن نام مبارگ باید در نظر گرفته شوده (ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۲)

بیت العدل اعظم درباره اینکه میتوان از انگشتری اسم اعظم برای مرده استفاده کرد در جواب این عبد میفرمایند:

«در خصوص عدم دسترسی بانگشتر مخصوص میّت و اینکه آیا استفاده از اسم اعظم در این مورد برای این منظور جائز است یا نه؟ یاران در این خصوص آزاد و مختارند چه که در این مورد دستورالعملی در آثار مبار که زیارت نشده است» (مرقومه موّرخ ۱۰ جون ۱۹۹۰)

#### نصب لوحه اسم اعظم

در خصوص نصب لوحه اسم اعظم جناب دکتر لطف الله حکیم منشی مبارک مینویسد که اگر بخواهیم لوحه اسم اعظم و تصویر حضرت عبدالبها، را با هم نصب کنیم از لحاظ احترام شایسته است که لوحه اسم اعظم فوق شمایل حضرت عبدالبها، نصب شود.

(نقل از اخبار امری ایران) در خصوص نصب لوحه اسم اعظم بطور عمومی در بر خی اماکن متبّر که ارض اقلس این عبد از ساحت معهد اعلی حکمت آن را استفسار نمود: جواب عنایتی چنین است که:

«نصوصی که مبین حکمت نصب عمودی قصِّ اسم اعظم در بعضی از اماکن متبر که ارض اقدس باشد زیارت نگشته است» (مرقومه موّرخ ۴ ژانویه ۱۹۸۸)

#### حلّ اسم اعظم در آب

حضرت عبدالبهاء در مورد حلّ اسم اعظم در آب ميفرمايند:

ه حمل حِرز و دعا یا حلّ اسم اعظم مرقوم در آب و نوشیدن به جهت رفع امراض اگر این دو عمل به توجّه تام و خلوص قلب و نیّت پاک و انجذاب روح واقع شود تأثیرش شدید است،

(مكاتيب جلد ٢ صفحه ٢٠٠٥)

در کتاب مصباح گفتمی نقل از پیغمبر اکرم حضرت محمّد است که فرموده هر کس که این کلمات را (تسبیح و تکبیر) تلاوت نماید و با ایمان و اخلاص و توکّل و تغویض آن را در آب زمزم حل کند و بیاشامد همه دردها و امراضش از رگهای بدنش خارج شده وسواس شیطانی از او دور میگردد. این تعبیر در صفحه ۲۸۸ کتاب فوق موجود است. لازم به تذکر است که تکبیر در اسلام الله اکبر است و در این دور بدیع الله ابهی یا اسم اعظم الهی است.

#### اعطاء لقب اسم اعظم به بعضى از مؤمنين

در زمان حیات عنصری جمال اقدس ابهی برخی از احبّا از جانب هیکل انور به لقب (اسم اعظم) مفتخر و متباهی گشتند. در کتاب اسرارالآثار تألیف جناب فاضل مازندرانی نقل شده است که در سنین اقامت حضرت بهاءالله در ادرنه جناب میرزا آقا مُنیب کاشی به خطاب اسم اعظم قائل گشت. این مؤمن و فدائی جمال مبارک در تبلیغ امرالله و مواجهه و مباحثه با بابیان کوشش و مجاهدت بسیار نمود.

حضرت بهاء الله خطاب به ایشان میغرمایند:

همو الاعز الارفع الامنع الاقدس الابهى ان يا رق المنشور اسمع نداء ربك ... ان يا اسم

ونيز ميفرمايند:

• هذا لوح من الله العزيز القدير الى جمال قدس منيران يا ساذج الروح... ان يا بحرالاعظم... ان يا شجرة الله ... ان يا كنز الله ... ان يا اسم الله ان اشهد في نفسك انه لا اله الاهو ... ان يا اسمى ان اشهد في ذاتك انه الا اله الاهو، (اسرار الاآثار جلد ا صفحه ١٢٥)

ونیز در لوحی بایشان میفرمایند:

، هو الا منع الاقدس الابهى جمال الرحمن عن افق الرضوان خلف سحاب الاحزان قدكان بالحق مشرقاً ... ان يا اسمى الاعظم اسمع نداء ربك الابهى عن شطر الكبريا مقرالله العلى الاعلى ليجذبك نغمات الاحلى،

و همچنین در لوح دیگری خطاب به میرزا مُنیب میغرمایند:

و دیگر چندماه قبل سوره اصحاب از سماء و یمین عرض اعظم نازل شده و باسم الله الاعظم حضرت مُنیب ارسال شده (۱۳۶ صفحه ۱۲۶)

سوره اصحاب که خطاب به جناب میرزا آقا منیب کاشی عز نزول یافته بسیار مفصل است و راقعات تا ادرنه را شرح میغرمایند. جناب منیب اهل کاشان بود که در ایام حضرت نقطه اولی مؤمن به آن حضرت گردید. او خطّی خوش و طبعی روان داشت. زمانی که حضرت بهاءالله در بغداد تشریف داشتند او از کاشان رهسپار آن دیار گشت و در جوار بیت مبارک در منزل محقّری بکار کتابت مشغول بود. در راه بغداد به اسلامبول در رکاب جمال اقدس ابهی پیاده راه می پیمود و غزل حافظ زمزمه میکرد تا آنکه در نفی مبارک از ادرنه به عکا با حالت مریضی راضی به ترک ساحت مبارک نگردید و با اینکه بسیار علیل و مریض بود آرزوی همراهی هیکل اظهر را داشت وقتی که مبارک نگردید و با اینکه بسیار علیل و مریض بود آرزوی همراهی هیکل اظهر را داشت وقتی که موکب مبارک به ازمیر رسید دیگر مرض شدت یافته بود و او قادر به حرکت نبود ناچار در بیمارستان ازمیر بستری شد و از همراهی جمالقدم محروم گشت. آن مؤمن مخلص و فدائی جمال مبارک شرافت این را یافت که حضرت عبدالبها، سر گذشت او را بقلم مبارک در تذکرةالوفا ثبت مبارک شرافت این را یافت که حضرت عبدالبها، سر گذشت او را بقلم مبارک در تذکرةالوفا ثبت فرمایند. الواح کثیری بافتخارش نازل شده از جمله لوحی است که در کتاب آثار قلم اعلی به چاپ رسیده و به لوح حبیب یا سوره اصحاب مشهور و معروف است.

حضرت عبدالبها؛ در لوحی میفرمایند:

. چون از عنایات خاصّه جمالقدم سَمی این اسم اکرم رضای به قضای جمال قدم و مطلع این سمت محترمید در کل اوقات منتظر ظهور الطاف از ملکوت اسم اعظم باشید و طلب تانید کنید.

حضرت بها؛ الله در الواح كثيرى نفس مبارك را به نام اعظم خطاب ميفرمايند از آن جمله لوح هُودج است كه به لوح سامسون نيز معروف است. چون جمال قدم در آخرين روز سفر خشكى از بغداد به اسلامبول به بندر سامسون در درياى سياه نزديك شدند و در ميان هُودج كه با آن سفر ميفرمودند بحر أسود را مشاهده نمودند بنابر خواهش ميرزا آقاجان كاتب وَحى اين لوح از فم اطهر نير آفاق نازل گشت. نزول اين لوح منيع كه اشاره به وقوعات عظيمه و ظهور فتن و بلا دارد در جمادى الثانى سال ۱۲۸۰ هـ ق مطابق با اگست ۱۸۶۳ عز نزول يافته.

حضرت ولّی مقدّس و محبوب امراللّه اشاره بهمین لوح در کتاب قرن بدیع میفرمایند ک حضرت بهاءاللّه از حوادث مندرجه در لوح ملاح القُدّس اخبار فرموده و تأکید در ظهور بلیّات و امتحانات شدیده دارند تمامی این لوح مبارک تاکنون به طبع نرسیده است.

حضرت بها والله در لوحى ميفرمايند كه أمَم عالَم را باين اسم اعظم اخبار نمائيد.

بگوای منصفین الیوم یومی نیست که به اوهام انفس خود ناس را متوّهم نمائید و از شاطی
 احدّیه محروم کنید الیوم یومیست که باین اسم اعظم مابین اُمَم نداء نمائید سَخرو العالم بهذا الاسم
 الممتنع المنیع،

شاعر بابا ولد حسين ميگويد:

تو اسم اعظمی نگویمت خداستی ولی ترحمّی نما به عجز و انکسار من ظاهراً این بیت منقول از بابا ولد حسین در عریضهای است که به حضور حضرت عبدالبها؛ معروض داشته و به نعوت جمال ابهی و عبودیّت خود پرداخته از این رو مورد عنایت مبارک قرار گرفته.

شاعر شهیر بهائی حضرت نعیم اصفهانی میفرماید:

ای شهنشاه مُلک کُن فیکُون چون نمائیم شکر ذات تو چون کرمت از گمان ما افزون جان سپاریم در رهش اکنون آنت ربی مُعین مَن ناجاک ای جمال مبارک بیچون کی توانیم حقّ حمد توکی نعمتت از قیاس ما برتر خاکساریم بر درش اینک آنت ربّی ولّی مَن والاک

(كلزار نعيم أحسن القصص صفحه ١٢٤)

جمال مبارک یکی از الواح میفرمایند:

وقد تزین العالم باسمه الاعظم طوبی لمقبل اقبل و ویل للمعرضین، هذا لهوالذی وعدتم به فی کتب الله العلیم الحکیم،
(النالی حکمت جلد ۲ صفحه ۱۱۱)

مضمون بیان مبارک آنکه:

به تحقیق عالم به نام مبارک اسم اعظم مزیّن گشت خوشا بحال مؤمنی که قبول کرد و ایمان آورد و وای بر کسانی که معرض شدند: این همان وعده الهی است که در کتب مقدّسه داده شده. حضرت عبدالبهاء میفرمایند:

وبایداوامر روحانیّه و جسمانیّه اسم اعظم روحی لتربته الفداء در خیّر شهود جلوه نماید و در الحوال و اطوار یاران الهی مجسّم و مصّور گردد و الا چه ثمری و چه اثری... شمایاران اسم اعظمید و یاوران عبدالبهاء در ظلّ الطاف جمال مبار کید و بندگان حقیقی صمیمی حضرت کبریاء طوبی لکم ثم طوبی لکم بهذا در نزد عبدالبهاء عزیزید و جلیل و رفیقید و ندیم و در عبودیّت عتبه بهاء شریکید و سهیم ع ع ه

حضرت بهاءالله در الواح و آثار باسامی و القاب کثیری که هر یک معانی روحانی دارد موصوف و منعوتند این القاب و نعوت در الواح طلعات مقدّسه مذکور است از آن جمله:

اسم اعظم، بحر اعظم، ركن اعظم، روح اعظم، شارع اعظم، نور اعظم، نير اعظم، نلس اعظم، كنز ظهور اعظم، بشارت اعظم، ناقوس اعظم، ذكر اعظم، كتاب اعظم، نباء اعظم، فردوس اعظم، كنز اعظم، طلسم اعظم، منجى اعظم، سرّ اعظم، عرش اعظم، جمال اعظم، درياق اعظم، محيط اعظم، كور اعظم، ملكوت اعظم، الله اعظم، آفتاب اسم اعظم، خالق اسم اعظم،

حضرت عبدالبهاء در یکی از الواح مبارکه اورشلیم و قدس الاقداس را نیز اسم اعظم خطاب میفرمایند و نوید آن را میدهند که چون آن شهر دارای جمیع ثروتها و غنا است شایستگی این مقام را دارد.

حضرت عبدالبهاء ميغرمايند:

«اورشلیم و قدس الاقداس هیکل کرم و اسم اعظم است زیرا آن مدینه الهیّه و شهر بند یزدان است چه که جامع جمیع آلا و نعم و حائز کلّ غنا و ثروت حقیقیه و تحف و زینت معنویّه و مشتمل بر شنون و خصائص حیاتیّه و محلّ ظهور آثار غریّبه ربانیّه است»

(ظهور رب الجنود صفحه ۲۲۵)

در آئین بهائی طبق حکم کتاب مستطاب اقدس بر همه فرض و واجب گشته که وصیّتنامه خود را قبل از موت و رهائی از این خاکدان فانی بنویسند و صدر آن را مزّین به اسم اعظم نمایند. اینگونه وصیّتها شامل دو قسمت میباشد قسمت اول اعتراف به وحدانیّت خداون. غیب و شهود و مبشریّت و مظهریّت حضرت نقطه اوّلی و مظهریّت جمال اقدس اینی و مبیّنی حضرت عبدالبها؛ و ولایت حضرت شوقی ربانی و همچنین اطاعت. نامه و بدون قید و شرط از تعمیمات بیتالعدل اعظم الهی قسمت دوم تقسیم آنچه را که داراست و مالک است بهر کس و بهر نعو که بخواهد. در دیانت اسلام نیز نوشتن وصیّتنامه توصیه گردیده و نقل از حضرت معمّد است که فرموده:

والوسيية حق على كل مسلم، حضرت ربّ اعلى در ايام حبس چهريق كتاب هياكل واحد را با عزاز جناب ديّان نازل فرمودند. مقصود از واحد ١٩ است و هياكل واحد يعني هياكل ١٩ گانه حروف خي. هر هيكل داراي ١١ سطر و هر سطر داراي عددي و از هر عدد اسمي از اسماء الله استخراج و مرقوم فرمودند. در همان لوح اشاره شده است كه وطوه همان طاء مذّله است كه اشاره به اسم اعظم است كه در خاتمه سال ١٩ از ظهور حضرت باب طا يعني حضرت بهاءالله كه مظهر هويّت الهيّه است در عالم ظاهر خواهد شد.

حضرت بهاءالله در مورد اسرار و رموز کتاب هیاکل در لوح جناب مُبلغ مرحوم محمّد ایراهیم بردی فرموده

•ملاحظه در حقّ نمائید که در آخر خطوط احدی عَشَر طاءات حاکیّات از اسم اعظم ظاهر شده و هیکل اوّل به او تمام شد چه که در آخر اسماء هیکل اوّل این اسم مبارک مُشرق و این اسم در بحری از بحور اسماء سیر نموده

حرف وطه و اسم اعظم وبهاء، بحروف ابجد معادل ونه، است.

شیخ بهانی در شعر خود بنام مقدّس اسم اعظم اشاره کرده میگوید:

اسم اعظم چون کسی نشناسدش سروری بر کلّ اسماء بایدش شیخ عامری که خود از کتب و صعف اسلامی با خبر بود و جلال و عظمت و اهمیّت اسم اعظم را دریافته بود در پی تفحّص و تجسّس موحدّین و مؤمنین بیشماری برای کشف این معمّا زحمت بسیار کشیده بود دریافت که اسم اعظم همان نام بهاء میباشد بهمین خاطر اسم خود را شیخ بهانی معرّفی نمود. و در بین مردم به همین نام شهرت یافت.

در کتاب مستطاب بیان اشاراتی از قرآن کریم است از جمله «علم القرآن خلق الانسان علمه البیان» در تغسیر صافی در ذیل این آیه آمده است که «البیان الاسم الاعظم علم به کل شینی» یعنی بیان اسم اعظم است که علم کلشینی میآموزد. در بعضی از کتب مقدّسه به نحو دیگری به ذکر اسم اعظم و جلال و جمال الهی و قدسی پرداخته فی المثل در کتاب حزقیال نبی باب ۳۶ آیه ۲۲ صفحه ۱۲۵۹ کتاب مقدس بهمین موضوع اشاره گردیده است.

حضرت بهاءاللّه در چند موضع کتاب مستطاب اقدس اشاره باسم اعظم میفرمایند از آن جمله در بندهای ۱۴۳٬۱۱۱٬۱۰۹٬۵۱٬۱۸ و در رساله سئوال و جواب که از متمّمات کتاب اقدس است در فقره ۷۷ و نیز در تشریح این کلمه در بخش یادداشتها چنین میفرمایند:

«در اسلام حدیثی دآل بر این مطالب است که از میان اسماء متعدّد خدایکی از همه عظیمتر است ولی هُویّت این اسم تا بحال مستور بود تا آنکه جمالقدم تانید فرمودند که «بهاء» اسم اعظم الهی است»

در دائرةالمعارف بهائی تألیف پیتر اسمیت چاپ اکسفورد به سال ۲۰۰۰ در مورد اسم اعظم نوشته است که مطابق اعتقاد مسلمانان جهان تعداد اسماء خداوند آسماء ألحسنی، و نود و نه، میباشد و معتقدند که یکصدمین اسم نام مبارک اسم اعظم است که برای بهائیان نامی شناخته و مقدّس میباشد. ولی اسماء الهی لانهایه است. از جمله ابن عربی در نصوص الحکم میگوید که اسماء الحسنی غیرقابل احصاء میباشد.

حضرت عبدالبها؛ ذكر این اسم را مبارک دانسته و سبب سعادت بشر و راحتی من فی الامکان میدانند. مشتقّات این اسم نیز در نظر احبّا معترم و قابل ستایش است که روزانه موظّف به ادا؛ نود و پنج مرتبه والله ابهی، میباشند این نوع ذکر باید با احترام خاص و تکریم بسیار گفته شود و نیز میا بها؛ الابهی، که بصورت تصویر و یا خطوط ترسیمی باشکال مختلفه با استادی ترسیم گشته از مشتقّات اسم اعظم است.

ملاحظه شان و مقام این اسم چنان است که بر انگشتری حَکّ مینمایند و آن را متبرک و تَیمّن میشمارند ولی نصب آن بر سنگ قبور و اعلانات در و دیوار و یا الصاق به وسائط جائز شمرده نشده.

حضرت عبدالبها؛ در لوحی میفرمایند:

• اليوم لسان كل اشياء از صُقع أدنى تا ملاء اعلى جميع به محامد و نعوت و قصائد و مدائح و تسبيح و تقديس جمال قدم و اسم اعظم مشغول ، (منتخبات مكاتيب جلد ٢ صفحه ١٢)

چون در مطالب مختلف این مجموعه ذکر حروف آبجد بسیار بمیان آمده لذا گفته میشود که در سیستم قدیمی اعراب به هر یک از حروف عددی داده شده بود که معادل همان حروف محاسبه میگردید. مثلاً «بهاء» مطابق ارزش عددی «نه» که (به مساوی دو و هـمعادل پنج و الف مطابق یک و ۶ معادل یک میباشد) و همچنین حرف «طه که مساوی «نه» است این روش در قرن نوزده در ایران متداول بود. حضرت بهاءالله و حضرت نقطه اوّلی هر یک در بعضی مواقع بجای ذکر اسامی مؤمنین از آن اعداد استفاده میفرمودند. در کتاب فرهنگ لغات منتخبه در این باره مینویسد ترکیب و ترتیب قدیم حروف الفیای عربی بود که بیست و هشت حرف است از آن بیست و هشت حرف هشت کلمه مصنوعی و بدون معنی ساختند، از این هشت کلمه شش حرف ث خ ذ ض ظ غ خالص عربی است و بفیه آرامی یا عبری است از حدود چهارده تا بیست و هشت قرن قبل از میلاد مسیح اعراب مانند یونانیها برای هر یک از حروف الفیای مزبور بشرح زیر عددی قائل شدند که آن را حساب آبچد یا حساب جُمَل مینامند.

۱-۱.ب-۲، ج-۳، د-۴، هـ-۵، و-۶، ز-۷، ح-۸، ط-۹، ی-۱۰، ک-۲۰، ل-۳۰، م-۴، ن -۵۰، س-۶۰، ع-۷۰، ف-۸، ص-۹۰، ق-۱۰۰، ر-۲۰۰، ش-۳۰۰، ت-۴۰۰، ث-۵۰۰، خ-۶۰۰، خ-۲۰۰، د -۷۰۰، ض-۸۰۰، ظ-۹۰۰، غ-۱۰۰۰

ده حرف اول یک یک بالا میرود و نه حرف بعد ده ده بالا میرود و نه حرف سوم صدصد. چه بسا که با این حساب اسامی نفوس و امکنه و یا حتی وقایع را تبدیل به اعداد و یا اعداد و تواریخ مهّمه را تبدیل به کلمات نمودهاند. چند مثال از عدد بعضی اسماء به حساب جُمَل ذکر میشود.

ءاللّه، برابر د۶۶۰ «بهاء» یا حرف مطه برابر «نه» «باب» یا حرف هـ برابر «پنج»

«بها» را میشود ۱۵۲ نوشت یعنی دو (ب) پنج «هـ» و یک «یک» بهمین طرز «بهاءالله» را میشود ششصد و شصت و نه نوشت بدین معنی که نه «بها» و شصت و شش «الله». «حَی» برابر «هیجده» و «ادرنه» و «سّر» هر کدام ۲۶۰.

میرزا آقاجان خادم الله که کاتب وحی بود گاهی امضایش شصت و شش بود زیرا شصت و شش برابر «اللّه» است. یوسف و قیوّم هر یک برابر ۱۵۶ - ماه کو یا باسط هر یک هفتاد و دو -چهریق و شدید هر یک سیصد و هیجده (ریاض اللفات جلد ۱ صفحه ۲۲۴۴)

حضرت بهاءالله ميقرمايند:

محمد مالک ملکوت را که بانوار اسم اعظم عالم را منور فرمود و سرادق اننی اناالله را رَغماً للا عداء برافراشت، طوبی از برای نفسی که فائز گشت و از ما سوی اللّه فارغ آزاد شد، اوست دوست ما واهل سفینه عنایت ما»

و نیز میفرمایند:

«امروز به اعانت اسم اعظم لنالی ایقان و عرفان ظاهر و مشهود، نعیم از برای نفسی که به یقین کامل اقبال نمود و از ید عطا رحیق بقا رُغماً للا عداء آشامید و منقطعاً عن العالم باسم اعظم تمسّک نمود،اسماء منعش ننمود و شبهات و اشارات حائل نگشت» این سر مکنون و رمز مختوم سالها از فهم و درک بشر بدور بود و در پس پرده ابهام باقی ماند.
گویند که در مجلس درس و بحث علوم دینی در یکی از حوزههای علمیه استاد پس از تفسیر و بیتین بعضی از معضلات و تشریح برخی از رموزات و اشارات کتب آسمانی یکی از شاگردان بنکرش رسید که از استاد خود در مورد این سر که تاکنون فاش نشده استفسار نماید لذا از معلّم خود درباره کشف معنی اسم اعظم که مندرج در کلیه کتب سماویست سنوال نعود و خواهش بسیار کرد تا کلمهای در این باره از زبان استاد بشنود استاد که از این همه التماس و خواهش شاگرد به تنگ آمده بود خواست که او را امتحان کند که بنابر قولی که میدهد که این راز را با کسی در میان نخواهد گذارد آیا صادق است یا نه رو به باو نمود و گفت شب هنگام به حجره من بیا تا آن مرّ را برایت بازگو کنم شاگر حریص بانتظار شب نشست و همینکه اطمینان یافت که کسی در تعقیب او نیست خود را به حجره استاد رساند و بانتظار نشست. استاد در نهایت معبّت جعبه ی بدو سپرد و تاکید کرد که کلید حل این معمّا در جعبه است صبح زود به پیش من بیا تا با هم جعبه بدو سر معما را کشف نمائیم.

شاگرد با عجله به منزل برگشت و بانتظار فردا نشست ولی ساعتی بعد وسوسه شیطانی و سودای جوانی طاقت از او ربود پیش خود گفت آن را باز میکنم، چون درب جعبه را گشود چیزی در او نیافت صبح زود بحال اعتراض نزد استاد رفت و با اعتراض گفت که من راز مهمی را از تو خواستم و تو جعبه خالی بمن میدهی؟ استاد با روی گشاده و خندان گفت که من آن جعبه را محض استحان بتو دادم ولی تو نتوانستی تا فردا صبر کنی اگر سر اسم اعظم را بتو میگفتم چگونه مکتوم میداشتی. حضرت عبدالبها؛ میفرمایند:

وقوت اسم اعظم نفوس متفرقه پریشان را در انجمن رحمانی جمع فرموده و هریک رامانند شمع برافروخته تا به مثابه پروانه جان سوخته خود را در شعله آتش عشق افکنند و از هر قیدی برهند و از هر دامی بجهند و در کمال و جد و طرب به قربانگاه عشق دوند و جان فدای جانان نماینده (نار و نور صفحه ۲۲)

ونيز ميفرمايند:

واگرانصاف باشد کلّ شهادت دهند که این قلم جز به مدد عنایت جمال مبارک شرق و غرب را بحرکت نیارد و این نغمه جز به تائید اسم اعظم بآفاق اهتزاز نبخشده

(مكاتيب جلد ۴ صفحه ۴۰)

برخی از عرفا باین عقیده ثابت بودند که اسم اعظم باید هم دریاق اعظم باشد و هم طلسم اکبر و بعضی در پی آن بودند که آیا اسمی که باب معرفت و شناسائی رموز الهی است و شرط شناخت ساحت کبریائی چرا حقایقش پنهان مانده. آیا آن اسمی که عالم خلقت را بوجود آورده و خلعت هستی پوشانده چرا در پرده ایهام مانده؟ آیا خالق این جهان که قادر بهمه چیز و دارند. کون و مکان است چرا طالبینش را از این فیض محروم ساخته؟

اهل بهاء معتقدند که با ظهور جمال قدم باسم اعظم پرده این راز برداشته شد و سرّ نهان آشکار گردید.

حضرت بهاءالله در این مورد میفرمایند:

«امروز روزی است که جمال قدم من غیر سَتر و حجاب ظاهر است و اسم اعظم من غیر استار مشهود. باب فضلش بر وجه احباب مفتوح گشته و عنایتش کلّ را حاطه فرموده»

(آثار قلم اعلى جلد ۵ صفحه ۲۲)

بدین ترتیب آن اسمی که از او علوم اولیّن و آخرین به عرصه شهود آمد و آن نامی که عارفان و طالبان در هر دوری از ادوار در پی شناسانیش بودند در این ظهور اعظم عیان گردید و «عروس معانی بدیعه که ورای پردههای بیان مستور و پنهان بود به عنایت الهی و الطاف ربانّی چون شعاع منیر جمال دوست ظاهر و هویدا شده جمال قیوم فَکَ رحیق مُختوم گشود و راز معرفتش را بر همه آشکار نموده بفرمود مرکز میثاق بها «آن اسم عظیم اسم اعظم است. مراد جمال مبارک است.

حضرت عبدالبهاء در مناجاتی میفرمایند:

وخدایا آنچه برای اسم اعظم مقدّر و مقرّر فرموده بودی این عباد را جامی از آن صهباء بنوشان و سرمست بگردان تا پی آن یار مهربان گیریم و به ملکوت ابهی صعود کنیم انک انت الکریم الوهاب و انک انت الرحمن الرحیم، (منتخبات مکاتیب جلد ۲ صفحه ۲۱۵)

ونيز ميفرمايند:

«دوره اسم اعظم موهبت اندر موهبت است و مسرّت اندر مسرّت و علیکم التحیّة و الثنّاء» (مجله پیام بهانی شماره ۲۶۵ صفحه ۴)

جمال اقدس ابهی در یکی از ااواح میفرمایند؛

• فى الحقيقه امروز ربيع عالم حقيقت است. فرات رحمت جارى، بحر عنايت مواج، امطار فضل هاطل و نور وجه لامع و سرّ غيب ظاهر و آفتاب اسم اعظم از اعلى افق عالم مُشرق و لانح طوبى لمن عَرْفَ وَ فازَ ،

ونيز ميفرمائيد:

«ایادی عطای الهی کل را تربیت نموده و به لسان مظاهر نفس خود جمیع من فی العالم را به ظهور اسم اعظم بشارت داده»

#### بیست و چهار پیر - اُدِلاء اسم اعظم

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب محمّد عطّار در بندر گز ميفرمايند.

. بیست و چهار نفس مبارک که ادلاء اسم اعظمند نوزده نفس عدد حروف خی واحد است که حضرت نقطه اولی روحی له الفداء و هیجده حروف خی باشند پنج دیگر در ملکوت اسرار الی آلان مکتوم. حکمت آلان اقتضاء ننمایدلکن من بعد ذکر خواهد شد،

(امر و خلق جلد ۲ صفعه ۲۲۴)

در رساله مكاشفات يوحنا در باب ١١ درباره أدِلاء اسم اعظم ميغرمايند:

و آن بیست و چهار پیر که در حضور خدا بر تختهای خود نشسته اند بروی در افتاده خدا را سجده کردند و گفتند ترا شکر میکنیم ای خداوند خدای قادر مطلق که هستی و بودی زیرا که قوّت عظیم خود را بدست گرفته به سلطنت پرداختی، (رساله یوحنا باب ۱۷ آیه ۱۶ صفعه ۴۰۸)

در تفسير اين آيه شريفه حضرت عبدالبهاء در كتاب مفاوضات ميفرمايند:

در هر دوری اوصیاء و اصفیاء دوازده نفر بودند. در ایام حضرت یعقوب دوازده پسر بودند و در ایام حضرت مسیح دوازده نقیب رؤسای اسباط بودند و در ایام خضرت مسیح دوازده خواری بودند و در ایام خضرت مسیح دوازده امام بودند ولکن در این ظهور اعظم بیست و چهار نفر هستند دو برابر جمیع زیرا عظمت این ظهور چنین اقتضا نماید. این نفوس مقدّسه در حضور خدا بر تختهای خود نشسته اندیعنی سلطنت ابدّیه میکنند و این بیست و چهار نفوس بزرگوار هر چند بر سریر سلطنت ابدّیه استقرار دارند با وجود این به آن مظهر ظهور کلی ساجدند و خاضع و خاشع و گویند که تراشکر میکنیم،

رساله مکاشفات یوحنا که منسوب به یوحنای حواری است در سال ۹۶ میلادی نوشته شده و دارای نبوات و نیز پیشگوئی هائی از وقایع آینده است که در رؤیا بر او کشف گردیده. تحریر این رساله زمانی بود که بنابر دستور امپراطور روم (دومیتیان) در جزیره پطمس در خاک یونان بحالت تبعید بسر میبرد.

کشف رموز و اشاراتی که در آن سفر جلیل پیشگوئی شده هنوز بر بسیاری از علمای مسیحی آشکار نگردیده و معانی و حقائق مندرجه در آن را درک نکردهاند، بلکه معتقدند که تمامی تغسیر این رساله هرگز بوقوع نخواهد پیوست امّا چنانچه میدانیم معانی واقعی و حقایق مودعه برخی از آن پیشگونیها را حضرت عبدالبهاء با دلایل واضحی بیان فرمودهاند.

حضرت بهاءاللَّه در لوح جناب ورقا اشارات مكاشفات يوحنا را تانيد ميفرمايند.

اینکه درباره مکاشفات یوحنا علیه بهاء اللّه مرقوم داشتند صحیح است ایشان بکمال تصریح ذکر فرمودهاند چنانچه میفرماید مدینه جدیده از آسمان نازل بعنی اورشلیم جدیده در اورشلیم نازل میشود چنانچه نازل شد. باری اشارات بسیار است ولکن فرصت مساعدنه آنچه آن محبوب مرقوم داشتند صحیح ولکن القوم هم لایفقهون، (امر و خلق جند ۲ صفحه ۲۵۰) حضرت عبدالبهاء درباره مقام یوحنا میفرمایند؛

ددر زمان حضرت مسیح چقدر سلاطین و ملوک و امراء و اغنیا و ملکههای آفاق و خانمهای معترم بودند جمیع از آن روح الهی محروم گشتند ولی پطرس و اندراوس و یوحنا و مریم مجدلیه فائز گردیدند و مؤمن و موقن شدند و این تاج عزّت ابدیه بر سر آنها گذاشته شده

(مكاتيب جلد ٣ صفحه ٣٩١)

یوحنا یکی از خواریون حضرت مسیح بود که پدرش بنام زبدی و مادرش سالومه خاله حضرت مسیح بود که با برادر بزرگ خود یعقوب از شاگردان حضرت یحیی تعمید دهنده بودند. آن دو در ابتداء بشغل ماهی گیری اشتفال داشتند و سپس در زمره خواریون قرار گرفتند. در آن موقع شغل خود را رها کرده به تبلیغ امر مبارک حضرت مسیح پرداختند. این دو برادر همراه پطرس رکن اوّل و اصلی خواریون محسوبند.

بوحنا جوانترین حُواری همه جا همراه حضرت مسیح بود و در آخرین شب حیات آن حضرت در کنار مولای خویش دراز کشید و هنگام دستگیری مبارک که همه شاگردان فرار کردنداو باتفاق پطرس همه جا مواظب و مراقب بود و نیز در وقت صلیب کشیدن محبوبش حاضر و ناظر بود،

حضرت مسیح بواسطه علاقه شدیدی که به وی داشت مادر خود را باو سپرد:

ه پای صلیب عیسی، مادر او و خواهرش مریم زن کلُوبا و مریم مَجدَلیه ایستاده بودند چون حضرت عیسی مادر خود را با آن شاگردی که دوست میداشت ایستاده دید به مادر خود گفت ای زن اینک پسر توویه آن شاگرد گفت اینک مادر توو در همان ساعت آن شاگرداور ایخانه خودبرد» (انجیل یوحنا باب ۱۹ آیات ۲۵ و ۲۶ صفحه ۱۸٪)

دو کتاب وی شهرت بسزائی دارد یکی کتاب آنجیل یوحنا که در اواخر قرن اوّل میلادی در انتهای حیات نوشته و دیگری کتاب مکاشفات یوحنا است و نیز سه رساله دیگر منسوب باو است که همگی در کتاب مقدّس عهد جدید ضمیمه دیگر آناجیل به چاپ رسیده.

او سالها در اور شلیم سکونت داشت و در اولین انجمن شور مؤمنین حضور داشت و از ار کان

کلیسا محسوب میشد تا در سن ۹۵ سالگی در افس فوت نمود و در همانجا بخاک سپرده شد. در رسانه مکاشفات یوحنا اشارات مرموزی است برخی از آنها در این ظهور اعظم مفهوم آنها معاوم و مشخص گردیده از آن جمله همین معنی ۲۴ پیر آدلاء اسم اعظم که در حضور خدا بر تختهای خود تشستهاند.

حضرت عبدالبها؛ در لوح احباى بادكوبه آقا موسى و آقا كيش ميفرمايند:

«در این دوره بدیع هیجده حروف حَی و ذات مقدس حضرت اعلی که جمعاً نوزده نفر میگردند و همچنین پنج نفس مقدّس مبارک دیگر که حال ذکر ایشان حکمت اقتضا ننماید بعدا ظاهر و آشکار شوده

و در مقام دیگر میفرمایند:

و امّا بیست و چهار نفر دوره مبارک آن واحد اوّل بیان و پنج نفس مبارک دیگر است که بعد ظاهر و آشکار خواهد شده

این عبد در تاریخ ۱۹۹۲/۸/۱۹ طی عریضهای از ساحت معهد اعلی درباره ۲۴ پیر در مکاشفات یوحنا که بنام آدِلاءِ اسم اعظم مشهورند استفسار نمودم پاسخ مرحمتی ساحت رفیع چنین بود:

«در خصوص چهار نفس مقدّس از ۲۴ پیر در مکاشفات که تا بحال معرفی نشدهاند قباراً نیز از ساحت رفیع استفسار شده مفهوم جواب صادره از مرجع مَلهم معصوم حاکی از این نکته است که هنوز میقات معرفی آن نفوس مبار که نرسیده است» (مرقومه موّرخ ۲۸ سپتامبر ۱۹۹۲)

احبای عزیز که به زیارت مقام مقدّس حضرت اعلی در ارض اقدس مُشرّف میگردند و دیدگانشان به قُبه ذَهبی آن مقام جلیل روشن میشود ملاحظه میفرمایند که آن قُبه رَفیعه از سه تاج تشکیل شده است. تاج اوّل دارای هشت مناره میباشد که علامت هشت مظهر ظهور الهی است که دارای بیروان میباشند. تاج دوّم دارای هشت ضلع هر ضلع سه پنجره دارد که جمعاً بیست و چهار پنجره میشود که حاکی از ۲۴ پیر مسطور در مکاشفات یوحنا است.

بنای مقدس مقام اعلی در حالی که از زیبائی و عظمت و جلال خاصی برخوردار است دارای رموز کثیرهای نیز هست که شامل مسائل تاریخی و مربوط به نظم جهان آراء حضرت بهاءالله است که در ذهن مجسم و مصّور میگردد. در مجله اخبار امری ایران در این باره چنین آمده است.

«این بنای مبارک در عین جلال و عظمت و زیبائی خیره کننده صوری دارای رموز کثیره معنوی است که چندنکته تاریخی و مطالب مربوط به نظم بدیع الهی را مجسم و مصور ساخته است. مثلاً هیجده پنجره که در زیر قُبه ذهبیه قرار گرفته اشاره به هیجده حرف حی است که انوار مظهر فردانیّت و وحدانیّت الهی حضرت رب اعلی بوسیله ایشان در جهان انتشار یافته. ستونهای هشت گانه مرمر در چهار دهلیز مقام مقدّس که مروارید بنای سابق را چون صدف در برگرفته و تاج دوّم بر روی آن ستونها استقرار جسته اشاره به آیه مبار که قر آنیه است که میفرماید:

و یحمل عرش رَبک یُومند تمانیه، یعنی عرش پروردگارت را در آن روز هشت حمل خواهد نمود. حضرت عبدالبها؛ جل شأنه در تفسیر این کریمهٔ مبارکه بیانی باین مضمون می فرمایند که همانطور که حامل عدد دویک است و حامل عدد سه دو، هشت نیز نه را حمل میکند و بدین ترتیب به کمال صراحت در قرآن کریم اخبار شده که عرش رَبّ مساوی با نه است و اسم اعظم الهی کلمه مقدّسه بها؛ است.

حضرت عبدالبها، در لوح مرحوم ناطق نیسانی یکی از آن پنج نفس مبارک را معرفی میفرمایند:

، از نفوس مبارکه اشخاص خَمسه سنوال نموده بودی یکی از آنها حضرت متصاد الی الله حاجی میرزا محمّد تقی افغان است و چهار دیگر بعد بیان خواهد شد..

(امر و خلق جلد ۲ صفحه ۲۲۱)

بنابر این با معرفی حاجی میرزا محمّد تقی افغان حواری حضرت بها؛ اللّه که به القاب وکیل الدوله و وکیل الحق مشهور و بانی مشرق الاذکار عشق آباد بود باید در انتظار چهار نفس دیگر باشیم که در آینده به وسیله بیت العدل اعظم الهی معرفی گردند.

حضرت ولی مقدّس امرالله در اوح قرن در مورد حروف خی که جزو ۲۴ پیر میباشند میفرمایند:

ماین حروف بیانیه که در الواح و آثار مُنزله به حروف اوّلیه منبعث از نقطه اوّلی و مکمن اسرار الهی و عیون ساریه از منبع فیض رحمانی موصوف و در قرآن مجید به بیان ،و جاء ربک و الملک صفا صفا، منعوت گردیدند و حضرت اعلی آنان را در کتاب مستطاب بیان به مقام آقرب اسماء... الی الله ستوده و آن نفوس مقدّسه را انوار ساطعه از فجر حقیقت که لم یزل ولایزال نزد عرض حق ساجد بوده و هستند خطاب فرمودهاند و در مکاشفات یوحنا پیران که در حضور خدا بر تختهای خود جالس و به جامههای سفید آراسته و به اکلیلی از طلاء مکلل می باشند مذکور شدهاند...ه

## «بهاء» رمزی از اسم اعظم و بیانگر نام مبارک حضرت بهاءالله است

حضرت رّب اعلی در یکی از تواقیع مبارک درباره شأن و مقام والای «بهاء ، حضرت بهاءاللّه میفرمایند:

وان بهاءمن يظهره الله فوق كل بهاء وان جلاله فوق كل جلال، وان جماله فوق كل جمال، و ان عظمة فوق كل عظمة وان نوره فوق كل نور، وان رحمة فوق كل رحمة، وان كماله فوق كل كمال. وان عزته فوق كل عزة وان اسمائه فوق كل اسماء وان اسماء وان رضائه فوق كل رضاء وان علوه فوق كل علو، وان ظهوره فوق كل ظهور...ه (منتخابات آيات از آثار حضرت نقطه اولى صفحه ١٠٠٠) مضمون بيان مبارك آنكه:

بدرستی که جلال من یظهره الله (حضرت بهاءالله) مانوق هر جلال و عظمت او بالاتر از همه عظمتها و جمال او فوق همه جمالها و بزرگی او برتر از همه بزرگیها و نورش پر فروغ تر از هر روشنائی و رحمتش مافوق همه رحمتها و کمالش برتر از همه کمالها و عزّت و رفعتش مافوق همه عزّتها و نام مبارکش اعظم از کل اسماء و رضایتش برتر از همه رضایتها و عُلوشان و مقامش بالاتر از همه برتریها و ظهور و بروزش اعظم و اکبر از همه ظهورات است...

اطلاق کلمه «بهاء» بحضرت بهاءالله برای نخستین بار در واقعه بدشت صورت گرفت زیرا در آن حفله نورانی هر یک از مؤمنین از طرف حضرتش به لقبی مفتخر گشتند. در آن ایام هر روز از یراعه مبارک لوحی نازل میشد و برای هر نفسی اسمی جدید عنایت میگردید. آن الواح توسط میرزا سلیمان نوری ملقب به خطیب الرحمن برای احباب خوانده میشد لذا هر یک از اصحاب بدشت باسم تازهای موسوم گشتند.

هیکل مبارک لقب مبهاء، یافتند و از آن یوم اهل مجمع جمال مبارک را باسم «بهاء» نامیدند بعد از انقضای چند روز تواقیع نازله از سوی حضرت اعلی خطاب به احباب بهمان عناوین شرف صدور یافت. حضرت ولی مقدّس امرالله در قرن بدیع بهمین موضوع چنین اشاره میفرمایند؛

در هریوم از آن ایام لوحی از قلم مبارک نازل و در جمع احباب تلاوت میگردید و از طرف
 آن وجود مبارک بهریک از حاضرین اسم جدیدی عنایت میشد بدون آنکه هُویت نفسی که مُنزل
 این اسماء بود معلوم گردد از جمله هیکل مقدّس بنفسه از آن تاریخ بنام «بها» خوانده شدند»

(قرن بدیع صفحه ۹۴)

در کلمات مبارکه مکنونه فارسی حضرت بها؛ الله اشاه به دو حرف میفرمایند.

محرف اول اسم از لسان جاری شد اهل غُرفات ازمکامن عزّ خود بیرون دویدند و چون بحرف دوّم رسید جمیع بر تراب ریختند. در آنوقت نداء از مکن قرب رسید زیاده بر این جائزنه، (کلمات مبار که مکنونه آیه ۲۷ صفحه ۶۵)

در تشریح و تفسیر آیه فوق حضرت عبدالبهاء چنین میفرمایند:

ه آن اسم عظیم اسم اعظم است، مراد جمال مبارک است و آنچه الیوم در دست است معانی دو حرف از اسم اعظم و آن (ب، و، هـ)

حضرت ولی مقدّس امرالله در مورد این قسمت از آیه که میغرمایند:

وسنوال از اسامی ایشان نمود و جمیع مذکور شدالا اسمی از اسماء، چنین توضیح و تشریح میفرمایند:

مقصد مبارک این است که آنچه در هُویت این سه حرف (ب و هـو الف) مکنون و مغزون است ظاهر نگشته و عالم کُون هنوز استعداد و قابلیت ظهور و بروز تجلیات الهیّه را به تمامها نیافته. آنچه در هُویت حرف ثالث که متمم اسم مبارک است مستور و مندمج است بر عالمیان ظاهر و مکشوف گردد،

در این مقام احسن و اوّلی آنکه تمامی آیه مبار که مکنونه درباره هُویت نام مقدّس «بها»، نوشته شود.

#### (ای پسر انصاف)

در لیل جمال هیکل بقا از عقبه زُمردی وفا به سدره منتهی رجوع نمود و گریست.
گریستنی که جمیع ملاء عالین و کروبین از ناله او گریستند و بعد از سبب نوحه و ندبه استفسار شد مذکور داشت که حسب الامر در عَقبه وفا منتظر ماندم و رائعه وفا از اهل ارض نیافتم و بعد آهنگ رجوع نمودم ملعوظ افتاد که حمامات قدسی چند در دست گلاب ارض مبتلا شدهاند. در این وقت خوریه الهی از قصر روحانی بیستر و حجاب دوید و سئوال از اسامی ایشان نمود و جمیع مذکور شد خوریه الهی از اسماء و چون اصرار رفت حرف اوّل اسم از لسان جاری شد اهل غُرفات از مَکامن عزّ خود بیرون دویدند و چون به حرف دوّم رسید جمیع بر تراب ریختند در آن وقت ندا از مکمن قُرب بیرون دویدند و چون به حرف دوّم رسید جمیع بر تراب ریختند در آن وقت ندا از مکمن قُرب رسید زیاده بر این جائز نه اناکنا شهداء علی مافعلوا و حینئنگانوایفعلون،

(کلمات مبار که مکنونه آیه ۷۷ صفحه ۶۴) نام مقدّس «بهاء» یا «ابهی» سرآغاز، اکثر الواح مبار که حضرت بهاءالله میباشد و در آثار طلعات قدسیه بنام جمال ابهی، جمال اقدس ابهی، مذکور گشته اند.

در اوایل اظهار امر امضاء مبارک در الواح «من الباء و الهاء» و یا عدد یکسد و پنجاه و دو که رمزی از کلمه بها، بود می بود حضرت بهاءالله در لوحی اشاره بهمین مطلب میفرمایند:

ه يا معشر الامم قداتي الاسم الاعظم و يدعوكم الى الافق الاعلى اتقوا مولى الورى و لاتكونوامن الغافلين، هذا يوم فيه ينادى الهاء و الباء بين الارض و السماء و تغرّد حمامه العرفان على غصن البيان....ه (النالئ الحكمة جلد ٣ صفحه ١٤٩)

و در مقام این اسم مقدّس میغرمایند:

والمقام الذي منه اشرق النور بهذا الاسم البديع، البهاء الظاهراللانح من ملكوت بياني عليك و على الذين فازوابايام الله العزيز الحميد، (لذالي الحكمة جلدا سفحه ١٠٤)

جمال اقدس ابهی اشاره به نام مقدّس خویش که در همه ادوار تاریخ مذکور بوده چنین میفرمایند:

، قُل إنه قُد سُمَى في ملاء الاعلى به محمّد ثم في رَفرف البقاء بالروح ثم عن خلف سرادق القدس بالكليم ثم في جبروت الخُلد باسم على بالحق ان انتم من الموقينن،

(لثالي الحكمة جلد ا صفحه ۵۴)

زمانی که فساد و فتنه نسبت به جمال مبارک در بغداد از طرف یحیی و پیروانش شدت یافت در ایام قرب به خروج از بغداد مخاطباً للمؤمنین هیکل مبارک لوح بسیار مؤثری بنام لوح البهاء به لحن حجازی و عراقی نازل فرمودند. سرآغاز این لوح میفرمایند؛ هذا لوح البهاء قد نزل من جبروت البقاء ان اقر نوایاملاء العماء... بطوریکه جناب اشراق خاوری مذکور داشته اند این لوح در اواخر ایام بغداد نازل گشته در صورتی که در کتاب محبوب عالم صفحه ۵۱۸ جزو آثار نازله در ادرنه ذکر شده در هر حال مخاطب این لوح مبارک را خاتون جان فرهادی از اهل قزوین نوشته اند. قسمتی از لوح بهاء در کتاب گنج شایگان از صفحه ۴۰ تا ۲۲ درج گردیده ولی تمامی این لوح تا بحال به طبع نرسیده است.

حضرت بهاءالله در قسمت لحن عراقی (فارسی) آن لوح منبع چنین میفرمایند: «ای بندگان من و مرایای جمال من اگر یافتید نفسی را اینکه قادر باشد که الماس را حل نماید و جریان دهد پس بنویسید آنچه از سماء عزّ تقدیس نازل شده به مداد الماسیه و نشر دهید او را در هر بلاد تا آنکه آثار الهی در بین عباد او انتشار یابد و اگر نیافتید و قادر بر او نگشتید پس بنویسید این کلمات بدیع منبع را به مداد ذهب خالص و بفرستید به مدینه ها و دیارهای من که شاید اهل دیار به جمال مختار راه یابند و هدایت شوند...ه اسم اعظم الهي ....

36

پس از نزول لوح مبارک بها، آداب بهانیان آن شد که بجای رحمة الله علیه با غفرالله له یا رضی الله عنه که در اسلام متداول بود جمله علیه یا علیها یا علیهم یا علیهن بهاءالله الابهی استفاده گردید. و نیز در نامهها محض ملاحظه حکمت از تعرض مردم بنوع رمز مثلاً علیه ۶۶۶ بجای علیه بهاءالله بکار رفت.

چنانچه در کتاب مستطاب اقدس مذکور است «علیه بهاءالله و بهاء من فی الملوکت الامر فی کل حین» و در ذیل نامه ها ذکر علیک بهائی و رحمتی و یا علیه بهائی و عنایتی متداول گردید. تا آنکه حضرت غصن اعظم برای اعلان مقام عبودیت خویش نام عبدالبهاء را اختیار فرمودند و حضرت ورقه مبارکه علیا بنام بهیه و یا بهائیه امضاء میفرمودند.

اشتقاقات بهی و باهی و مبهی و مباهی و متباهی و ابهی و ... معروف است برخی دیگر از مشتقات اینست جمال اقدس ابهی، طلعت ابهی، البهی الابهی، هوالبهی الابهی، الابهی، الابهی، هوالبهی الابهی، الابهی، هوالبهی الابهی، هوالبهی فی جبروت البقاء، هوالفرد فی جبروت البها، الاقدس الابهی، الله ابهی، بسمالله ابهی الاعلی الابهی هوالابهی، بهاءالله، بهاءالروح، بهاءالابهی، شمس بهاء، محبوب ابهی، جمال ابهی، هیکل بها، طلعت بهاء، فتی الابهی، غلام الابهی، بهاء من فی السموات والارض، رب ابهی و...

منشی مبارک حضرت ولی عزیز امراللّه در توقیع ۲۸ اپریل ۱۹۳۵ خطاب به محفل ملی آمریکا و کانادا در این باره بیانی بدین مضمون میفرمایند:

ه حضرت ولی عزیز امرالله از من خواسته اند که بشما بنویسم که رمز اسم اعظم اشاره صریحی به ستایش و نیاش الهی است که بصورت یا بهاء الابهی و یا بهی الابهی نوشته میشود. کلمه بهاء در این رابطه از اصطلاحات بهائی است که بنام مقدّس حضرت بهاء الله اطلاق میگردد، ترجمه نگارنده (نور هدایت صفحه ۲۲)

جناب ابوالقاسم فیضی ایادی محبوب امرالله در مورد کلمه بها؛ مینویسد که حضرت باب در اوایل دور اعلی به کاتبین خود دستور فرموده بودند که در استنساخ توقیعات مبار که هر جا به کلمه بها؛ برخوردند آن را با مرکب قرمز بنویسند تا آنان که فرصت مطالعه همه توقیع یا کتاب را ندارند نام بها؛ بر آنان مشخص و معین باشد. ایشان اضافه میکنند که شخصاً ۳ جلد از تواقیع مبارک حضرت اعلی را که بخط ملاعلی اکبر اردستانی نوشته شده بود مطالعه نمودم و در همه جا کلمه بها؛ با خط قرمز نوشته شده بود مطالعه نمودم و در همه جا کلمه بها؛ با خط قرمز نوشته شده بود. طاهره قرةالعین در اشعار و نوشتجات خود به نام بها؛ اشاره کرده است. حضرت بها؛ الله این امر را تائید فرمودهاند و در این نکته تصریح میفرمایند قوله «چه مقدار از آیات و اشعار که در این امر بدیع ذکر فرمودهان جمله در وصف مللعت ابهی غزلی گفته که

یک فرد آن این است:

صدهزار همچون ازل آید پذید،

گر براندازد بها؛ از رخ نقاب

(كتاب حضرت طاهره صفحه ٣٤٥)

حضرت طاهره در قطعه دیگری از اشعار خود در وصف بها؛ چنین سروده:

ای عاشقان ای عاشقان شد آشکار اوجه حق رفع حجب گردید هان از قدرت رب الفلق خیزید کایندم با بها؛ ظاهر شده وجه خدا بنگر بصد لطف و صفا آن روی روشن چون شفق

جناب طاهره علاوه بر وصف بهاء در اشعار خود در آثار منثور نیز اشاراتی به لفظ بهاء دارد از آنجمله است که «الهی که نقطه بهاء را در مقام استیدار آر و کنزاً وفی را به مقام وفا ثابت بدار»

حضرت عبدالبها؛ به استناد حدیث منقول از حضرت امام جعفر صادق که فرموده والباه بها؛ الله، کلمه وبها، را بیانگر نام مقدّس حضرت بها،الله میدانند که جامع همه حقائق الهی و اسرار روحانی و اسما، ربّانی و رموز آسمانی است و نیز وباء، که عنوان بسمله است کافل همه معانی و سرآغاز کتب مقدّسه در عالم تکوین و تدوین است بغرموده مبارک همه عوالم غیب و شهود و ظاهر و باطن و علت خلق ایجاد رمزی از مشیّت اولیّه است که در وبه جمع گردیده و به عبارت دیگر مشیّت اولیّه مان طلعت ابهی است که در وبه جمع گردیده و به عبارت دیگر مشیّت اولیّه همان طلعت ابهی است که موعود در همه دایان ماضیه و آمم عالم میباشند.

در دو اثر مشهور حضرت نقطه اولی یعنی کتاب اسماء و کتاب پنج نثأن و نیز در اکثر آثار مبارک پس از ذکر اسم مخاطب اصطلاحاتی از قبیل علیه بهاء الله و علیه بهاء مرقوم فرمودهاند. همچنین مواردی چندی با کلمه بهاء و ابهی آغاز گردیده که حاکی از ارتباط آن کلمات با موعود بیان یعنی حضرت بهاءالله دارد بخصوص کلمه بهاء در اولین اثر مبارک به دو معنی آمده است یکی اشاره به مظهر ظهور الهی و دیگری از جمله اعظم اسماء الهی و در همین اثر اصطلاحاتی از مشتقات کلمه بهاء فراوان دیده میشود مانند:

نقطة البهاء، جمال البهاء، نور البهاء، طور البهاء، قطب البهاء و... این عناوین تنها القاب نیست بلکه عنوان ممتازی است که در آثار حضرت خطاب به حضرت بهاء الله میفرمایند. باید دانست که عنوان بهاء در ادعیه اسلامی بخصوص در دعای سحر ماه رمضان آمده است. و قبلاً هم در کتاب اشعیاء از کتاب مقدّس عهد قدیم تعداد زیادی کلمه بهاء مذکور گشته. در تفسیر سوره بقره که قبل از اظهار امر حضرت باب نازل شده کلمه شمس بهاء بچشم میخورد و این بدین معنی است که این کلمه از ابتداء نلهور در آثار حضرت باب بوده حضرت بهاء الله در لوح میرمحمد میفرمایند:

والحمدالله الذي اشرق شمس البهاء عن مشرق البقاء واستضاء منه اهل ملاء العالين،

(لئالي الحكمة جلد اصفحه ١٧)

چنانچه از قبل اشاره گردید نام مبارک «بها»، بالهام غیبی الهی در بدشت به جمال مبا<sub>رک</sub> داده شد و دو داماد میرزا یحیی با وجودی که مخالف حضرت بهاءالله بودند نتوانستند این مطنب را کتمان نمایند و با آن همه کینه و عنادی که داشتند اعتراف نمودند که این عنوان در بدشت مختص جمانقدم بوده است.

و بهای به حساب ابجد معادل عدد و نه و نشان از تجلّی کامل الوهیّت دارد که مظهر اسم اعظم جمالقدم است. دانشمندان و پژوهشگران باین نتیجه رسیدند که عدد و نه کامئنرین عدد منفرد است و آن را والاترین تجلّی عدد یک که رمز پروردگار است شناختهاند و عدد دو را معادل حرف و به بنابر این رمز عدد یک یا الف اوّل والله و حرف و به معادل دو مظهر مشیّت اوایّه (حضرت بهاءالله) میباشد.

بیت العدل اعظم الهی در قسمت یادداشتهای کتاب مستطاب اقدس در شماه ۱۳۷ راجع به کلمه «بها»، میفرمایند: «اسم اعظم الهی به صورتهای مختلف آمده و ریشه همه آنها کلمه «بها»، است. بهانیان مشرق زمین صدر وصیتنامه را به عبارتی مانند یا بها؛الابهی، بسم الله الابهی، هوالابهی مزّین ساخته و از این راه حکم کتاب مستطاب اقدس را اجرا نمودهاند»

(کتاب مستطاب اقدس صفحه ۱۹۲۷)

میرزا علیمحمد ورقای شهید شاعر قرن اوّل بهائی در وصف «بهاء» چنین سرود»: بیاد جمله احباب ای معلم عشق مولوی شاعر و عارف اسلامی گوید:

ما بها؛ و خون بها را یافتیم جانب جان باختن بشتافتیم در کتاب آسمانی قرآن صفحه ۲۲۳ در سورةالاسراء حضرت رسول خدا فرموده ،ایا ماتدعواقله الاسماء الحسنی، یعنی شما بهر نام و عنوانی او را بخوانید (حضرت بهاءالله را) باز هم برای او اسامی بهتری نیز هست.

بیت العدل اعظم الهی در پیام موّرخ ۲۲ جولای ۱۹۶۴ خطاب به محفل روحانی ملّی آمریکای بیانی باین مضمون میفرمایند مباید توجه داشت که کلماتی نظیر بهاءاللّه، بهاء،اللّه ایهی، و یا بهاءاللّه که بلسان عربی روی سنگ انگشتر حک میگردند جملگی رمزی از اسم اعظمند»

(ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۱)

حضرت رب اعلی تقویمی جدید بنام تقویم بدیع مقرر فرمودند که عیناً به تائید حضرت بهاءالله رسیده در این تقویم ۱۹ ماه بهائی تعیین گردیده که هر کدام باسمی از اسماء الهی مطرّزند. اولیّن ماه بنام مبارک بهاء تسمیه گشته. حضرت بهاءالله در کتاب مستطاب اقدس در

مورد این ماه میفرمایند:

«طوبي لمن فاز باليوم الاول من شهر البهاء الذي جعله الله لهذا الاسم العقليم، (كتاب مستطاب اقدس بند ١١١ صفحه ١٠٧)

در توضيح اين مطلب بيت العدل اعظم در بخش ملحقات ميغرمايند: .

، در تقویم بهانی اسم اعظم «بهاء» نام اولیّن ماه سال و اولیّن روز هر ماه است با این ترتیب یوم البهاء من شهر البهاء روز اوّل سال نو بهائی یعنی نوروز است که حضرت اعلی آن را عید مقرر فرموده و طبق این آیه مبار که به تائید حضرت بهاءالله نیز رسیده است»

(کتاب مستطاب اقدس صفحه ۱۹۸)

در کتاب اقدس میفرمایند:

، واجعلوا الايام الزائده عن الشهور قبل شهر الصيام انا جعلناها مظاهر الهاء بين الليالي و الايام. لذا ما تحددت بعدود السنة و الشهور ، (كتاب مستطاب اقدس بند ١٤ صفحه ١٤)

در قسمت یادداشتهای همان سفر جلیل در باره ایامها، چنین مذکر گشته:

اساس نقویم بدیع سال شمسی است که ۲۶۵ روز و ۵ ساعت و تقریباً ۵۰ دقیقه است. تقویم بدیع شامل نوزده ماه نوزده روز است که جمعاً ۳۶۱ روز میشود. چهار روز باقی مانده که در سالهای کبیسه ۵ روز میگردد ایام هاء است. حضرت نقطه اولی موقع ایام هاء را در تقویم صریعاً معیّن نفرمودند. حضرت بهاءالله در کتاب مستطاب اقدس آن ایام زانده را بالافاصله قبل از شهر العلاء که شهر صیام است قرار دادهاند... ایام زاند در تقویم که به ایام هاء معروف است امتیازش در این است که مظاهر حرف هاءه می باشد ارزش عددی حرف هاءه بحساب آبجد پنج است که با این است که مظاهر حرف هاءه می باشد ارزش عددی حرف هاء مبیّن معانی روحانی متعددی است و از جمله رمزی از هویّت الهیّه میباشد... جمال اقدس ابهی به پیروان خود امر فرمودهاند که ایام هاء را با وجد و سرور به برگزاری ضیافات و انفاق به فقرا اختصاص دهند. حضرت ولی معبوب و مقدّس با وجد و سرور به برگزاری ضیافات و انفاق به فقرا اختصاص دهند. حضرت ولی معبوب و مقدّس امرالله میفرمایند که ایام هاء مخصوص مهمان نوازی و اعطاء هدایا و غیره میباشده

(كتاب مستطاب اقدمي صفحات ١٢٤، ١٢٣)

مونس هندی در عشق بها؛ سروده:

زمانه برسر جنگ است یا بها؛ مددی

تو کار ساز جهانی به یک اشاره چشم

دریغ و درد که چون جام وصل باقی ماند

دلشکسته ما در فراق حضرت دوست

حدیث شیشه و سنگ است یا بها؛ مددی

دلشکسته ما در فراق حضرت دوست

حدیث شیشه و سنگ است یا بها؛ مددی

اسم اعظم الهي

كەلىن جھان ھمەرنگ است يا بھاء مددى كە پاي قافلەلنگ است يا بھاء مددى

کجاست عالم بی رنگ و ملک استفنا؛ مگر عنایت تو دستگیر ما گردد

سر سر می دیگر از ستایشگران محبوب ابهاء استاد محمّد علی سلمانی است که فیالواقع او را یکی دیگر از ستایشگران محبوب این عاشق طلعت ابهی تمامی اشعارش در مدح و ثنای حضرت بهاءالله سروده و در صعود محبوب خود حضرت بهاءالله چنین سروده:

چون که محبوب بهاء کرد صعود از عالم گر تو بر سرّ بهاء کار خود اندازی به حضرت بهاءالله در دعای روز نوروز چنین اشاره میفرمایند:

ه هذه ایام التی فیها ینطق المسیح الملک لک یا موجد الروح و یتکلم العبیب لک العمدیا محبوب بما اظهرت جمالک و کتبت لا صفیائک الورود فی مقر ظهور اسمک الاعظم الذی به ناح الامم الامن انقطع عماسواک مقبلاً الی مطلع ذاتک و مظهر صفاتک....

(ادعیه حضرت محبوب صفحه ۱۳۹)

شاعر شیرین سخن مرحوم بلبل معانی در وصف بها؛ چنین گفته (چند بیت از غزل او آورده میشود)

آمد بها آمد بها آن مظهر ذات خدا ظاهر از او سرّ خفا مفتوح شد باب لقا بُشری لَنا بُشری لَنا ا

محبوب جان طاهر شده از او جهان طاهر شده اسرار حقّ باهر شده بر دردها آمد دوا پُشری لَنا بُشری لَنا

ساقی بده جام بها مطرب بخوان نام بها؛ بر سفره عام بها حاضر غنی و بینوا بشری لنا بشری لنا

شمس بها رخشان نگر نور خدا تابان نگر پیمانه پیمان نگر اسرار پنهان برملا بشری آننا بشری آبنا

شعر زیبائی از دوست عزیزم مرحوم بُدر الدّین باستانی که در وصف بهاء سروده چند بیت نوشته میشود:

هوشم بها گوشم بها، کی شد فراموشم بها،

آویزه گوشم بها؛ با جان هماغوشم بها؛ بر دیده منقوشم بها؛ دریای پر جوشم بها؛ لطف خطا پوشم بها، نازم بها نوشم بها، تابمبها، توشم بها، فکرم بها، هوشمبها، هوشم بها؛ گوشم بها؛ کی شد فراموشم بها؛

برلوح تقدير قدم، بركلك تُبشير أمم برخط تنظيم حكم، بركنج دينارودرم

بررنگ رخسار دژم، بر آیت جود و کرم بر اشک شوق و آه غم، بنوشته با مشکین قلم هوشم بهاء گوشم بهاء، کی شد فراموشم بهاء

خورشید اوج آسمان، ماه سپهر بیکران امواج هنور کهکشان، انوار چشم اختران بادوزان آب روان، خلق زمین دور زمان عشق کهن قلب جوان، میآورندم بر زبان هوشم بهاء گوشم بهاء، کی شد فراموشم بهاء

ذکر بها؛ گفتار او، فکر بها؛ پندار او مهر بها کردار او، چهر بها؛ گلزار او پر از بها؛ آثار او، از قلب آتشبار او خیزد چونام یار او، گوید نوای زار او

هوشم بهاء گوشم بهاء کی شد فراموشم بهاء

همانطور که قبلاً نیز اشاره گردیده بشارات بظهور جمال اقدس ابهی علاوه بر تصریح در کتب مقدّسه الهیّه در گفتار محققین دینی و دانشمندان و عرفا به صراحت تام ذکر گردیده و نام مبارک و مقدّس بها، را حتّی زمان وقوع و محل وقوع آن را در بسیاری از نوشتهها و پیشگوئیهای خود آوردهاند. از آن جمله شیخ بونی در کتاب شمس المعانی در فصل یازدهم به نام بها، اشاره نموده چنین مینگارد. وسوف یشرق اشراقاً من الوجه البهی الابهی به اسم البها، فی یوم المطلق و یدخل مرج عکّا و یتحد من علی الأرض کلها، یعنی که بزودی خداوند از مشرق طلعت و جمال ابهی به اسم بها؛ تجلّی و اشراق میفرماید در یوم ظهور و در سرزمین عکّا وارد شده جمیع را متحد خواهد به اسم بها؛ تجلّی و اشراق میفرماید در یوم ظهور و در سرزمین عکّا وارد شده جمیع را متحد خواهد کرد این بشارت شیخ بوئی را جناب میرزا حیدر علی اصفهانی در کتاب دلائل العرفان نقل نموده است. فاضل شهیر و دانشمند فقید جناب اشراق خاوری نیز این مطلب را در کتاب رحیق مختوم جلد اوّل صفحه ۲۹۸ آورده است.

### ای بهاء جانم بقربانت

خالی زغوغای جهان پیمانه از او بردهام صدبار قربان رفتهام تاجام ساغرخوردهام آن مشرق الطاف را دامن زهمت بردهام گفتم که ای مولای من هم بنده و هم بردهام یک دم بشو دمساز من از این جهان ببریده ام من از چه دل افسردهام وزبهر چه درماندهام آقا و مولایم تونی، من بنده شرمندهام از این جهان پربلا افسردهام درماندهام گفتم که آری جان من جانم توئی تازندهام ياد بهاء عشق بهاء لطفي كه من آوردهام در دعاهای سحر امید بر لطف تو دارم هرچه دارم هرچه هستم زندهام با مردهام نور از روی توگیرد جان دل افسردهام تا بگیرد دامنت روز قیامت این دل آزردهام باخیالت زندهام بزم خوشی گستردهام تا در آئی در کنارم مردهام پژمردهام اى بهاء جانم بقربانت زلطف تونمك بروردهام

من دوش در برم بها؛ صهبای باقی خوردمام من مست و مدهوش از رخش مخمور از بیدایشش او سرخوش و شاد از جمال من در میان کهکشان گفتا چه خواهی بندهام برگوی آواز دلت بشنو صدای راز من هم ماتم واسرار من ای مهر تو درمان من ای عشق تو ایمان من دورم زدیدار تو و، محجوب از این درگهم رحمى نما برحال من دستم بگير آرام كن گفتا که الطاف بهاء بگرفته دامن از کفت گفتا که دانی چیست آن معجون درمان غمت روی درگاه تو دارم چشم و دل سوی تو دارم شامگاهان دیده بر در سوی بر افلاک گردون جمله ذرات وجودم زندگی از سر بگیرد دل هوای شوق دیدارت نموده آرزویم اینچنین است چشم بردرگاه ایزد دارم و در نیمه شبها یا بها؛ چشمم بدر رویم به سوی آسمانها ازتوأم آرام جانم عشق و مستى از تو دارم

(ای بها؛ جانم بقربانت)

۲۰۰۱/۱۰/۵ سربیتون - انگلستان

# تحيّت الله ابهى ذكر اسم اعظم است

و تكبير الله ابهى در مقام تحيّت دلالت بر نفس مقدّس حضرت بهاء الله دارد. حضرت عبدالبهاء در مورد تحيّت الله آبهى ميفرمايند:

«تعیّت الله ابهی کوس ربوبیّت جمال احدّیت است که در قلب امکان تأثیر نماید» جمله الله ابهی به معنی اسم تفصیلی مانند الله اکبر تحیّت و نیز ذکر مفروض بهانی

مىباشد.

حضرت بهاءالله در وجوب گفتن ٩٥ مرتبه الله ايهي در هر روز ميفرمايند:

قد كتب لمن دان بالله الديّان ان يغسل في كل يوم يديه ثم وجهه و يقعد مقبلاً الى الله و يذكر خمساً و تسعين مرة الله ابهي كذلك حكم فاطر السماء اذا استوى على اعراش الاسماء بالعظمة والاقتداره (كتاب مستطاب اقدس بند ١٨ صفحه ١٨)

مضمون بیان مبارک آنکه؛

واجب شده است بر هر کسی که معتقد بخداوند جزا دهنده است اینکه بشوید دست و صورتش را و بطرف خدا رو به قبله بنشیند و ۹۵ مرتبه الله ابهی بگوید این یکی از احکام واجب پروردگار عالمیان است که خالق آسمانها است وقتی که بر عرشهای اسماء عظمت و بزرگی و اقتدار خود جالس شد.

پس بنابر تصریح آم آلکتاب دور بهائی بر هر فردی که بهائی باشد حکم گردیده که روزانه دست و صورت خود را به نیت نماز بشوید یعنی وضو بگیرد و در کمال خضوع و خشوع ۹۵ مرتبه ذکر الله ابهی را تلاوت نماید این حکم به جهت تزکیّه نفس و یاد آوری نام مقدّس حضرت بهاءالله میباشد. در ایام اشراق شمس جمال ابهی بعضی از مؤمنین درباره پارهای از احکام کتاب مستطاب اقدس سنوالاتی مینودند، جمال مبارک به جناب زین المقربین امر فرمودند که کلیه سئوالات را یکجا جمع آوری کرده بحضور مبارک بفرستد. جناب زین کلیه سئوالات را جمع نموده تقدیم کرد، یکجا جمع آوری کرده بحضور مبارک بفرستد. جناب زین کلیه سئوالات را جمع نموده تقدیم کرد، حضرت بهاءالله به یکایک پرسشها پاسخ فرمودند که در نتیجه آن سئوالات و جوابها بصورت رساله ای در این میارد.

اخیراً آن رساله که از متمّمات کتاب مستطاب اقدس محسوب است در طبع جدید آن کتاب منتشر گردیده.

يكى از سنوالات درباره همين ذكر الله ابهي است:

سئوال - با وضوى صلوة تلاوت ذكر ٩٥ مرتبه اسم اعظم جايز است يا نه؟

جواب- تجدید وضولازم نه ... (سنوال و جواب فقره ۷۷ صفحه ۶۵ کتاب مستطاب اقدس) در اینجا ملاحظه میگردد که جمالقدم ذکر الله انهی را مترادف با ذکر اسم اعظم یعثی نام مبارک خویش بیان فرموده اند که در حقیقت هر دو نشان از ذات مقدّس مظهر ظهور الهی دارد که واقف بر غوالم ابداع و عقول است و از حیث معنی یکی است.

همانطوری که از قبل اشاره شد ذکر تلاوت ۹۵ مرتبه الله ابهی در روز جزو احکام الهیست.

این حکم اخیراً از طرف بیت العدل اعظم الهی بر کلیّه احبای جهان مغروض گشته. معهد اعلی در پیام موّرخ ۲۸ دسامبر ۱۹۹۹ خطاب به احبای سراسر عالم متذکّر شده اند که اکتون زمان آن رسیده که یاران الهی احکام مربوط به نماز و روزه و تکرار ۹۵ مرتبه ذکر اللّه آبهی در هر روز که در کتاب مستطاب اقدس حکم است که مستطاب اقدس خام است که مرفتن وضو قبل از ذکر ۹۵ مرتبه الله ابهی در روز لازم است و اکتاب مستطاب اقدس صفحه ۱۳۸۷ مرفتن وضو قبل از ذکر ۹۵ مرتبه الله ابهی در روز لازم است و این عبد در تاریخ ۱۹۸۵/۶/۱۱ در مورد اذکار فائته سئوال نمودم بیت العدل اعظم در پاسخ سئوال من مرقوم فرمودند که:

محکم ذکر الله آبهی در هر روز ۹۵ مرتبه در کتاب الهی تنصیص گشته ولی نصی در خصوص امکان جبران اذکار فائِته در آنار مبار که زیارت نشدهه (مرقومه موّرخ ۱۶ جون ۱۸۸۵)

ایادی عزیز امرالله جناب فیضی در جزوهای که بانگلیسی در هندوستان در مورد اسم اعظم نوشته اند مشتقات آن را که الله ابهی و یا بهاء الابهی است به تفصیل شرح داده اند و نیز درباره سایر القاب جمالقدم مشروحاً توضیح داده ذکر اسم اعظم و سایر اذکار و عناوین در کوچه و بازار ممنوع است. این امر در بین مسلمین رواج داشت چنانچه این اذکار را با صدای بلند در کوچه و بازار میخواندند و از مردم پول می گرفتند. البتّه باید توجه داشت که این گونه اذکار آنهم با صدای بلند در ملاء عام جزو احکام دیانت نبوده. حضرت بهاءالله به جهت تقدیس و تکریم این نام مقدّس این رویه را منسوخ فرمودند.

جمالقدم در کتاب مستطاب اقدًس در این باره چنین میغرمایند:

مليس لاحد ان يحرك لسانه امام الناس اذيمشي في الطرق والاسواد بل ينبغي لمن اراد الذكر آن يذكر في مقام بني لذكر الله او في بيته هذا اقرب بالخلوص و التقوى كذلك اشرقت شمس الحكم من افق البيان طوبي للعاملين... (كتاب مستطاب اقدس آيه ١٠٨ صفحه ١٠٥٪)

مضمون بیان مبارک آنکه،

هیچکس حقّ ندارد که در کوچه و بازار جلوی مردم لب به تذکار بجنباند، اگر کسی خواست

که بذکر الهی مشغول شود و از این راه تقرب جوید باید در محلی که برای این منظور ساخته شده (مشارق الاذکار) شرکت جوید و یا در منازل خود با خدای خویش به راز و نیاز بپردازد. این امر به خلوص و تقوی نزدیکتر است. این چنین امر کرده شمس حکمت و بیان خوشا بحال کسانی که آن را عمل می کنند.

> شاعر شيرئن گفتار جناب ورقا چه خوش سروده: الله آبهی

الله اكبر الله ابهى الله انور الله ابهى الله ابدع الله امنع الله اطهر الله ابهى

با جذبه روح با سور سبوح

اى گوش بشنو صوت هوهو

كنز مُفخّم رمز مُنمنم

كنز مُفخّم رمز مُنمنم

حان مجسّم روح مُكرم

تا چند جويم تا چند گويم

وقا بگو باز در گلشن راز

با رَنَ مَزْمَر الله ابهى

با رَنَ مَزْمَر الله ابهى

در دوران اقامت جمال ابهی در ادرنه تعیّت اللّه اکبر به تحیّت اللّه ابهی مبدل گشت و نخستین کسی که در ایران متداول نمود جناب ملا محمّد فروغی یکی از مدافعین قلعه شیخ طبرسی بود.

حضرت ولّی محبوب امرالله در این باره میفرمایند:

در همان اوقات بود که تحیّت الله اکبر به تحیّت الله ابهی تبدیل شده و تکبیر جدید دفعة واحدة بین دوستان ایران و یاران ارض سرّ معمول گردید. اولیّن نفسی که بنابر تذکّرُ نبیل ذکر الله ابهی را در مهد امرالله بلند نمود جناب ملا محمّد فروغی یکی از مدافعین قلعه شیخ طبرسی بود» (کتاب قرن بدیع صفحه ۲۵۶)

اينك بشرح داستان شيريني درباره الله أبهي مي پردازد:

جناب میرزا محمود فروغی پسر جناب محمّد فروغی که از جمله احباب سرشناس و معروف امر بود در سفر اوّل خود به عشق آباد که برای دیدار احبّا رفته بود روزی در جلسه مشرق الاذکار عشق آباد شرکت داشت. در آن حقله نورانی پس از تلاوت دعا و مناجات و قرانت الواح چون نامهای از احبای آمریکا رسیده بود ناظم جلسه از جناب فروغی اجازه گرفت که آن را برای دوستان بخواند، وقتی بدینجا رسید که احبای آمریکا با نهایت شوق تکبیر خود را به احبای عشق آباد ضمن ذکر اللّه ابهی تقدیم میکنند جناب فروغی که در طبقه فوقانی جالس بودند یک مرتبه از

جا برخاستند و به ناظم گفتند مگر احبای آمریکا بشما تحیّت اللّه ابهی نفرستادند؟ همگی بهاخیزید تا به آنها جواب بدهیم. همه شرکت کنندگان در آن جلسه روحانی فوراً بها خاستند و با صدای بلند که تا مسافتهای دور شنیده میشد فریاد اللّه ابهی بلند نمودند. بدین طریق جواب تحیّت احبای آمریکا داده شد.

جمالمبارک خطاب به جناب سمندر قزوینی مربوط به برادرش جناب نبیل این نبیل میفرمایند:

مشهد باستقامه لسان الله ابهی» این بیان بافتخار کسی نازل گشته که مورد عنایت و محبت خاص جمالقدم بوده و الواح کثیری باغزازش از قلم اعلی عزّ صدور یافته. در این لوح حضرت بهاءالله تحیّت الله ابهی را با نام مبارک خویش یکی دانسته آن را رمزی از اسم اعظم میدانند.

حضرت عبدالبهاء در مورد ورود به جلسات امری میفرمایند: «در حین تلاوت مناجات و ترتیل آیات بایدمجلس در نهایت سکون و قرار باشد و تکبیر را حین ورود در اثناء ترتیل آیات باید در قلب گفت»

و همچنین در لوح اسم الله درباره تحیّت میغرمایند:

این چهار تحیّت (الله اکبر و الله اعظم تحیّت و جوابش بین رجال، الله ابهی و الله اجمل تحیّت و جوابش بین رجال، الله ابهی و الله اجمل تحیّت و جوابش بین نساء) از حضرت اعلی روحی له الفداه است و مقصد از هر چهار جمالقدم روحی لاحبائه الفداء است، نه دون حضرتش و اجراء هر چهار جائز و نصّ مانع از تلفّظ یکی از آنها موجود نه: پس اگر نفسی هر یک را تلفّظ نماید از دین الله خارج نگردد و مورد لوم و طعن و دُم و قدح نشود و تعرّض و تحقیر جائز نه و اعتراض نباید نمود چه که هر چهار تحیّت در کتاب الهی وارد، ولی الیوم بانگ ملا اعلی الله ابهی است و روح این عبد از این نداء مهتّز. هر چند مقصود از الله اعظم نیز جمالقدم روحی لاحبائه الفداء است چه که اوست اسم اعظم و نیّر اعظم و ظهور اعظم ولی این تحیّت الله ابهی گوس ربوبیّت جمال احدیّت است که در قلب امکان تأثیر نماید،

(امر و خلق جلد ٣ صفحه ٧٤)

حال که به تصریح حضرت عبدالبهاء مقصود از ذکر تحیّت اللّه ابهی حضرت بهاءاللّه میباشد شایسته است که چندی از آیات کتاب مستطاب بیان و قرآن کریم و برخی از احادیث معتبر اسلامی شاهد آوریم.

کتاب مستطاب بیان مشحون از اشارات صریحه بنام مبارک حضرت بهاءالله دارد در آن حِفر کریم ۳۱۲ مرتبه تکرار عنوان (مَن یَظهرهُ اللّه) شده و اسم مقدّس حضرت بهاءاللّه چند بار آمده است از آن جمله:

#### ١- ظهور الله در هر ظهور كه مراد از مشيّت اوليّه باشد بهاء الله بوده و هست،

(بيان باب ۱۵ واحد ۳ صفحه ۹۸)

۲- طوبی لمن ینظر الی نظم بهاء الله ویشکر به...ه (بیان باب ۱۶ واحد ۳ صفحه ۱۰۱) در آثار حضرت نقطه اولی ذکر مقامات اسم اعظم به تصریح بیان شده و حضرت عبدالبهاء نام حضرت بهاء الله را انحصاراً مختص جمالمبارک معین فرموده اند و اطلاق این نام را بر افراد ممنوع داشته اند.

حضرت نقطه اوّلي در كتاب بيان اشاره بهمين اسماء ميغرمايند

وبهترین اسماء اسمی است که منسوب الی الله شود مثل بهاء الله، یا جلال الله، یا جمال الله، یا جمال الله، یا جودالله...ه (بیان باب ۴ واحد ۵ صفحه ۱۵۴)

و نيز در باب ۴ از واحد ۵ صفحه ۱۵۷ نيز اشاره بنام حضرت بهاءالله ميفرمايند.

اسم حضرت بهاءاللّه دُر (باب معانی و لاسماء و انشقاقها) در (کتاب توحید) نیز ذکر شده و آن حدیثی است از حضرت امام جعفر صادق علیه السّلام که حضرت عبدالبهاء آن را در تفسیر بسماللّه الرحمن الرحیم تصدیق فرمودهاند»

«عن عبدالله بن سنان قال: سألت ابا عبدالله عليه السلام عن تفسير بسمالله الرحمن الرحيم قال: الباء بهاءالله و السين سناء الله و الميم مجدالله....

این حدیث در تفسیر صافی ملاً محسن فیض کاشانی نقل از سایر کتب شیعه نیز آمده است. حضرت ربّ اعلی تفسیر نسبتاً مفصلی در این باب در شیراز نازل فرمودهاند و در آن تفسیر مقدّس خود را مصداق «باء» شمرده و میفرمایند مراد از حرف «سین» اول من آمن بآن حضرت جناب ملاحسین بشروئی که «حقیقت محمّدیه» است و حرف «میم» را «حقیقت العَلوَیه» ذکر می کنند که مقصود جناب ملاعلی بسطامی حرف ثانی مؤمن به آن حضرت میباشد.

(کتاب بیان باب ۲ واحد۱- باب ۳ واحد۱)

شاعر در وصف این چهار تکبیر گفته:

من هماندم که وضو ساختم از چشمه عشق چهار تکبیر زدم یکسره بر هر چه که هست

حضرت نقطه اوّلی درباره این حکم و نحوه استفاده از این تکبیرات در کتاب بیان میفرمایند؛

وفي حكم التسليم بان لسليمن الرجال بالله الكبر و يجيبن بالله اعظم و النساء يسليمن بالله ايهي و يجيبن بالله اجمل، ملخص اين باب آنكه جوهر كلّ قرآن در مظهر تكبير ظاهر و خداوند عالم آن را نازل بفناء بيان نموده و آن اوّل شجره است كه تكبير گفت خدا را در ملكوت و سماوات و ارض و مابینهما و خداوند جواب نازل فرمود که آنچه طیران کردهای اعظم تر است کبریائی آن که توانی وصف کرد یا ذکر نمود و از این سر مُحتُوی امر شد در بیان سلام به تکبیر بر خدا و جواب به ذکر تعظیم او گردد و همچنین در اولواله دائر بالله آبهی و در جواب بالله اجمل کلّ ملاقات کنند یکدیگر را و ثمر، آن آنکه لفلّ در یوم ظهور من یظهره الله توانند که افرار کنند که بعد از خداوند اوست لایق تقمص اکبریّت و اعظمیّت و اجملیّت در ابداع از اینکه وصف کرده نشود و نعت کرده نشود و ثناء کرده نشود و ثناء در ده نشود و ثناء می حقیقت نمود.

(کتاب بیان باب ۵ واحد ۶ صفعه ۱۹۶٫

جناب میرزا علیمحمد ورقا شاعر شهیر بهائی در وصف الله آبهی چنین سروده: الله ابهی

ذکر نهانم الله ابهی گوید زبانم الله ابهی باشد بیانم الله ابهی دانی که دانم الله ابهی هر گه که خوانم الله ابهی تا میتوانم الله ابهی قلب و لسانم الله ابهی نوشد روانم الله ابهی گوید که جانم الله ابهی ورد عیانم الله ابهی تا هست ممکن واجب شمارم بر اهل تدقیق از روی تحقیق پرسی دمادم از اسم اعظم گیتی شود طور از لمعه نور گویم باجهار با اهل اسرار سّرا دمادم گویند با هم شاید زجامت از ذکر نامت قدسانی نور با جذبه شور

در صلات میت و صلات مولود نیز تحیت الله ابهی آمده است

همه میدانند که حضرت باب در کتاب بیان فارسی باب ۱۱ واحد پنج صلات میّت نازل فرمودند که عیناً به تصویب جمال مبارک رسیده و آن عبارت از شش مرتبه تکبیر الله ابهی است که باید بعد از اداء هر تکبیر یکی از آن شش آیه را که مخصوص این صلات نازل گشته ۱۹ بار تکرار گردد و نیز صلاتی مخصوص نوزاد نازل شده که در وقت تولّد بچه باید سه مرتبه آن آیه را در گوش راست او تلاوت نمود. آن صلات نیز پنج تکبیر الله آبهی دارد که بعد از اداء هر تکبیر خوانده شود. حضرت عبدالبهاء درباره تحیّت الله آبهی میفرمایند:

های ثابت بر میثاق دو قطعه منشور ثبوت و رسوخ ممهور رسید وبه عین رأفت ملحوظ افتاد... این چهار تحیّت را حضرت اعلی روحی له الفداء قرار فرمودند و از این تحیّات اربعه مقصود جمال قدم و اسم اعظم روحی له الفدا است چه که اوست اسم اعظم و نیّر اعظم و ظهور اعظم و هیچ یک در شریعت الله منسوخ نه ولی در ایام مبارک شیمه موحدّین و صفت مغلصین الله ابهی بود و آنچه در ایّام مبارک جاری تا یوم بعث جدید باقی تغییر و تبدیلی نه چون الله ابهی سمّت موحدّین بود لهذا باید تحیّت الله ابهی باشد و از این گذشته منتهی آرزوی این عبد این است که جمیع اذکار و اور اد اسم مبارک باشد و چون ندای الله ابهی شنوم روحم مُهتّز گردد و جانم مُستبشر شود فوراً ندا بر آرم، این مطرب از کجاست که بر گفت نام دوسته

(ماخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۲ صفحه ۱۴۳)

و نیز در لوح اسم اللّه میفرمایند:

ه ای بنده عزیز جمال ابهی آنچه مرقوم نموده بودی ملاحظه گردید. در خصوص تکبیر در صلات میّت مرقوم نموده بودید هر چند در لغت تکبیر به معنی الله اکبر گفتن است ولی در عُرف اهل بهاء به معنی تحیّت است و تحیّت اهل بهاء الله ابهی است،

(گنجینه حدود و احکام صفحه ۱۴۰)

منشی مبارک حضرت ولی مقدّس و محبوب امرالله از قِبَلِ مبارک در توقیع موّرخ ۱۲ جون ۱۹۵۱ در مورد این تحیّت چنین میفرمایند:

ه احبّا مختارند در صورت تمایل به یکدیگر تحیّت الله ابهی بگویند، ولی باید توجّه داشته باشند که این امر در نظر اهل غرب نامانوس جلوه میکند. ما باید متمسّک به تعالیم الهی باشیم ولی باید در انظار دیگران این رسوم طبیعی و خیلی ساده جلوه کنده

(ترجمه نگارنده) (نور هدایت صفحه ۲۱۲)

در یادداشتهای کتاب مستطاب اقدیس مذکور است که:

ه عبارت الله ابهی یکی از شئون اسم اعظم است. مشتقات کلمه بها عنز اسم اعظم محسوب میشود. حضرت ولّی امرالله در توقیعی که حسب الامر مبارک صادر گشته فرموده اند که نام بهاءالله اسم اعظم است و عبارات یا بهاءالابهی در مقام استفائه و الله آبهی در مقام تحیّت هر دو بر نفس مقدّس حضرت بهاءالله دلالت دارد. معنی و مقصود از اسم اعظم آن است که جمال قدم به آجل و اعظم اسماء الهی مبعوث گشته اند، یعنی مقام آن حضرت مقام مظهر کلی الهی است. تحیّت الله ابهی در زمان سرگونی جمال مبارک در ادر نه متداول شده (کتاب مستطاب اقدس صفحه ۱۲۶)

در کتاب خاطرات ۹ ساله عکّا تالیف جناب دکتر پُونس خان افروخته در صفحه ۱۲۴ درباره اللّه ابهی و اللّه اعظم چنین مذکور شده که در سالهائی که فتنه انگیزان و ناقضین عهد و میثاق منتظر بازار آشفته میگشتند تا از هر حرفی آشویی برپا نمایند و از هر کلامی پیرایهای عجیب و غریب بسازند یکی از اماء ایران بنام فائزه خانم که از ارض اقدس مراجعت کرده بود در جلسهای بیان داشت که حضرت عبدالبها با میفر مایند امروز روز خمودت و جمودت نیست امروز روز اعظم و هنگام ذکر الله اعظم است. این کلمه که بگوش منافقین رسید بلوائی برپا نمودند و هنگامهای بلند کردند که طرفداران غصن اعظم اسم بها برا از بین بردهاند فردا امر بها برا نیز محو میکنند در مقابل این عده تعداد احبائی که تند رو بودند این تکبیر را مقدّم بر تحیّت الله ابهی شمردند و بکار بردند لذا در بین احباب مشاجره و مکالمه در گرفت که کدام یک را باید تلاوت نمود.

برخی از دوستان شکایت بحضور حضرت عبدالبها؛ بردند و حقیقت امر را جویا گشتند.

هیکل میثاق در جواب فرمودند که در ایام مبارک حضرت نقطه اوّلی تکبیرات اربعه بود (الله ابهی،
الله اعظم، الله اجمل، الله اکبر) و در ایام حضرت بها؛ الله به مناسبت اسم اعظم، تکبیر الله ابهی
معمول شد. ثابتین بر عهد و میثاق حضرت عبدالبها؛ علی غم منافقین گفتند حال که زمان طلوع
شمس جمال غصن اعظم است الله اعظم انسب و اوّلی است. خلاصه اختلاف شدّت یافت و
مشاجرات بحد اعلی خود رسید تا اینکه طرفین راضی شدند که متفّقاً از حضرت عبدالبها؛ استدعا
و رجا نمایند تا تکلیف را معین فرمایند و یکی از آن دو تکبیر را صراحتاً تصدیق نمایند هیکل
اظهر جواب صریح در تصریح الله ابهی صادر نمودند. بدین نحو ناقضین منکوب و مأبوس شدند و
از لجاجت دست کشیدند.

چنانچه قبلاً مذکور گشت نام من یظهره اللّه (حضرت بهاءاللّه) بیش از ۲۰۰ موضع در بیان عربی و ۳۰۰ موضع در بیان فارسی آمده است.

جناب نعیم سدهی در وصف حضرت بهاءالله چنین سروده.

گاه گفتم نهان بهاءالله گه به نام و نشان بهاءالله هست در هر زمان بهاء الله بوده اندر جهان بهاء الله بر تو و دوستان بهاءالله داده نظم بیان بهاءالله همچو حور جنان بهاءالله مثلاً شد فلان بهاء الله کل به نزد بهاء ادلاء شیی گاه گفتم عیان بهاءالله گاه گفتم صریح و گه تلویح گاه گفتم مشیّت اولی گاه گفتم که اسم من یظهر گاه گفتم که ای بهاء خدا گاه گفتم خوش آنکه می بیند گاه گفتم نموده تولیدم گاه گفتم عیان بطور مثل چه مرایا چه ادله چه حَی

### اسم اعظم از نظر شعرا و عرفا

حضرت نقطه اوّلی به جناب ملاحسین بشروئی میفرمایند:

«روح القدّس گاهی به زبان شعرا ناطق میگردد و مطالبی به لسان آنها جاری میسازد که غالباً خود آنها مقصود اصلی و منظور واقعی را نمی دانند.»

(ماخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۲ صفحه ۱۰۸)

شعرا و ادبا در حال شوریدگی با سرودن اشعار و بیان اسرار ضمیر خود مطالب و حقایقی را به نظم می آورند و از قریحه خداداد خویش مواضیع مختلفی را در نهایت حکمت و ادب عرضه میکنند که از گرامی ترین و ارزنده ترین صور مختلف کمال و ذوق سرشار آنان و از لطافت طبع روانشان حکایت دارد.

در مشرق زمین چنین شاعرانی در حال شیفتگی و شوق بسرودن اشعار در وصف پیامبران الهی و برگزیدگان رحمانی سرودهاند که اغلب عارف به معانی آن آنالی لا لا و دُراری شاهوار نبودهاند. بلکه بغرموده حضرت عبدالبها؛ رائحهای به مشامشان رسیده و مطالبی سرودهند. در اسلام حدیثی است که میغرماید:

«ان الله كنوزا تحت الغرش مفاتيحها السنة الشُعراء» در واقع بايد گفت كه اينگونه شعرا افرادى عارف و مردمانى سخن سرا و سخن گويانى پر ارزش و ارجمند بودهاند. كه توانستهاند چنين فصيح و بليغ در نهايت روانى مقاصد خود را بيان نمايند. اين استادان شعر و هنر كلامشان گيرا است چه كه از لسانشان چنان نظم و شعرى خلق ميگردد.

برخی از شعرا در اندرزگوئی و مواعظه و نقل حکایات و آمثله نامورانی بیهمتا و شاعرانی یکتا و بینظیر بودهاند که فصاحت و بلاغت و امتزاج عشق و دلدادگی را با استادی بهم در آمیخته کلامی موزون و بیانی مملّو از تشبیهات و استعارات ارزانی داشتهاند. از آن جمله شاعر صوفی و عارف فاضل مولانا جلال آلدین رومی، حافظ شیرازی (لسان الغیب)، مُشرف آلدین سعدی سخن سرای نامدار شاه نعمت اللّه ولی عارف و صوفی دوران، شیخ بهائی فقیه و ادیب معروف عصر صغوی، فردوسی حماسه سرای یکتا، عطار نیشابوری و خیام و ... همه میدانند که اوّلین آثار ادبی جهان در ازمنه قدیم به شعر بوده و قرنها این امر در میان مردم از نسلی به نسل دیگر ادامه داشته است. بطور خلاصه نقل وقایع بزبانی ساده در قالب شعر گفته میشد و سرودهای مذهبی و حماسههای جنگی برای حفظ و بخاطر آسان بودن آن راحت در ذهن مردم کوچه و بازار نقش حماسههای جنگی برای حفظ و بخاطر آسان بودن آن راحت در ذهن مردم کوچه و بازار نقش

میبست و موجب سرور و نشاط میگشت. در ایران زمین از دیرباز نقّالان در قهوهخانهها نفش بزرگی ایفا مینمودند.

در آن ایام نقل روایات و شنیدن داستانهای حماسه آفرین طرفداران زیادی داشت و مردم را به قهوه خانهها میکشید و طّی شبهای متوالی ادامه داشت. این محلها غالباً میعادگاه شعرا و اهل دل بود که دور هم جمع میشدند و اشعار خود را برای یکدیگر میخواندند. اشعار فردوسی طوسی ریتمهای رزمی مشخّص و متمایزی داشت که مورد علاقه اکثر آنان بود و این همان چیزی بود که در ورزشگاههای باستانی توسط مرشد خوانده میشد و سبب تحرّک و سرور ورزشکاران میگردید. اینگونه حالت رزمی اشعار او در میدانها نبرد سبب شور و هیجان میگشت و سربازان را به جنگیدن با دشمن برمی انگیخت.

در عین حال سرودهای مذهبی ریشه کهنسالی در آثار ادبی ملّتها دارد از این روسینه به سینه سپرده و حفظ میگردد و دهان به دهان به نسلهای آینده منتقل میشد. از آن جمله سرودهای مذهبی وادی هندیان است که اولیّن سرود هنگامی سروده شد که آن قوم در ساحل رود گنگا فرود آمدند و آن اراضی را تدریجاً آباد کردند. سرودهای گاهان زردشت در ایام ۵ روز به آخر سال مانده با جشن و سرور خوانده میشد و روز آخر که روز نوروز بود به نام اهورا مزدا به پای کوبی و خوشی میپرداختند. پیروان فرق مختلف آئین زردشتی از جمله زروانیان، مانویان مزدکیان، شهنشاهیان و باستانیان نیز از این روش مستثنی نبودند.

حماسه های آثار هومر، فردوسی و رودکی هنوز پس از قرنها اصالت و شایستگی خود را حفظ نموده برای عاشقان و شیفتگان آنها جالب و اساس فرهنگ آنان بشمار میرود. در بین ایرانیان اشعار سعدی و حافظ اگر چه آن حالت را ندارد ولی ورد زبان مردم کوچه و بازار است بقول یکی از ادبا هر کجا که نویسندگان برای بیان احساسات خود در میمانند به شعر متوسّل میگردند.

یمی اراد به عر دیا ده ویسند دان برای بیان احساسات خود در می مانند به شعر منوسل میدردند.

یکی از دانشمندان و محققین بهائی درباره شعرا میگوید که شعرای بزرگ سرمایه های فکری و نبوغ جبلی خود را بصورت شعر به جهانیان عرضه میدارند. آنان لطیف ترین طرز بیان را در غالب نظم در آورده به کمک اندیشه های لطیف خویش که در محفظه فکر خود می پرورانند مناظر دلربا و دقایق پر بها و می آفرینند و شاهکارهای ادبی خلق می نمایند که سالها از گزند خوادث دوران محفوظ و مصون میماند و گذشت زمان هیچ خللی بر آن وارد نمی سازد. اشعار رزمی و بزمی شعرا با کلمات موزون و منظوم یک دنیا معنی را در قالب الفاظ می گنجانند که شور و گذاز و هزاران مواضیع بدیع را جلوه میدهد که زبان احساسات نوع بشر است. دیوان آنان مملو از نغمات شاعرانه و الها م بدیع را جلوه میدهد که زبان احساسات نوع بشر است. دیوان آنان مملو از نغمات شاعرانه و الها م بخش است که روح آدمی را تعالی می بخشد و بعالم محسوسات می برد برخی از این شعرا و عرفا به بخش است که روح آدمی را تعالی می بخشد و بعالم محسوسات می برد برخی از این شعرا و عرفا به

حقیقت اسم اعظم پیبردند و از سر مکنون آن آگاه شدند منجمله محمّد بن حسین بن عبدالصمد جبل عاملی بود که در سال ۱۵۴۶ میلادی در بعلیک لبنان بدنیا آمد. او ادّعا کرد که مقصود از اسم اعظم را یافته. این عالم روحانی و فیلسوف عرب در اواخر قرن ۱۶ پس از کشف این معّما لقب خود را بهانی گذاشت و بنام شیخ بهائی معروف گردید. او در زمان شاه عباس کبیر و مقارن با ملکه الیزایت اوّل در سنین جوانی از لبنان که موطن اصلیش بود به ایران سفر کرد و به اصفهان که مقر ملطنت و پایتخت ایران بود وارد شد و به تحصیل علوم پرداخت. تا آنکه در اندک زمانی در همه فنون ماهر و در دربار پادشاهی به مقامات عالیه رسد. شیخ بهائی از بزرگترین فقهاء و ادبای معروف عصر صفوی است. درباره او میگویند که بدون شک پی به مقام والای «بهاء» برده بود که نام خود را شیخ بهائی گذاشت. او در سال ۱۶۲۱ میلادی در اصفهان در گذشت و مدفنش در مشهد قرب مسجد گوهرشاد است. او در یکی از اشعارش میگوید که:

۱۰ اسم اعظم بر مردم مجهول است امّا در میان تمام اسماء خدا رتبه اوّل و اعظم را حائز میباشده شیخ بهائی با مقایسه دعای سحر ماه رمضان در یافت که تنها نام «بهاء» مخصوص این دعا است و در سایر دعاها وجود ندارد بهمین مناسبت در شعر خود باین دعا اشاره نموده:

اسم اعظم چون کسی نشناسدش سروری بر کل اسماء بایدش

یکی دیگر از آن شعرانعمت الله بن عبدالله ملقب به نورالدّین و معروف به شاه نعمت الله است او از اقطاب مهم صوفیه و از اعاظم عرفای قرن هشتم هجری و مؤسس فرقه نعمت اللّهی میباشد.

او به سال ۷۳۰ در فارس متولّد گردید و مدت ۷ سال در مکّه معظّمه به تحصیل پرداخت و سالها در یزد، هرات و قندهار به ریاضت مشغول شد و ۲۵ سال آخر عمر خود را در ماهان کرمان گذراند و در ۱۰۰ سالگی در همانجا وفات یافت.

هر چند که دیوانش ۱۴هزار بیت دارد ولی شهرتش در تصوّفش میباشد. شاه نعمتالله در یک از اشعارش به صراحت ظهور حضرت باب و سال ۱۲۶۰ را پیشگونی میکند و سلطنت ۴۰ ساله حضرت بهاءالله (۱۲۶۹-۱۳۰۹) و سپس به جانشینی حضرت عبدالبهاء اشاره کرده در غالب اشعارش از حروف آبجد استفاده نموده است در اشعار زیر بنام حضرت بهاءالله بحروف و اعداد ایشان را مظهر ظهور الهی میداند

این هفت حرف نام آن شاه منست آن شاه مراد مظهر الله منست مجموع دویست و سی و هشت بشمارش تا دریابی که نام دلخواه منست مجموع حروف هفتگانه مذکور در اشعارش بحروف أبجد عبار تست از حسینعلی نام مبارک

حضرت بهاءالله.

جلال آلدین معمد بن بها آلدین حسین خطیبی بلخی معروف به مولانا جلال الدین رومی یکی دیگر از اعاظم حکماء و عرفا و بزرگترین شعرای ایران است که بیش از هر شاعر دیگری در آثار مقدّسه باو اشاره گشته است پدرش حسین بن احمد خطیبی از افاضل روزگار و علاّمه زمان بود. کتاب مثنوی مولوی بیست و شش هزار بیت و کلیّات شمس تبریزی قریب پنجاه هزار بیت عرفانی دارد که آنینه تمام نمای شور و ذوق و جذبه این نادره زمان میباشد مثنوی مولوی که در مدت ۱۰ سال آخر عمرش تحریر شده در شش کتاب بصورت حکایت با نتایج اخلاقی و عرفانی است. استاد بدیع الله فروزانفر استاد دانشگاه طهران در شرح حال مولانا مینویسد که احمد افلاکی در عنوان او لفظ (سرالله اعظم) بکار برده ولی در متون کتاب حتی در دیوان شمس اشاره ای باین موضوع نشده. در آثار بهانی به ایبات مولوی بیش از هر شاعر دیگر استشهاد گشته و برخی از آنها نیز تشریح و تقسیر گردیده همان بس که اشعارش زینت بخش الواح جمال مبارک و حضرت عبدالبهاء گشته. مولوی میگوید:

ما بها؛ و خون بها؛ را یافتیم جانب جان باختن بشتافتیم این شعر اشاره به حدیث قدسی است که میغرمایند:

«من طلبني وجدني ومن وجدني عرفني و من عرفني عشقني و...»

شمس الدین محمّد بن بهاءاَلدین شیرازی متخلّص به حافظ و مشهور به لسان الغیب از بزرگترین شعرای ایران و غزل سرای ناموریست که در بین ایرانیان مقام مخصوص دارد و از دیوانش تفاول میکنند. غزلیاتش جداآب روان و شورانگیز است. جمال مبارک برخی از غزلیّاتش را شرح دادهاند و حضرت عبدالبهاء در لوحی درباره این بیت

ای صبا گریگذری بر ساحل رود آرس بوسه زن بر خاک آن وادی و مشکین کن نفس میفرمایند:

مدر زمان اخیر حضرت اعلی روحی فداه به چهریق سرگون و در آنجا مسجون گشتند حافظ شیرازی رائحه ای به مشامش رسید و این غزل را گفت. (مکاتیب جلد ۳ صفحه ۲۰۲)

داستان سغر ملا حسین بحضور حضرت باب و صعود به بام قلعه که رود اُرَس نمایان بود و خطاب آن حضرت به او که فرعودند این همان رود و ساحل است که حافظ در شعر خود بدان اشاره گرده در تاریخ نبیل زرندی ثبت است در آن روز حضرت باب به جناب ملاحسین بشروئی فرمودند: دروح القدّس گاهی به زبان شعراناطق میگردد و مطالبی به لسان آن جاری میسازد که غالباً

خود آنها مقصود اصلی و منظور واقعی را نمی دانند. این شعر هم از آن جمله است که روح الامین به

سي يها منا منا منا المنا منا المنا منا المنا منا المنا المنا

لسان شاعر جاری ساخته.

ترسم که آشوب لبش برهم زند بغداد را شيراز پرغوغا شود شكرلبي پيدا شود

(بعد فرمودند) معنى حقيقي اين شعر هنوز مخفي و مستور است و در سنه بعد حين واقع و أشكار خواهد شد بعد اين حديث معروف را بيان فرمودند «ان الله كنوزاً تحت العرش مفاتيعها (مآخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۲ صفحه ۱۰۸) السنة الشعراءه

حافظ میگوید بشارت باد که قدرت اسم اعظم دست همه خاننین و متجاوزین را از کشور ایران کوتاه میکند.

حضرت عبدالبها؛ در لوح جناب مُحْرم ساكن گنجه ميفرمايند؛

واى مُحرم محرم حافظ شيرازى ميگويدببين حلال مُحرم بخواه ساغر راح كه ماه امن وامان است و سال صلح و صفا

مقابل شب قدر است و روز استفتاح عزيز دار زمان وصال را كاندم زیرا که ۲ روز از بدایت این ماه ۲ مولد مبارک است. ملاحظه کن که چگونه خدا از لسان او (مآخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۲ صفحه ۲۱۹) **جاری نموده است**،

عراق و فارس گرفتی به شعر خود حافظ بیا که نوبت بغداد و وقت تبریز است و نیز در مجله پیام بهائی شماره ۲۸۷ صفحه ۶۲ چنن مذکور است که زمانی که مسافرخانه مقام اعلى تكميل وتقديم حضرت عبدالبهاء گرديد هيكل مبارك با مسرّت وافر به بائي مسافرخانه آقا میرزا جعفر رحمانی شیرازی نظر فرمودند و این دو بیت از غزل حافظ را خواندند

خوشا شیراز و وضع بی مثالش خداوند نگهدار از زوالش میان جعفر آباد و مصّلی عبیر آمیز می آید شمالش

و اضافه فرمودند که گوئی حافظ ملهم بوده و این شعر را برای امروز گفته چون ساختمان مسافرخانه آقا میرزا جعفر شیرازی در کنار مُصّلی (مقام مقدّس اعلی) واقع است و این هوای لطيف دريا هم معرف آن شعر است.

مشرف آلدین بن مصلح آلدین سعدی از نامور ترین ادبای زبان فارسی است در آیام جوانی به سیر و سیاحت رفت و به کشورهای شام، حجار، عراق مسافرت نمود. سعدی نه تنها یکی از ارجمندترین سخن سرایان ایران است بلکه از سخن گویان ملل دیگر کسانی که با سعدی برابری كنند بسيار محدودند.

او در فصاحت کلام و بلاغت بیان طبعی روان دارد و در اندرزگوئی و مواعظه و نقل حکایت آموزنده از دیگر شعرا پیشی گرفته. ابیات سعدی در آثار طلعات مقدّسه به کرآت و مرآت اشاره شده و زینت بخش الواح گردیده بیت مشهور او:

دوست نزدیکتر از من به من است

وین عجب بین که من از او دورم

حضرت بهاء الله درباره اين بيت ميفرمايند:

مقصود شاعر از این بیت... ترجمه آیه مبارکه بوده که میفرماید، و نعن اقرب الیه من حبل الورید و فیالحقیقه به لسان پارسی خوب ذکر نموده و در این حین از خمر رحمت ربّ العالمین شارب چه که از لسان قدم ذکرش جاری شد...»

(مآخذ اشعار در آثار بهائی جلد ۳ صفعه ۲۲۶)

شعرای بهانی جملگی اشعاری نفز و شور آنگیز در وصف جمال اقدس ابهی سروده آند که مجموعه هانی گران بها، و پر ارزش بر غنای کتب امری افزوده گشته که در این مقام از تنی چند از شاعران متأخّر و معاصر یاد میشود شاعر شهیر که در فنّ خود بی نظیر و در میدان تبلیغ صاحب اعجاز کثیر است نام مبارکش محمّد و متخلّص به نعیم در قریه فروشان از توابع اصفهان دیده به جهان گشود و از بدایت صباوت بسرودن اشعار پرداخت الواح بی شماری از کلک گهربار جمال مبارک و خامه عنبر افشان حضرت عبدالبها، با عزازش نازل گشته. در اینجا چند بیت از چند مبارش از کتاب گلزار نعیم یادداشت میگردد.

عرش مُبَهّی زبهاریها؛ شمس مُجلّیز جُلاءِ بهاءِ هائله بشری به لقاء بهاء چرخ مُعَلّی ز عَلاء بهاء

(گلزار نعیم صفحه ۱۲۴)

#### و نيز سروده:

مطلع ذات كبريا است بها؛ نيك اگر بنگرى به كلّ كتب آنچه ذكر لقا است در قرآن معنى آيت و اشرقت ال

مظهر آیت لقا است بهاء مقصد کلّ انبیاء است بهاء زابتدا تا بانتها است بهاء آرض مِن نور ربّها است بهاء

(گلزار نعیم صفحه ۸۶)

#### هوالبهى الايهي

منبعث انبیاء بهاشت بها داد لاتقربا بهاست بها مظهر کبریاء بهاست بها آنکه فرمان به آدم و حوّا جانکم آمرنا بهاست بها برخلیل خدابهاست بها گفت آلق آلعصابهاست بها مانده آزسما؛ بهاست بها به شدید آلقوی بهاست بها از برای ندا بهاست بها آلف و یا؛ اوّل و آخر

آنکه بهر نجات گفت بنوح نار نمرود آنکه گلشن ساخت نزد فرعون آنکه با موسی آنکه بهر مسیح نازل کرد آنکه تائید مصطفی فرمود آنکه مبعوث کردقائم را اوست او ذات واحد قادر

(گلزار نعیم صفحه ۲۴۳)

دیگر از شعرای نامدار قرن اوّل بهانی جناب میرزا علی محمّد ورقا است که پس از سوء قصد به جان ناصرالدین شاه او را در زندان شهید کردند. او از دوران جوانی رو به شعر آورد و بر اثر مطالعه آیات و الواح میار که به مدد استعداد ذاتی که داشت لنالی گرانبهای معارف امری بدست آورد. قسمت اعظم مواضیع و مطالب اشعار او الهام از الواح و بیانات شفاهی جمالقدم و حضرت عبدالبها؛ میباشد. اخیراً بهمّت ایادی مُگرم جناب ورقا مجموعه نفیسی از اشعارش تحت عنوان نغمههای ورقا به چاپ رسیده و در اختیار همگان قرار گرفته است اشعار ورقا حاکی از تسلط او به فنون شعر و علم غروض است چونکه از همه نوع فنون شعر گفته اَعْم از غزل، مثنوی، ساقی نامه، و در وی ورد. ورقا در یکی از اشعارش میگوید؛

پرتو روی بهاء تافته در خانهٔ ما جای در خلوت جان ساخته جانانه ما نقطه جذبیّه طاهره مُطَهْرَه علاوه بر مقامات علمی و فضائل و کمالات ادبی و اخلاقی دارای قریحهای سرشار از ذوق و قادر و توانا در سرودن اشعار بود. طاهره در نهایت شیفتگی اشعاری در مدح و ثنای جمال قدم سروده:

شمس ابهی جلوه گر گردید و جان عاشقان الله می در هوای طلعتش چون ذرّه رقصان آمده

بسیار مورد عنایت حضرت بهاءالله و حضرت عبدالبهاء بود. حضرت مولی الوری او را از جمله نساء باهرات و قبسه نار محبّت اللّه و سراج موهبت اللّه نامیده میفرمایند گوی سبقت از رجال ربود و آخرالامر شهید گشت

ای عاشقان ای عاشقان شد آشکار وجه حقّ خیزید کایندم با بهاء ظاهر شده وجه خدا یعنی زخلاق زمان شد این جهان خرّم چنان

رفع حجب گردیدهان از قدرت ربّ الفلق بنگر بصد لطف و صفا آن روی روشن چون شفق روز قیام است ای مهان معدوم شدلیل غسق (چهار ساله تاریخی درباره طاهره صفحه ۹۰)

بخیالت ای نکو رو به مدام باشد این دل چو نمودهای بافسون بدل حزین پر خون به جمال حسن رویت به تتار مشک مویت چه بخوانیش به محضر، بریش به عز منظر چه به چذب روی مهوش شدهام غریق آتش به تلطف و تگرم به تعطّق و ترحم چه زما سوی برانی زخودش به خود رسانی

به جمالت ای نکوخو به کلام باشد این دل که مسلسل از نظاره از نظاره به بهام باشد این دل به حصار بزم کویت به مرام باشد این دل به جلال و شوکت و قر به نظام باشد این دل نشود دگر که سرخوش به غمام باشد این دل بر باز ا توهم که همام باشد این دل زیلاء خود چشانی به دوام باشد این دل زیلاء خود چشانی به دوام باشد این دل

استاد محمّد علی سلمانی یکی دیگر از شیفتگان روی جمال آبهی بود. با اینکه سواد-چندانی نداشت اشعارش از ذوق و قریحه سرشارش حکایت میکند مجموعه اشعارش از عشق و دلدادگی او به جمال جانان پر احساس و زیباست

هر دلی حَب بها؛ دارد ندارد حَب دنیا

باز سلطان کی نظر بر لاشه مُردار دارد

استاد سلمانی در وصف بها؛ چنین سروده: مُندمک شد طور دلها ز آتش روی بها؛ نقطهای کز او شود ظاهر حروفات عما؛ شهسواران دیار قدس در بیدای عشق قلب عالم را بهمزد خیل مژگانت زناز جنّت ورضوان و خلد و باغ فردوس و بهشت

صدچوموسی منصعق افتاده در کوی بها و معنی توحید یعنی خال هندوی بها و شرحه شرحه ریخته از سیف ابروی بها و فتنه می بارد مگر از چشم جادوی بها و نیست الا آیتی از خلق نیکوی بها و (غزلیات استاد سلمانی مفحه ۹)

كشيدى زيرزنجير ومكان دادى بهزندانم

از جمله شاعران چیره دست شاعر نامدار بهائی جناب عندلیب خوشنوای گلشن بها؛ است. نامش اشرف از اهالی لاهیجان و از شعرای شیرین گفتار بهائی است. دیوان اشعارش مشحون از قصائد و غزلیات شیرین است که در ایران بچاپ رسیده بود. در واقعه سال ۱۳۰۰ هجری بدستور کامران میرزا حاکم طهران در رشت به زندان افتاد. بوالی نوشت که:

کمان ابر و گمان کردی که من سام نریمانم نمودی همچو خال روی خود آخر سیه بختم

نمودی همچو حال روی خود اخر سیه بختم نمودی چون پریشان موی خود آخر پریشانم در اعیاد اشعارش بامر مبارک حضرت ولّی امرالله قرائت میگردید. در ایام طفولیت حضرت شوقی ربّانی در ارض اقدس ساکن بود و چون برای اولین بار احباب حضرت ولی امرالله را که چند ماه بیشتر نداشت ملاقات نمودند پس از زیارت نوزاد ملکوتی و نوگل باغ ملاحت را در گهواره، قصیدهای غراء در ستایش و تمجید آن طلعت جذاب سرود

آرام جان لای لای شیرین زبان لای لای ماه تابان لای لای روح و روان لای لای طفلی و شیرخواره شکر دهان لای لای هستی بگاهواره مانند ماه پاره کی میشوی سخن گو چون بلبلان لای لای ای کودک ملک خو سیمین بروسمن گو زافنان كبريائي شوشادمان لاى لاي از عنصر بهائی ز آب و گل خدائی سوى توميدود حور دامن كشان لاى لاى چشم از رخ تو پر نور چشم بد از رخت دور در جبههات نوشته خط ایمان لای لای آب و گلت سرشته از عنصر فرشته هستی تو غمگسارم روز و شبان لای لای ای ماه گلعذارم ای شاه با وقارم رفته قرار و تابت آرام جان لای لای از شوق انجذابت ناید زدیده خوابت خود عندلیب گفته در گلستان لای لای ای نوگل شکفته در مهد ناز خفته

(بياد محبوب صفحه ۲۵)

علاوه بر شاعرانی که چند بیت از اشعارشان ذکر گردید بسیاری از ارباب ذوق و مدیحه سرایان در ستایش اسم اعظم اشعاری سرودهاند که به چند بیت از برخی از آنها اشاره میگردد. بلبل معانی در وصف محبوب ابهای خویش چنین سروده:

محبوب من ابهای من مقصود من مولای من دلدار ناپیدای من جانان بیهمتای من محبوب من ابهای من

در ظل انوار توام عبد فداکار توام خوار توام زار توام تو دلبر زیبای من محبوب من ابهای من

من بلبل خوش خوان تو مبهوت تو حیران تو محبوب من ابهای من

اندر دیار غربتم عاری زمال و مکنتم در ذکتم در محنتم ای کنز لایفنای من محبوب من ابهای من

شاعران معاصر هر یک قصائد و غزلیّاتی پر شور در وصف جمال قدم و اسم اعظم سرودهاند و با بیانی شیوا و دل انگیز عشق و محبّت خود را تقدیم خاکهای جمال اقدس ابهی نمودهاند که بنوشتن یکی از آنها اکتفا می شود جناب بدر آلدین باستانی اشعار زیبانی در مدح و ثنای مولای محبوبش سروده و چنین گفته:

جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

عقول پر جلا شود قلوب حقّ نما شود

به مکتب بها است این که کار پر بها شود عقول پر جا جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

شنیدهای که کیمیا بهر چه خورد زر شود ندیدهای تو پنجهای که کیمیا اثر شود

عقول پر جلال شود، قلوب حقّ نما شود

جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

(بلائی عنایتی صفحه ۲۲)

دكتر طاهره خدا دوست فروغي در پاسخ به مكتب بها چنين سروده:

پاسخ به مکتب بهاء

چه خوش بود که گوش جان زعشق یار بشنود بها؛ بها؛ سرودن از همه دیار بشنود قُلندری کوی او زهر کنار بشنود زیدر باستانیش ثنای یار بشنود به یُمن این همه ثنا درون زغم رها شود

به مکتب بها؛ زبان به مدح پر ثنا شود

جهان پر از بهاء شود، جهان پر از بهاء شود

Carried Street, San Street, Sa

The state of the s

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

Control of the second of the s

(بلائی عنایتی صفحه ۲۴)

## اسماء وصفات الهي ومعاني عرفاني وروحاني آنها

حضرت بهاءائلَّه درباره صفات و اسماء الهي ميفرمايند:

آنچه در آسمانها و زمین است معال بروز صفات و اسمای الهی هستند چنانچه در هر ذره آن رحلی آن شمس حقیقی ظاهر و هویدا است که گویا بدون ظهور آن تجلّی در عالم مُلکی هیچ شینی بخلعت هستی مفتخر نیاید و به وجود مشرف نشود... خاصه انسان که از بین موجودات باین خلع تخصیص یافته و باین شرافت ممتاز گشته، چنانچه جمیع صفات و اسمای الهی از مظاهر انسانی بنحو اکمل و اشرف ظاهر و هویدا است و کلّ این اسماء و صفات راجع باوست... چنانچه سلطان بقا روح من فی سرادق العَماء فدا میفرماید ، من غرف نفسه فقد غرف ربه ه ... و انسان که اشرف و اکمل مخلوقات است اشد دلالة و اعظم حکایة است از سایر معلومات و اکمل انسان و افضل و الطف او مظاهر شمس حقیقتند بلکه ما سوای ایشان موجودند باراده ایشان و متحرّکند به افاضه ایشان،

همه میدانیم که بشر فقط از طریق صفات و اسماء پی بوجود خدا و حقانیت پیامبران عُظام میبرد و چون ذات الهی و غیب لاهوتی خارج از درک شناسائی انسان است پس یگانه وسیله و راه برای معرفت پروردگار و قائم مقامشان همانا از این طریق ممکن و میسر میگردد. از طرف دیگر اسم و کلمه از جمله رمز معارف و معانی است که بازگو کننده حقایق میباشد. حضرت عبدالبهاء اسماء الهی را مشتق از صفات الهیّه بیان میفرمایند. در این صورت خدا را به صفات و اسمائی که باو نسبت میدهیم میشناسیم و ستایش میکنیم. اینگونه اسماء بنام «آسماء العسنی» نامیده میشوند بدین معنی که انسان آنها را ممدوح و محبوب یافته و معبود یکتای خویش را به آن اسامی وصف کرده و یا خوانده است. در قرآن مجید و معارف اسلامی اینگونه اسامی را تا ۹۹ عدد ثبت نمودهاند.

علما و محقّقین در ادیان در بین اسماء الهی و تجلیّات صفات غیر محدوده پروردگار به اسمی اعظم و اکبر از همه اسماء معترفند و چون تجسّس و تغصّص در آیات و کتب مقدّسه خود کردند دریافتند که یکی از اسماء خدا برتر و بالاتر از همه و تقدّم بر دیگران دارد و شایسته است که مبداء و مطالع اذکار باشد و میبایست در مقام نخستین هر اسمی آورده شود لذا متفّق القول بر این باور گشتند که آن اسم بایدفصل الخطاب باشد یعنی حجابی عظیم بین موحدّین و مشرکین شود ودر مقامی شمشیری برنده و جانگاه بین حقّ و باطل.

در صلات کبیر روزانه زیارت میکنیم که:

خدائي نيست

در الواح و آثار حضرت بهاءالله زيارت ميكنيم كه توصيف اسماء و صغات و تجليل و تسبیح ذات منبع غیب لابدرک به مقتضای درک انسان در هر عصر و زمانی بستگی به تعالیم روحانی و زمینه معارف الهی داشته لذا بسیاری از سوء توهمّات و افکار ساخته بشر درباره آن سلطان بيمثال بوجود آمده امّا در اين ظهور بديع اين حقيقت در لوح مدينة الرضا تصريح گرديده که چون انسان هرگز نمی تواند به شناسانی ذات خدا پی ببرد لذا پیامبران و بر گزیدگانی در میان انسانها مبعوث میفرماید تا نمونه هانی باشند از سجایا و مرایای خود. چنین توان گفت که مطالع و مهابط الهیّه مانند آثینهای میباشند که نور خورشید در آنها منعکس میگردد. جمال قدم میفرمایند که آئینه از عناصر مادّی ساخته شده ولی نوری که در آن منعکس میشود از خورشید ساطع است. این تمثیل از جهت آنست که میفرمایند هر چند انبیای الهی در هیکل بشری ظاهر میگردند ولی تمامی صفات و سجایای حقّ را بر بشر منعکس میکنند. در این حال تعدّد و تکثرٌ صفات در بین انبیاء مصداق پیدا میکند و ما صفات الهی را در این نفوس مشاهده مینمائیم. در ازمنه قدیم برای فرشتگان صفات و اسمائی قائل بودند و اعتقاد داشتند که قوای موزیه بشکل و شمایل بر انسانها ظهور میکنند و نیز معتقد به وجود دیو و پری بودند اکثر آنان فرشتگان مخصوصی برای خود انتخاب می کردند و به ستایش و نیایش آنها می پرداختند امّا حضرت زردشت همه آن افکار واهی را ممنوع و منسوخ فرمود و پرستش فرشتگان را متروک نمود و آنان را به ستایش خداوند واحد دلالت فرمود و تعلیمشان داد که ساختن مظاهری باسماء و صفات مختّص خالق یکتا است.

حضرت بهاءاللّه در لوح مدینة التوحید همه مرسلین را مظاهر صفات و اسماء نامیده تفاوتی بینشان نمی گذارند

و ایاکم یا ملاء التوحید لا تفرقوافی مظاهر امرالله و لا فیما نزل علیهم من آلایات و هذا حق التوحید ان انتم من الموقنین و کذانک فی افعالهم و اعمالهم و کلها ظهر من عندهم و یظهر من لدنهم کل من عندالله و کل بامره عاملین و من فرق بینهم و بین کلماتهم و ما نزل علیهم او فی احوالهم و افعالهم فی اقل ما یحصی لقداشرک بالله و آیاته و برسله و کان من المشرکین،

(مائده آسمانی جلد ۴ صفحه ۳۲۲)

مضمون بیان مبارک آنکه

ای گروه موحدّین بدانید که بین مظاهر ظهور الهی و آیاتشان فرقی نیست و همچنین بین

افعال و اعمال و آنچه که از آنان ظاهر میگردد. این حقیقت توحید است اگر به آن موقن و مؤمن باشید زیرا جمیع از جانب خداوند مبعوث گردیدهاند و بامر او عاملند و اگر نفسی بین کلام پیامبران الهی فرقی گذارد از مشرکین محسوب است. با وجود این در همین لوح اضافه میفرمایند که اگر چه در میان انبیاء فرقی نیست ولی آن مظاهر مقدسه از لحاظ شدّت و عظمت ظهور با یکدیگر متفاوتند و از این جهت بعضی بر بعضی دیگر افضلند.

در قرآن مجید در سوره بقره حضرت محمد میفرمایند و تلک الرسل فضلنا بعضهم علی بعضه علی بعضه علی بعضه علی بعض محضرت بها والله در ایقان شریف میفرمایند و بعضی در بعضی مراتب آشد ظهوراً و اعظم نوراً ظاهر میشوند،

بقول دانشمند فرزانه و ادیب یگانه دکتر علیمراد داودی جمیع اشیاء مظهر اسماء و صفات الهیّهاند. از همین جا است که میگوئیم اسماء و صفات فقط در عالم خلق معنی دارد و در عالم حق که غیب مطلق است از اسم و رسم و نَعَت و صفت نشانی در میان نیست. با هر یک از این نامها میتوان همه حقائق دیگر را نامید و از همه این نامها میتوان خداوند متعال را که در ذات خود بی نام و نشان است شناخت. در بیان اینکه تجلیل از اسماء و صفات الهی آن ذات ملکوتی را از مکمن عز تقدیس و معدن تنزیه تنزل ندهد سخن بسیار گفته شده و آثار کثیر موجود است. میدانیم که جامعه است که واقف بر شمول الطاف حضرت بهاءالله است و امر جمالمبارک آفتاب جهانتاب و آئین اسم اعظم شعاع ساطع لامکان، پس اگر اسم و صفتی درباره حق تعالی که ماوّل او اوّل بی انتهاء و آخر او آخر بی انتهی ه است ذکر میکنیم و یا پرتو تجلیات انوار و نَعَت قائم مقام ذات الوهیّت را بیان مینمائیم بجهت آنست که ما تمام سجایا و صفات خدا را در آن نفوس اشکار می بینیم و این همان توحید حقیقی است.

حضرت بهاءالله ميفرماينده

«اسم اگر چه مُدل به موسوم است لکن این رتبه در خلق مشهود. و امّا حقّ مقدّس از اسم و رسم. کلّ اسماء منتهی به کلمة العلیا و کلّ صفات راجع به مشیة الاولی»

(پژوهشنامه شماره ۶ صفحه ۲۸۱)

جناب فاضل مازندرانی مینویسد که در اصطلاح عرفانی مشهور و مُتبادر در اسماءالله گردید چنانکه کلیّه عالم هستی که حقائق تجلیّات و شئون فیض حقّ است مملّو از نُعوت و اسماء الهی است و در آثار و الواح جمال مبارک استعمال اسماء بر افراد و اشخاص بهمین طریق به غایت کثیر میباشد چنانچه در صلات یومیّه است دیااله الاسماء و فاطر السماء» و یا دهذا کتاب من لدن مالک السماء، و در لوح نصیر میفرمایند ،و ان الاسماء لویخلص انفسهم عن حدودات الانشاء لیصیرن کلهاالاسمالاعظم لوکنت من العارفین، در این اوح جمال جانان باب ترقیّات افراد انسانیًد را تا این در چه بیان میفرمایند که در حقیقت اگر از شنونات دنیا و نفس و حدودات عالم ادنی خلاص گردند به آن در چه از علّو و ترّقی نائل میگردند.

میتوان گفت که ذات خدا مئزّه از خلق اوست و صفات و تجلیات اسم کریمش در ذات او مُضمِر میباشد بدون آنکه تجزّی و انحلال یا انقسام پذیرد. این را باید گفت که هر صفتی از صفات و هر اسمی از اسماء حاکی از فیض خدا است و صادر از ذات او. در حقیقت جیمع تجلیّات و اسماء و صفات و عالم موجودات مظاهر اسم الهیند.

حضرت بهاءاللّه ميغرمايند:

، ای سائل، اسماء و صفات الهی را موهوم مدان، بدان که جمیع اشیاء که مابین ارض و سماء خلق شده مظاهر اسماء و مطالع صفات حقّ تعالی شأنه بوده و خواهد بود، غایت این است که انسان نسبت بدون خود اعظم رتبهٔ و اکبر مقاماً خلق شد و اگر در سماء «ماتری فی خلق الرحمن من تفاوت» ارتقاء نمانی در خلق رحمانی و مطالع صنع سبحانی تفاوت و فتور نه بینی»

(الوهيّت و مظهريّت صفحه ١٠١)

ونيز در مقامي ديگر باين آيات باهرات ناطق:

میک مقام از مقامات توصیف حقّ آنست که چون در کلّ شئیی آثار تجلیّات خود مشاهده میفرمایدلذابه آدنی آیه ظاهره در ارض کلّ اسماء و صفات راجع شده و خواهد شد چه که مقصوداز اسماء حُسنی که باو خطاب میشود راجع است به آن تجلّی و ربانیّه که من غیر جهت در او تجلّی فرموده،

در کتاب تاریخ ادیان (تاریخ آئین بودا صفحه ۶۰) مطالعه مینمائیم که طبق عقیده هندوئسم خداوند دارای دو حالت است نُرگِن و سَرگِن، نرگن یعنی وجود خداوند مقدّس از هر اسم و صفتی است در این حالت عالم وجود معدوم و بهیج صفتی نمی توان خدا را نامید و وجود بحالت خواب تشبیه شده. سرگن یعنی ذات خداوند در اسماء و صفات خود تجلّی مینماید و این حالت وقتی است که اراده خلق کردن دارد.

انسان اشرف مخلوقات و مظهر صفات خدا است بهمین سبب او را طلسم اعظم نامیده اند و چون بر سایر مخلوقات امتیاز دارد لذا محیط بر جمیع کائنات است. در قرآن کریم میغرمایند «الانسان سّری و اناسّره» یعنی انسان سّر من است و من سّر انسان. در تورات میفرماید «انسان را بصورت خود خلق نمودیم» و در انجیل میغرماید «الاب فی الابن و الابن فی آلاب» یعنی پدر در پسر و پسر در پدر است، بنابر این انسان میتواند جامع جمیع کمالات و جامع کل اسماء و صفات باشد.

حضرت عبدالبهاء ميفرماينده

دشبهه ای نیست که انسان نصیبش از فیض الهی بیشتر است زیرا ممتاز از جمیع کائنات است ... چون ممتاز است از فیض شمس حقیقت بهره و نصیبش بیشتر است علی الخصوص فرد کامل عالم انسانی که سایر افراد نسبت باو در اُدنی در جه ادراکنده (مجموعه خطابات صفحه ۶۵)

توحید یکی از اصول دیانت اسلام است و اعتقاد به وحدانیت ذات غیب الهی از اهم اصول آن دیانت بشمار میرود خدائی که لم یزل ولایزال خالق همه موجودات و کاننات است. اهل بهاء نیز مانند همه ادیان خدا را مُبراً از نُزول و هُبوط و حلّول و صُعود و دخُول و خُروج میشناسد که در مقرّ خود و مقعد صدق خویش مقدّس از ذکر و بیان و زمان و مکان و وصف و اشاره میباشد.

حضرت رب اعلی در تائید این امر در کتاب دلائل سبعه میفرمایند:

هساذج کلام و جوهر مرام آنکه شبههای نبوده و نیست که خداوند لم یزل باستقلال و استجال ذات مقدّس خود بوده ولایزال به استرفاع استمناع گنه مقدّس خود خواهد بود، نشناخته است او راهیچ شیئی حقّ شناختن و ستایش ننموده او را هیچ شیئی حقّ ستایش نمودن. مقدّس بوده از کل اسماء و مُنزّه بوده از کلّ امثال و کلّ به او معروف میگردد و او اَجَلّ از آن است که معروف به غیر گردده (کتاب ایام تسعه صفحه ۴۱)

نکته قابل توجه آنکه ما خدا را قدرت محض و خالق خود میدانیم و خویشتن را عجز صرف و مخلوق او، پس چگونه مخلوق میتواند به کُنه ذات خالق خود پی ببرد و یا چگونه میتواند به کُنه ذات خالق خود پی ببرد و یا چگونه میتواند به بارگاه عزّ او که بلامکان است تقرّب جوید در آثار و آیات این دور بدیع ملاحظه میکنیم که برای مؤمنین و مخلصین و خادمین تقرّب الهی نصب شده و وعده داده شده است پس باید گفت که تقرّب و نزدیکی بساحت کبریائی معانی دیگری نیز دارد که باید به حقیقت آن پی برد و چگونگی آن را دریافت و در عین حال معتقدیم به اینکه صفات او عین ذات اوست یعنی او را صفاتی نیست پس اعتقاد به توحید داریم و هر چیز غیر ذاتش را از او سلب مینمائیم:

«کل الاسماء یبعث بقوله و کل الصفات یظهر بامره» یعنی همه نامها بقول او مبعوث شدهاند و همه صفات بامر او ظاهر گشتهاند.

در این مقام اشاه به لوح مبارکی میکنیم که در سجن اعظم از قلم مالک امم نازل شده و به روایتی اوّلین لوحی است که مؤمنین به حضرتش به نام بهاء مخاطب گشتهاند و نام بیانی به نام بهانی تبدیل شده است:

وجميع عوالم ما لا نهايه اذكار و الفاظ و بيان از نقطه اوّليه تَفضيل شده و كل به آن نقطه راجع و آن نقطه به اراده قدميّه ظاهر. هر نفسي كه اليوم به حُبّ او فائز شد صاحب جميع اسماء خسنی و صفات علیا و صاحب علم و بیان بوده و خواهد بود ولکن احدی از زلال این بیان که از یمین عرش رحمان جاری است نیاشامد مگر اهل بهاه ه (اسرار آلانار جلد ۲ صفحه ۸۵)

حضرت بهاءالله در لوح برهان خطاب به شیخ باقر میفرمایند:

•هذا الاسم الذي جعله لله مظهر امره و مطلع اسمائه الحُسني لمن في ملكوت الانشاء . (مجموعه الواح جمال مبارك صفحه ٢٩١)

مضمون بیان مبارک آنکه:

این همان است که خداوند او را مظهر امر خود خواسته و مطلع اسماء حُسنی در عائم خلق فرموده است

و در سوره هیکل میفرمایند:

،قد جعلناک مطلع کل اسمائنا من اسماء الحُسنى و مظهر کل صغة من صفاتنا العليا و منبع کل ذکر من اذکار نا لمن فى الارض و السماء، ثم بعثناک على صورتى بين السموات و الارض و جعلناک آية عزى لمن فى جبروت الامر و الخلق ليهتدين بک عبادى و يکونن من المهتدين،

(كتاب مبين آثار قلم اعلى جلد ا صفحه ٢٣)

مفاد بیان مبارک چنین است:

تو را (حضرت بهاءالله) مطلع همه اسماء حُسنی و صفات علیای خودم ساختم و منبع هر ذکر و کلامی از گفتار خود برای اهل زمین و آسمانها فرمودم و بصورت خود در جهان آفریدم و نشانههای عزّت خود را در عالم امر و خلق مقرّر داشتم تا بندگان من به وسیله تو هدایت گردند.

جمال مبارک میفرمایند که «مقام ذکر اسم اعظم از اوّل و ابتداء بوده چه که مقدّم بر اسماء و مبداء و مطالع اذکار است، در کتاب ریاض اللغات تألیف دانشمند ارجمند جناب دکتر ریاض قدیمی درباره اسماءالله نوشته شده که اسم الله یا اسم شخص یا حرف اوّل اسم شخص یا صفت یا اسمی از اسماء عناوین فضلیّه خطابی است که بعضی مؤمنین به آن القاب مخاطب شدهاند .

اسم الجلالة: نام خدا - اللَّه است.

اسم اعظم: بزرگترین نام خدا از اسماء اللّه که بهاء میباشد این مطلب در احادیث آمده و حضرت بهاءاللّه آن را تصدیق فرمودهاند.

اسم الله الاخر؛ لقب جناب قدّوس است.

اسم الله الاصدق: لقب جناب ملاّ صادق خراساني است.

اسم الله الاول: لقب جناب باب الباب ملاً حسين بشروئي است.

اسم الله الجمال: اسم الله الجيم: لقب اعطاني و عنوان خطابي به آقا جمال بروجردي است كه نتوانست عنايت حقّ را حفظ كند و طالب رياست گرديد و نقض عهد الهي نمود و به مخالفت برخاست و مطرود حقّ و خلق شد.

اسم الله الجواد اسم جود: آقا محمّد جواد قروینی بود که بعد از صعود جمال اقدس ابهی به ناقضین پیوست.

اسم الله الرحيم؛ لقب اعطائي و عنوان خطابي به آقا سيدعبدالرحيم اصغهاني است.

اسم الله الزين: زاء: جناب زين المقرّبين ميباشد. اسم الله المُنيب: منظور جناب ميرزا آقا مُنيب است.

اسم الله المهدى: لقب اعطائي آقا سيدمهدي دهجي در زمان اقبالش بود امّا نقض ميثاق

الهي ثمود.

اسم الله صاد: جناب ملاً صادق مقدّس خراسانی است.

شهر الاسماء: نام نهمین ماه تقویم بدیع است که از ۲۹ مرداد برابر ۲۰ آگست آغاز میگردد.
حال که شمه ای از آثار مبار که درباره تقدیس و تکریم صفات و تنزیه اسماء الهی بیان
گردید و دانستیم که آنچه در آسمانها و زمین است محال بروز صفات و تجلیّات اسماء مظاهر ظهور
الهیند و اینکه بفرموده جمالقدم دجمیع صفات و اسماء الهی از مظاهر انسانی به نحو اکمل و اشرف
ظاهر و هویدا است و کلّ این اسماء و صفات راجع باوست، شایسته چنین است که در این مسئله
تعمّق و تدّبر نمائیم که برای چه انسان را طلسم اعظم و اشرف مخلوقات نامیده اند و چرا او را اعظم
رتبه و اکبر مقام خلق فرموده است. برای توجیه این امر ابتداء باید گفت که طبق بیان حضرت ولّی
مقدّس امرالله حقیقت نفس دارای دو مفهوم است یکی به عنوان هویّت شخص انسان آنطوری که
آفریده شده و دیگری نفس آمّاره که میراث حیوانی اوست. در مفهوم اول عبارت «من عرف نفسه
ققد عرف ربّه ، درباره او مصداق پیدا میکند.

در چنین حالی حقیقت انسان اعظم و اکمل صنع خدا است که او را طلسم اعظم و اشرف مخلوقات نام نهاده و آنچه صفات و خصائل برای مظاهر امرش خواسته در انسان به ودیعه گذارده و او را باحسن ما یُمکن آیتی الهی و جوهری ملکوتی و سّری از اسرار آفریده چنانچه در قرآن شریف میغرمایند دالانسان سرّی و انا سرّه، و در تورات میفرمایند دانسان را بصورت خود خلق نمودم، حدیث نبوی از پیغمبر اکرم نقل گشته که فرموده دان الله خلق آدم علی صورته، و در مقام دیگر فرموده دان الله خلق آدم علی صورة الرحمن،

حضرت بهاءالله در لوح صدر اعظم عثمانی عالی پاشا میفرمایند:

مواعلم ان اللنفس جناحين، ان طارت في هواء الحب والرضا تُنسب الي الرحمن وان طارت في هواء الهوى تُنسب الى الشيطان، اعاذنا الله و اياكم منها يا ملاء العارفين، و انها اذا اشتعلت بنار محبة الله تُسمى بالمطمئنة و المرضية و ان اشتعلت بنار الهوى تُسمى بالا مارة كذلك فصّلناك تفصيلاً لتكون من المتبصرين،

مضمون بیان مبارک این است که:

بدانکه برای نفس دو بال است اگر در هوای حبّ و رضای الهی پرواز کند منسوب بعضرت رحمن است و اگر در هوای نفسانی طیران نماید منسوب به شیطان است و همچنین اگر به آتش حبّ الهی مشتغل گردد به شخص مظمئن و مؤمن تبدیل میگردد. و چون به نار هوا و هوس افروخنه شود نفس آمآره نامیده می شود. در نتیجه اگر جنبه روحانی انسان غلبه نماید جمیع خصائل و شیم ملکوتی در او جلوه میکند و او را موجودی آسمانی و آیتی ربانی جلوه میدهد چنین انسانی است که جمال قدس جانان میفرمایند که مظهر صفات الهی و منبع فیض فیاض حقیقی است و اوست که قابل بساط انس و قرب پروردگار واقع میگردد. ولی اگر خدای ناخواسته پیروی نفس آمآره نماید و کبر و غرور و خودپسندی بر او مسلط شود، آن کمال صنع خدا به نابودی کشیده میشود و در ته چاه عمیق ظلماء سرنگون میگردد. حضرت عبدالبهاء دعا و مناجات میفرمایند که «خدانکند که در خطر یکی از ما خودپسندی بیاید خدانکند، خدانکند، خدانکند،

در یکی از الواح درباره نفس آمآره چنین میفرمایند:

«اوّل و اعظم دشمن انسان نفس اوست (نفس اماّره) و آن تمانل فطری بشری است که دائماً توجّه به نقائص نموده راه خشونت و خود پرستی را که جنبه منفی طبیعت انسانی است می پیمایده (گلچینی از نموص و آثار مبار که جلد ۱ صفحه ۱۰۴)

و امًا سبب خود پسندی و دیو مدحش خود پرستی و میراث مظلم و حیوانی انسان (که همه دارا میباشیم) متابعت از هواهای نقسانی، کبر و غرور است که بر اثر جاه طلبی و در پی نام و نشان و مقام و منصب بدست می آید و مادام العمر و بال گردن انسان می شود بطوری که او را از تقرّب به خدا دور میکند و از جمیع مواهب و تمامی فیض الهی محروم مینماید.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب اقدس ميفرمايند:

واياكم اان تمنعكم الاسماء عن مالكها أو يحجبكم ذكر عن هذا الذكر الحكيم،

(كتاب مستطاب اقدس بند ۱۶۷ صفحه ۱۵۸)

مضمون بیان مبارک آنکه،

مبادا اسماء ظاهری شما را از مالک اسماء حقیقی منع نماید و یا این که ذکر غیر من سبب

غفلت و حجاب شما از ذکر من شود. و نیز قلم اعلی در یکی از الواح در مورد اسم و رسم ظاهری میفرمایند (مضمون چنین است) می فرماید بین ما و بندگان نردبانی است که سه پله دارد: پله اوّل دنیا و زینت آلات و لذائذ آنست پله دوّم آخرت و آنچه در آخرت مقرّر گشته پله سوّم اسماء و ملکوت آنست. چه بسیار که به زر و زیور این جهان نابود دل میبندند و در پی نام و اسم و رسم ظاهری خود را از مقاماتی که برایش قائل گشته اند محروم میکند. بنابر این آنچه که از بیانات طلعات قدسیّه مستفاد میشود راه وصول به قربیّت الهیّه عبودیّت و خدمت به جمیع من علی الارض و تضرع و زاری و طلب بخشش و اظهار استغفار از گناهان و طلبیدن رضای الهی است.

برای اینکه راه حصول به این مواهب و در نتیجه قربیّت الهی نصیبمان گردد بهتر است که قسمتهائی از خطابه حضرت عبدالبهاء را که در تاریخ ۲۶ می ۱۹۱۲ در نیویورک ایراد فرمودند مطالعه نمائیم.

حضرتش ميفرمايند:

اگر چنانچه بتوانیم باین مواهبی که حضرت عبدالبهاء فرمودهاند نائل گردیم شامل آنهمه عطایا خواهیم شد.

جمال اقدس ابهی در یکی از الواح بیانی بدین مضمون میفرمایند که انسان مِثل شَجر است اگر به میوههای خوشگوار مزیّن باشد قابل مدح و ثنا است. بعد میغرمایند که بهار هر سال یکبار تجدید میشود ولی بهار شجر انسان در ایام ظهور حقّ میباشد که اگر در این بهار بیثمر باشد قابل نار است. در این ایام است که اثمار لطیف و پسندیده و افعال و خصائل قدسی باید از او ظاهر گردد تا به سما؛ الهی صعود نماید. در کلمات مکنونه عربی میفرمایند «یا این الانسان اصعدالی سمائی لکیتری وصالی» و در لوحی میفرمایند «انسان بزرگ است همتّش هم باید بزرگ باشد» و در لوح تجلیّات میفرمایند:

«طراز اوّل و تجلّی اوّل که از افق سماء اُم الکتاب اشراق نموده در معرفت انسان نفس خود و به آنچه سبب علو و دنّو وذلت و عزّت و ثروت و فقر است»

(مجموعه الواح بعد از كتاب مستطاب اقدس صفعه ١٧)

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند:

«انسان که اشرف کائنات ذی روح است و متحرّک باراده و مؤیّد به عقل و هوش لذا باید در جمیع کمالات فائق بر کائنات باشد و اگر از این موهبت محروم به غایت مقدوح و مذموم و بدترین نوع حیوان» (مجله پیام بهائی شماره ۱۲۲ صفحه ۶۰۵)

the same of the sa

كليه انبياء الهى اسم اعظم ويك حقيقت واحدهاند

حضرت ولي مقدّس امرالله ميفرمايند:

. جمیع ادیان از منبع فیض لایتناهی بهره مندند. اصول اساسیه آنان یکسان است، مقاصد اولیه و اهداف اصلیه شان یکی است، تعالیم آنان وجوه مختلفه یک حقیقت است و اعمال هر رسولی مکمل اعمال انبیاء و رسل قبل است. اگر فرقی مشهود میگردد فقط در فروعات احکام است. پیام آنان برای احیاء روحانی عالم انسانی است که ظهور هر یک مرحله ای است از مراحل ترقی و تکامل وجود،

از جمله اعتقادات اهل بهاء آنست که مظاهر ظهور و مطالع بروز و مهابط وحی الهی در هر دوری که ظاهر گشته اند و یا آنکه در آینده ایام اظهار امر فرمایند همگی حکم یک حقیقت واحدند و مرایای شمس واحد که به تفاوت زمان و اختلاف مکان و تفاوت شئون و احوال از جانب ذات یکتا برای هدایت بشر مبعوث میگردند. پس اگر یکی از این شموس حقیقت را بشناسیم مانند آن است که کل را شناخته ایم زیرا همه از یک مکان ظاهر و بر یک اراده قائم در نتیجه حکم یک نفس و ذات را دارند. بهمین سبب آنان را مطالع اسماء حُسنی و مظاهر صفات علیا میخوانیم و اسماء خدا را که در عالم امر و خلق (نه عالم حقّ) تحقق می پذیر به آنان نسبت میدهیم.

واینکه میگوئیم همه مظاهر ظهور الهی اسم اعظم هستند باستناد آثار مبارکه که در فصول قبلی نقل شده و نیز به بیان جناب ابوالفضائل گلپایگانی اشاره میکنیم که در جلسهای فرموده که جمیع مرسلین و پیامبران الهی چون از منبع واحد آمدهاند و مرآت صافیه حقند همگی اسم اعظمند.

حضرت بهاءالله در كتاب بديع درباره حقيقت واحد انبياء ميفرمايند:

مظاهر احدّیه از جهتی متعدّ و از جهتی بظهورات مختلفه ظاهر. از آن جهت که کل از مشرق امر مُشرق و من عندالله تکلم نمودهاند و کل به تبلیغ ناس مأمور گشتهاند کل واحد بوده این است که میفرماید «لا نفرق بین احد منهم» و در مقام دیگر که مقام شرایع و اسم و جهات ملکیه است هر کدام باسمی و شریعتی و هیکل و هیئتی ظاهر شدهاند و اگر بدیده بصیرت ملاحظه نمائی فوالله الذی لا اله الا هو که کل را به حقیقت و احد و ظهور و احد و حرکت و احده و فعل و احد و عمل و احد و شریعت و احده و فعل و احد و عمل و احد و مقام خلق و احد و شریعت و احد و امد و در دو مقام خلق بنابر این میتوان گفت که رسولان خدا اگر چه حقیقت و احده اند ولی در دو مقام خلق

شدهاند مقام اوّل مقام حقیقت آنان است که اشراق از ذات الهی است ، من حیث الذات و من حیث الصفات ممتاز از جمیع اشیاء است، و آن مقام ، لاینطق الا عن الله ربّه، می باشد که در حدیث میفرماید ، لی مع الله حالات انا هُوهُو آنا الا انا آنا و هُوهُو، و نیز میفرماید ، لا فرق بینک و بینهم الا انهم عبادک، و همچنین ، قف یا محمّد انت الحبیب وانت المحبوب، مقام دیگر مقام بشریت آنها است که جسد متلاشی میگردد و صعود میفرمایند و آن عبارت از این است که قالب عنصری را ترک میکنند ولی فیض الهی آنان قطع نمیگردد. حضرت محمّد میفرمایند «ماآنا الا بشر مثلکم و قل سبحان ربّی هل کنت الا بشرار سولاً و و امّا در این جنبه بشری که عالم خلق و رتبه حدودات بشری آنهاست هر یک دارای اسمی مخصوص و صفاتی متمایز از دیگری دارند حتی از آن منابع حکمت و علوم لدتی کلمات و بیانات مختلف شنیده میشود ولی اساس یکی است و تعدّد تمی پذیرد.

حضرت عبدالبهاء در لوحی اشاره بهمین وحدت آنان میغرمایند:

«حقیقت معانی کلیه که رهبر پیغمبران است یکی است و آن دستورالعمل کل، لهذا فی الحقیقه هر پیغمبری بر اسرار جمیع پیغمبران مطلع ولوُ بظاهر کتاب اور اندیده و سخن اور انشنید، و آئین جسمانی اور انسنجیده زیرا روش و سلوک و اسرار و حقایق و آئین روحانی کلّ یکی است، (امر و خلق جلد ۲ صفحه ۶۲)

توجه باین حقیقت که مؤسسین ادیان مختلفه حاملین روح قدسی و واسطه بین حقّ و خلقند واضح میکند که اساس کلیه ادیان آلهی یکی است و دین آلهی یکی است امّا وجوده مختلفه اساس روحانی آنها واحد است. اگر در میان کلامشان تفاوتی می بینیم آن مربوط به احتیاجات مکان و زمان و استعداد بشر و مقتضای موقع اظهار امرشان است و امّا با وجودیکه اساسشان یکی است متاسفانه پیروان ادیان به مرور زمان آن را فراموش میکنند و بهواهای خود و نفس خویش به تقالید موهومه متوسّل میگردند و اصول آن را زیر پا می نهند. در این وقت خداوند آنها را از یاد نمی برد بلکه رسول دیگری مبعوث میفرماید تا حقایق دین قبلی را زنده کند و اثبات نماید که دین واحدند با تجدید دین جدید تعالیم جدید به میان می آید و مظهر ظهور در قمیص بدیع ظاهر میشود و بهار روحانی می آید حضرت عبدالبها؛ در بیان تجدید ادوار دینیه میفرمایند؛

ديوم ظهور مظاهر مقدسه بهار روحاني است، تجليّات رحماني است، فيض آسماني است، نيوم ظهور مظاهر مقدسه بهار روحاني است، تجليّات رحماني است، فيض آسماني است، نسيم حيات است، اشراق شمس حقيقت است: ارواح زنده شود، قلوب ترو تازه گردد، نفوس طيبه شود، وجودبه حركت آيد، حقايق انسانيه بشارت يابد و در مراتب و كمالات نشو و نما جويد... بعد آن بهار جان پرور منتهى به تابستان پر ثمر شود، إعلاء كلمة الله گردد و ترويج شريعت الله. جميع اشياء بدر جه كمال رسد، مانده آسماني منبسط گردد، نفحات قدس شرق و غرب معطر نمايد... و

چون به دانره نصف النهار رسد رو به غروب و زوال نهد و آن بهار روحانی را از پی زمان خزان آید. نشو و نما بایستد، نسیم مبدل به ربح عقیم گردد... ایام زمستان آید یعنی برودت جهل و نادانی احاطه کند و ظلمت ضلالت نفسانی مستولی شود. پس از آن جمودت است و نافرمانی، سفاهت است و کاهلی، سفالت است و شئون حیوانی، برودت است و خمودت جمادی... و چون موسم زمستان حکمش جاری گشت دوباره بهار روحانی آید و دور جدید جلوه نماید، نسیم روحانی وزد... ادوار روحانیه شمس حقیقت مانند ادوار عالم. شمس دائماً در دور و تجدید است...ه

(مفاوضات مبارک صفحات ۵۹-۵۸)

بنابر این استمرار ادوار دینی مستلزم ظهورات الهی است و مربیان آسمانی عامل اصلی ترقیات عالم انسانی زیرا بواسطه ظهورات آن شموس حقیقت است که بشر از لحاظ روحانی و معنوی پیشرفت میکند و از جنبه علمی و اکتشافی ترقی مینماید و بطریقی که خداوند منان برایش مقدر فرموده به پیش میرود.

پس درک و فهم صحیح و سالم آن است که وحدت ادیان را بپذیریم و آثارشان را بدیده منت قبول کنیم و اوامر و احکامشان را از دل و جان عامل شویم.

حضرت بهاءالله در بيان توجيه مقامات انبياء ميفرمايند:

• حاملان امانت احدیه که در عوالم ملکیه بعکم جدید و امر بدیع ظاهر میشوند، چون این اطیار عرش باقی از سماء مشیت الهی نازل میگردند و جمیع بر امر مبرم ربانی قیام میفرمایند لهذا حکم یک نفس و یک ذات را دارند چه جمیع از کأس محبت الهی شاربند و از اثمار شجره توحید مرزوق... جمیع انبیاء هیکاکل امرالله هستند که در قمایص مختلفه ظاهر شدند و اگر بنظر لطیف ملاحظه فرمانی همه را در یک رضوان ساکن بینی و در یک هوا طائر و بر یک بساط جالس و بریک کلام ناطق و بر یک امر آمر این است اتحاد آن جواهر و جود و شموس غیر محدود و معدود،

(ایقان شریف صفحات ۱۲۸-۱۲۷)

یکی از مهمترین و عمدهترین اختلاف بین پیروان ادیان مختلف آنست که درباره مقامات انبیاء فرق میگذارند. بعضی آنان را ذات خدا تجسم میکنند و برخی از نفوس بشری محسوب میدارند. آنچه مسلم است آنست که همگی بیک حقیقت واحد معترفند و آن این است که رسولان خدا غیر از ما هستند.

ولی باید متوجه بود که آنان با ذات غیب الهی فرق دارند و از جانب اوست که مأمور برسالت شدهاند. این اعتقاد از جمله اصول معتقدات بهائی است بیانات مبار که حضرت ولی مقدّس امرالله حاکی از این حقیقت است که ذکر الوهیّت و ربوبیّت و اطلاق جمیع اسماء و صفات الهی بر شارع دیانت بهانی نباید به خطا تفسیر شود و یا در فهم و درک آن اشتباهی رخ دهد و آن وجود مباری را به خلاف حقیقت جلوه دهیم میفرمایند:

وفى الحقيقة خدائى كه ذات خويش را در هيكل بشرى مجسم سازد بروفق تعاليم حضرت بهاء الله فى الحين نسبت خدائى از او منقطع ميگردد. اين نظريه عجيب و سخيف يعنى تجسم ذات خداوند در عالم گون نيز مانند عقايد وحدت وجود و تجسم خداوند بصورت انسان مخالف عقيد، اهل بهاء و غيرقابل قبول است... از جمله عقايد اساسيه اهل بها كه بايد همواره مورد توجه بوده و بهيچ وجه انحراف از آن حاصل نگردد آنست كه حضرت بهاء الله با آنكه آشد ظهوراً ظاهر گشته يكى از مظاهر الهيّه ايست كه با حقيقت غيبيه ذات الوهيّت بكلى متفاوت و متمايز است،

(دور بهائی صفحات ۳۱-۲۹)

حضرت بهاء الله بیانی باین مضمون میفرمایند که مبادا فرقی در بین انبیاء و آیاتشان بگذارید زیرا تمام افعال و اعمال و گفتارشان بامر خداوند است. اگر هر کسی بین پیامبران الهی فرقی گذارد و تفاوتی در بین گفتار و رفتار و کلامشان بنهد مُنکر خدا و آیات اوست و از جمله مُشرکین محسوب میگردد.

نکته دیگری که دانستن آن کمال اهمیّت را دارد این است که مظاهر ظهور الهی کل از بدایت وجود بر مراتب و مقامات خود واقف و آگاهند و از کودکی این علامات و آثار در آنها هویدا است و چون آنان محال صفات آسمانی میباشند اگر بعضی صفات از برخی از آنان برحسب ظاهر بروز نکند نباید نفی آن صفت از آن مظهر احدّیه شود و حکم نفی جاری گردد.

The second secon

The state of the s

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

The temperature of the first of

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

## بشارات کتب آسمانی و انتظار پیروان ادیان گذشته درباره ظهور جمالقدم و اسم اعظم

حضرت بهاءالله درباره وعود انبیاء در کتب آسمانی و اشاراتی که نازل فرمودهند چنین میفرماید:

، جمیع کتب و صُحف الهیّه ناس را باین ظهور اعظم بشارت داده و اخبار کردهاند و احدی کما هُوَ حَقِه بر احصاء آیاتی که در کتب قبل راجع باین فضل اعظم و عنایت آتم آگرم نازل شده قادر نیست، (قرن بدیع صفحه ۲۱۶)

حضرت عبدالبهاء اشاره به امر بديع اسم اعظم ميفرمايند:

مکتب عالم اُمم را بظهور اسم اعظم بشارت داده و جمیع مُرسلین و مُقربّین بذکرش ناطق و به ثنایش متکلم اوست نعمت مکنونه و مانده مخزونه و سّر مستور و رَمز مَختوم. اشعیا میفرماید آب جاودانی و اِلهِ اَبدی می آید، حضرت روح میفرماید مُعزی و مُتمم و روح الحق می آید و فرقان به اسمش ندا مینماید و کل را آبگاه میفرماید و صاحب بیان باَعلی النداء وصیّت فرموده و به کمال عجز و ابتهال ذاکره

حضرت ولى مقدّس امرالله درباره بشارات انبياء بظهور اسم اعظم و جمالقدم ميغرمايند:

ه فی الحقیقه اگر وعود و بشارات و آیات و اشاراتی که درباره ظهور جمال اقدس ابهی به لسان انبیاه و مظاهر مقدّسه الهیّه از قبل نازل گردیده ذکر گردد زُبُر و اسفار کفایت ننمایده (قرن بدیع صفحه ۲۱۶)

ونيز در همان سفر كريم ميفرمايند:

وظهور مبارک نزد ابناء کلیم ظهور «پدر سرمدی» و «رَبّ الجنود» که «با هزاران هزار مقدسین» ظاهر گشته و نزد ملت روح مجیی ثانی مسیح در «جلال آب سماوی» و در نظر شیعه اسلام در جعت حسینی» و به اصطلاح اهل سنت و جماعت نزول «روح الله» و به اعتقاد زردشتیان ظهور مشاه بهرام موعود» و نزد هندوها رجوع «کریشنا» و نزد بودائیها «بودای پنجم» محسوب میشود» مشاه بهرام موعود» و نزد هندوها رجوع «کریشنا» و نزد بودائیها «بودای پنجم» محسوب میشود»

در حقیقت بنابر مطالعه آثار مبارکه تعداد بشارات کتب سماویه درباره این ظهور اعظم از شمارش خارج و کتب استدلالیه در این امر بدیع مشحون از آن بشارات و انذارات و اشارات است. امًا وا آسفا که مراجع تقلید و منابع حکم در هر دیانت و در هر زمان سدی محکم برای شناخت مظهر ظهور جدید گشتند و مردم بیچاره و نادان را از شناسانی راه حقیقت و معرفت سلطان ظهور محروم و ممنوع ساختند بدین علت مانوار الهی را بر حسب ظاهر اطفاء نمودند و سراجهای صمدانی را خاموش کردند، و ناس را از عنایت الهی و رحمت پروردگاری محروم نمودند. شکی نست که این واقعه از حکمتهای الهی برای امتحان عباد است چنانچه این سُنت دیرینه از حضرت آدم تا بحال ادامه داشته و هر یک از رسولان حق بهمین نهج گرفتار بودهاند.

و دیگر آنکه رؤسای ادیان و علمای فرق مختلفه آیات الهی را بزعم باطل خویش تعبیر و تفسیر نمودند و بر پیروان خود تحمیل کردند و از آنهم گذشتند به افترا و تهمت رایات فساد برانگیختند و مردم ساده اوح را سرگردان نمودند غافل از اینکه تفسیر و تبیین آیات و آثار طلعات قدسیه را باید همان مطالع رحمانی و منابع علم لدنی مکشوف دارند و اسرار و رموز را آشکاراً توضیح و تشریح نمایند.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب ايقان بهمين موضوع اشاره ميفرمايند:

داین معلوم است که تأویل کلمات حمامات آزلیّه را جز هیاکل ازلیّه اداراک ننمایند و نغمات ورقاء معنویه را جز سامعه اهل بقا نشنود. هرگز قبطی ظلم از شراب سبطی عدل نصیب ندارد و فرعون گفر از بیضای موسی اطلاع نیابد چنانچه میفرماید و ما یعلم تأویله ان اللّه والراسخون فی العلم،

از جمله خصانص ادیان الهی آنست که در کتب مقدّسه خود بشاراتی بصورت رمز و کتابه و در قالب اشاره و ایماء بظهور بعدی می دهند در نتیجه درک معانی واقعی کلام خدا مشکلاتی ایجاد میکند. هر چند که پیغمبر بعدی تا حدودی آن اسرار مکنون و رموز مختوم را آشکارا میفرمایداما چنانچه باید و شاید همه آگاه نمی شوند بهمین دلیل است که حضرت بهاءالله میفرمایند:

مکلیه اعتراض مردم و احتجاجات ایشان از عدم ادراک و عرفان حاصل شده مثلاً بیاناتی که طلعات جمال حقّ در علامات ظهور بعد فرمودند آن بیانات را ادراک ننمودند و به حقیقت آن واصل نشدند لهذا اُعُلم فساد برانداختند ورایات فتنه برپانمودند... (کتاب محبوب عالم صفحه ۷۰)

از آن جمله بشارتیست که بظهور حضرت بهاءالله در کلیه کتب قبل داده شده و اسم مبارک اعظم الهی در جمیع تواریخ و کتب ادیان ثبت گردیده و تمامی مؤمنین مذاهب مختلفه در تفحص و جستجوق آن بودهاند. آنان باین نتیجه رسیده بودند که موعودی که در انتظارش هستند باید با نام مبارک جمال و جلال ظاهر گردد حضرت بهاءالله بهمین موضوع در لوحی چنین اشاره میفرمایند: «امری که لم یزل و لا یزل مقصود نبیین و غایة رجای مُرسلین بوده و باراده مطلقه و مشیّت نافذه ظاهر شده اوست موعودي كه جميع كتب الهي باو بشارت داده،

(منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله صفحه ۱۲)

حضرت عبدالبها، در این باره میفرمایند:

،در جمیع کتب الهیه بشاراتی است که بشارت میدهد روزی خواهد آمد که موعود جمیع کتب ظاهر خواهد شد و یک قرن نورانی تشکیل خواهد گردید... کلیه اهل عالم از بودائی و برهمائی، موسوی و زردشتی، عیسوی و مسلمان به موجب بشارات کتاب مقدس خویش به کمال بی صبری و بیقراری در انتظار آن روز بزرگ بوده و هستند و شب و روز در معابد دعاها و تضرعها نموده و مینمایند که موعودشان بزودی ظاهر گردد و عالم خاک را به فروغ تعالیم خویش تابناک فرماید. آن ظهور عظیم باعتقاد اهل بها ظهور جمال اقدس ایهی و آن روز بزرگ قیام حضرت بهاوالله بر امر خداوند علّی اعلی است،

حضرت ولى مقدَّس امراللَّه نيرٌ باين مسئله چنين اشاره ميفرمايند:

، کتب مقدّسه و آثار الهیّه کل پیدایش این ظهور اعظم را به عالم انسانی اعلان نموده و بشارت دادهاند به شأنی که هیچ نفسی نمی تواند آیاتی را که در صُعُف قبل درباره این موهبت عظمی و رحمت کبری ثبت شده احصاء نماید» (ترجمه) (خلق جدیدو صنع بدیع صفحه ۲۷۸)

حضرت بهاءالله در سوره هیکل میفرمایند:

متالله قد ظهر محبوب العالمين و مقصود العارفين و معبود من في السموات والارضين و مسجود الاوليّن و آلاخرين، (كتاب مبين آثار قلم اعلى جلد ١ صفحه ٣٥)

مضمون كلام خدا آنكه

بغدا قسم که آنکه محبوب جهانیان و مقصود عالمیان و معبود زمین و آسمانها و مسجود آیندگان و گذشتگان بود ظاهر و عیان گردید.

و نیز در لوح دیگر میفرمایند:

•قُل انه قد سُمى في ملاء الاعلى بمحمّد ثم في رَفرف البقاء بالروح ثم عَن خُلف سرادق القدّس بالكليم ثم في جَبوت الخلد باسم عَلَى بالحق ان انتم من الموقنين،

(لئالي حكمت جلد ا صفحه ۵۴)

وهمچنین میفرمایند:

مجمیع عالم از برای عرفان این یوم مبارک خلق شدهاند و از عدم بوجود آمده این است آن یومیکه معادله ننماید به آنی از آن اعصار و قرون نیکوست حال نفسی که به عرفانش فائز شد و از انوارش منوّر گشت.

و نيز باين بيانات احلى ناطق:

مجميع احزاب مختلفه ارض منتظر و چون آفتاب حقيقت از افق عالم طالع كل مُعرض الا من شاءالله،

و نیز میفرمایند:

ميةات أمم منقضي شد و وعدههاي الهي كه در كتب مقدّسه مذكور است جميع ظاهر گشت و شریعة الله از صیهون جاری و اراضی و جبال اور شلیم به تجلیّات انوار رَبّ مزیّن،

(منتخباتی از آثار حضرت بهاءاللّه منحات ۱۶-۱۲٫

اکنون که درباره بشارات و اشارات که از قلم طلعات قدسیه درباره این ظهور بدیع ک موعود كلّ انبياء بوده و جميع پيامبران خدا منتظر ظهورش بودند شواهدي آورده شد بذكر انتظار پیروان هر یک از ادیان بطور جداگانه بظهور جمالقدم و اسم اعظم میپردازد.

The second of th

#### آئین هندو و یا آئین برهمائی و انتظار پیروان حضرت کریشنا بظهور حضرت بهاءالله

حضرت ولی عزیز و مقدّس امرالله در مورد انتظار پیروان حضرت کریشنا میفرمایند: . در باگاواد گیتای هندو ظهور مبارک به «روح اعظم» و «آواتا دهم» و «مظهر کامل کریشنا، امبرده شده است»

آئین برهمائی یکی از قدیمی ترین ادیان عالم است که آثاری از شش هزار و پانصد سال قبل دارد. درباره پیدایش ملّت هند نوشته اند که تاریخ اولیّه ساکنین آن سرزمین و زبان سانسکریت یکی از شعبات نژاد آرین ساکن در ماوراه رود جیعون و خراسان قدیم و دریای خزر بوده است که در هزاره دوم به آن سرزمین روی آورده تأسیس تمدّن نموده اند و شعبه ای نیز از نژاد آرین به ایران کوچ کرده و سکنی گزیدند و به تدریج از حالت اولیّه در آمده به عمران و آبادانی پرداختند و به مرور زمان زبان سانسکریت به فارسی تبدیل گردید.

در همان آیام دین هندو چندی قبل از حضرت موسی بظهور رسید که کتاب قدیمی این دیانت بنام «ودا» یا «ودیک» نامیده شد. اعتقاد آنان مبنی بر وجود خدایان متعدد بوده که جمیع آنها را مبتنی به یک مبدا؛ و اصل کلی میدانند. در این صورت باید گفت که اصول دین برهمانی توحید و خداپرستی است و ذات قدیم ازلی علت العلل و مبدا؛ تمام موجودات است و از نظر وحدت وجود عقیده دارند که خالق در تجلّی خدای واحد در ۳ اله بصورت گوناگون نمایان میگردد. در آخرین فصل کتاب هندو مذکور شده که هر زمان خالق بزرگ و آفریننده جهان اراده فرماید (ویشنو) بمعنی بها؛ اللّه برای نجات بشر از تباهی مبعوث میشود و رهبری عالم را بعهده میگیرد.

۳ اله آنان اوّل برهما است که خالق موجودات است، دوّم ویشنو پسر برهما که حافظ موجودات و مبداء نیکی است، سوّم شیوا که موجد تولد و تناسل است. در کتاب مقدّس مذکور است که شخصی عالم و روحانی توجّه به ۱۲ له کرده گفت ای خدایان حقّ جواب شنید که هر ۱۳ له گفتند که فرقی ما بین ما نیست بلکه یک خدای واحد بیش نیست که در ۳ تجلّی و صفت میباشد. چنانچه تاریخ نشان میدهد در ازمنه بسیار قدیم فقط ذکر برهما بوده ولی به تدریج نام ۲ جلوه دیگر چنانچه تاریخ نشان میدهد در ازمنه بسیار قدیم فقط ذکر برهما بوده ولی به تدریج نام ۲ جلوه دیگر یعنی ویشنو و شیوا به آن اضافه گردیده و معتقدند که بعدها «روح اعظم» دوباره ظاهر خواهد شد. در نتیجه از هزاران سال پیش رمز اسم اعظم (نام حضرت بهاءالله) بر مردم آن سرزمین شناخته در نتیجه از هزاران سال پیش رمز اسم اعظم (نام حضرت بهاءالله) بر مردم آن سرزمین شناخته

شده بود زيرا ظهور حضرت بها الله همان (روح اعظم) است.

مؤسس این آئین حضرت کریشنا مظهر تجلّی ویشنو است که در دیانت هندو نظیر همان مقامی است که سایر انبیاء عُظام در میان پیروان خود دارند حضرت کریشنا از پدری بنام و اسدیو و مادری بنام دیوکی که خواهر پادشاه شهر متهرا بود در ماه اگست متولد گردید. او در جوانی مانند سایر اطغال به شبانی و گوسفند چرانی مشغول بود و نی را به خوبی مینواخت. از همان زمان کودکی آثار ذکاوت و هوش و استعداد فطری در او نمایان بود که او را از سایر کودکان متمایز میکرد و چون با حُسن خلق و صفات برجسته و رفتار و کردار مرضیه در بین همه مشهور گشت پادشاه درصدد قتلش برآمد ولی خود از میان رفت و معدوم گردید. در آنوقت مردم خواستند که او را به تغت سلطنت بنشانند ولی او قبول نکرد و همواره در پی کسب علم و حکمت بود بطوریکه سرآمدهمگان شد و به تهذیب و اصلاح قوم خود مشغول گشت و مردم را بامر واحد دلالت مینمود.

در آن ایام قربانی کردن حیوانات و حتی انسان بین مردم رواج داشت و این عملی بود که مورد رضایتش نبود بارها میگفت که قربانی کردن آنها چه نتیجهای دارد ما باید به وظایفی بپردازیم که مورد احتیاج انسانها است کتاب آسمانی حضرت کریشنا بنام «گیتا» است که دارای ۱۸ باب و ۷۰۰ آیه است که میگویند از تألیفات اوست. در آن کتاب مذکور است که:

، وقتی که بنیاد دین سست میشود و تعالیمش زیر و رو میگردد من (یعنی خدا) در جامه انسانی ظاهر میشوم و مربی عالم انسانی هستم تا بیدینی را زائل و اساس دیانت را استوار سازم» (مجموعه تاریخ ادیان صفحه ۶۶)

در کتاب مقدس گیتا درباره حقیقت روح بحث گردیده که پرتوی از روح کل است و مبدا؛ کل و چون از لیست روح انسان هم ابدی است بدین جهت اعتقاد به بقای روح دارند.

انتظار پیروان حضرت کریشنا آن است که ظهور عظیمی که رجعت کریشنا است رخ میدهد و تأمین صلح عالم در دست اوست و همچنین در انتظار ظهور «روح اعظم» هستند که اشارهای بظهور حضرت بهاءالله می باشد از عمده ترین شعبات این دیانت مذهب «جین» و مذهب «سیک یا طریف سیک» می باشد.

The second secon

#### آئین بودائی و گنفوسیوس و انتظار پیروان حضرت بودا بظهور جمالقدم حضرت عبدالبها؛ میفرمایند:

«بودا نیز تأسیس دین جدید و گنفوسیوس تجدید سلوک و اخلاق قدیم نمود ولی بکلی اساس آنان بر هم خور دو ملل بودیه و گنفوسیه ابدأ بر معتقدات و عبادات مطابق اصل باقی و برقرار نماندند»

دیانت بودائی حدود ۶قرن قبل از میلاد معاصر با زمانی که کورش کبیر اساس شاهنشاهی و سلطنت را در ایران تأسیس نمود در محیط برهمائی در ناحیه هندوستان برای اصلاح عقاید خرافیه پیروان هندو بنیاد نهاده شد و موفق گردید تا فلسفه غیر عملی آنان را بیک فلسفه عملی تبدیل نماید و اختلافی که بر اثر طبقه بندی به وجود آمده بود از میان بردارد و همه را در سُقع واحد به یکتاپرستی وادارد. بودائیان همان ویشنو خدای مذکور در عقیده هندوان را نیاش میکنند و معتقدند که او برای خلاصی بشر از خطا و گناه در هیکل جسمانی حضرت بودا تجسم یافته تا اخوت عمومی را در عالم ترویج دهد و در آخر الزمان در جلال و جمال بیپایان ظاهر خواهد شد. در کتاب مدیگانیکایاه که یکی از قدیمی ترین کتب بودائی است نقل شده که در آخر الزمان انسان کاملی بنام میترا بظهور خواهد رسید که مظهر پاکی و مطلع نیکوئی در جهان است و باسان ظاهر و باطن بشر را بزندگانی سعاد تمندی رهنمون خواهد شد.

مؤسس این دیانت شخصی بنام ،سیدهاتاگوتاما» یعنی رسیدن بآمال و آرزوها بود که بعدها به بودا تبدیل گردید بودا در زبان سانسکریت به معنی یگانه است. او از نژاد آرین و پدرش بنام سودهدان و مادرش باسم مایادیوی نامیده میگردید. پدرش پادشاه قسمتی از خاک هند در حدود نیال در دامنه کوههای هیمالیا و کنار رودخانه گنگ بود. مادرش نیز شاهزاده بود ولی در روز هشتم ولادتش وفات یافت و او تحت سرپرستی خالهاش که بعدها زن پدرش گردید بزرگ شد. بودا در سن ۲۹ سالگی از دواج نمود و دارای یک فرزند گردید. او با اینکه در خانواده اشرافی نشو و نما یافته بود ولی از آن زندگی و روش اشرافی بیزار بود و پیوسته در صدد رفع نیاز دیگران و کمک به بیچارگان و فقرا بود و چون قلبی بسیار رئوف و مهربان و احساسات رقیق و معنوی داشت در طی سیر و سلوک زن و فرزند و زندگانی مجلل درباری را ترک کرد و به ریاضت پرداخت مدت ۶ سال بهمان طریق زندگی نمود تا اینکه در سن ۳۵ سالگی بالهام الهی برسالت برگزیده شد و به رهبری مردم مبعوث گردید.

حضرت عبداليهاء در باره حضرت بودا و تعاليمش م<sub>ي</sub>افرمايند.

مؤسّس این دین شخص نفیس بود تأسیس وحدانیّت الهیّه نمود ولی من بعد به تدریج اساس اصلی بکلی از میان رفت و عادات و رسوم جاهلیه بدعت شد تا آنکه منتهی به عبادات صور و تماثیل گردیده

پس از اینکه قلب آن حضرت باشراق عظیم پیامبری فائز گشت با سفار تبلیغی در سراسر قطعه هندوستان پرداخت اوّل اعضاء فامیل خود را تبلیغ نمود و سپس به انتشار آئین جدید مشغول گشت. تعالیم حضرت بودا با مخالفت رؤسای برهما و حکام روبرو گشت ولی در اندک زمانی به کشورهای همجوار مثل کره و ژاپن سرایت کرد و دین رسمی آنها گردید در تاریخ ادیان مذکور است که حضرتش فرموده که همه افراد بشر بلکه همه جاندار آن گیتی در یک کشتی بادی زندگی سوار و در یک گرداب بیچارگی مبتلا هستند. بجای اینکه بجان یکدیگر افتند و خاک سیاه را رنگین نمایند بهتر است که به همکاری و معاضدت همدیگر قیام نمایند و باتفاق راه چاره جویند.

قبلاً اشاره شد که پیروان حضرت بودا بر این معتقدند که گوتاما بودای چهارم وعده داده است که قریباً تجلّی الوهیّت در انسان کاملی بنام میترا بودای پنجم که بودای حقّ و حقیقت و مؤسس صلح جهانی است در عالم به ظهور خواهد رسید و عظمت و جلالت خداوندی را نمایان کرده بر همه غالب خواهد شد.

حضرت ولى مقدّس امرالله در مورد انتظار بودائيان ميفرمايند:

ه گوتاما بودا خبر میدهد که بودائی بنام میترا بودای محبت و اخوت جهانی در یوم آخر قیام خواهدنمود و مجدلانهایه خویش را ظاهر خواهد ساخت» (قرن بدیع صفحه ۲۰۰۰)

بنابر این اهل بهاء معتقدند که بودای پنجم بنام جمال قدم و اسم اعظم ظاهر گشتهاند.
یکی از دانشمندان و نویسندگان بودائی که مطالعات گسترده در دین خود و سایر ادیان دارد و با
کتب دینی همه پیامبران الهی آشنا است مینویسد که هر زمان که کتاب دینی خودمان را بزبان
سانسکریت مطالعه مینمودم به کلماتی نظیر «ب» و «و» «هم» و «الف» بر میخوردم که معانی آنها
را درک نمیکردم تا اینکه با دیانت بهائی آشنا شدم و آثارشان را خواندم آنگاه متوجه گردیدم که
رمز آن سه کلمه چیست و معنی آن را دریافتم که آن کلمه «بهاء» است به معنی اسم اعظم،
حضرت بوداً پس از ۴۵ سال رسالت در سن ۸۰ سالگی بدورد حیات گفت و جسد مطهرش بلادرنگ
طبق رسوم هندونی سوخته شد.

از حضرت بودا کتابی بر جای نمانده و جمعی از اصحاب پس از تشکیل شوراء کتب سه زنبیل و یا سه سبد را نوشتند. مهمترین فرق این دیانت فرقه مهایانا که تقریباً همزمان با ظهور حضرت مسیح پوجود آمد و طریقه هینایانا است و امّا کُنفوسیوس که حضرت عبدالبها؛ باو اشاره فرمودند نام مبارکش کنگ فوتس به معنی مولای مقدّس است که سال ۵۵۱ قبل از میلاد در منطقه شانتونگ فعلی در جنوب پکن در مملکت چین دنیا آمد. این فیلسوف بزرگ و معلم عظیم مقام رسالت نداشته و خود نیز ادعای پیغمبری ننموده ولی راهنما و معلم اخلاق بوده و ملّت چین را بصلاح و رستگاری دعوت نموده است او از همان طفولیت از جهت هوش و ذکاوت و در جوانی از جهت ترقیات علمی سرآمد همگان گشت و با پیبردن بحقایق و ضمیر پاکی که داشت به نشر تعلیم و تربیت پرداخت و فضائل انسانی و خوی رباتی را به مردم تعلیم میداد. غالباً در سیر و سغر بود و مدتی باداره امور مملکت پرداخت تا اینکه در سن ۵۰ سالگی نِنا به خواهش مردم اختیار دولت را بدمت گرفت و به ارشاد دولتیان و شاهزادگان پرداخت.

تعالیم و دستوراتش تماماً براساس وظیفه شناسی و محبت به عائله و مشتمل بر فضائل و کمالات اخلاقی و آداب و سلوک رحمانی بود. وظایف رعایت والدین را محترم میشمرد و سلاطین را به رعایت حال رعایا و مردم دلالت مینمود در آئین گنفوسیوس رئیس روحانی وجود ندارد و عبادات عمومی در سال دو بار در بهار و پائیز انجام می شود از جمله سخنان حکیمانه اش چنین است.

من نمیخواهم که مرا بدرجه مقدّسین و نیکان تعریف کنند و مقام مرا بستایند. ثروت و جاه بدون فضیلت مانند ابر در گذر است.

مرد نیک همیشه خاطرش مطمئن است ولی مرد بد اندیش در همه حال خائف و در بیم و هراس است.

سردار سپاهی ممکن است که شکست بخورد ولی شخص با فضیلت هرگز شکست نخواهد خورد.

مرد نیک همیشه ناظر به اصل حقیقت است و آن را انتخاب میکند و آن تقوی و محبت خالص است.

این فیلسوف بزرگ عاقبت در سن ۷۲ سالگی در سال ۴۷۹ قبل از میلاد وفات نمود و حالیه پیروانش در جهان بین صد تا دویست میلیون تخمین زده میشود. او پیوسته مردم را به ظهور عظیمی بشارت میداد.

حضرت عبدالبهاء ميغرمايند:

مقصود این است که ملّت کُنفوسیوس بوده حال عبادت صور و تماثیل نمایند بکلی از وحدانیّت الهیّه غافل گشته اند بلکه به اله موهومه مانند اعتقاد قدماه یونان معتقدند امّا اساس چنین نبوده بلکه اساس دیگر بوده و روشی دیگره (پیام ملکوت صفحه ۲۶۹)

## دیانت زردشتی - حضرت زردشت و انتظار پیروان آن حضرت بظهور جمال مبارک

حضرت بهاءالله در لوح جناب بهرام درباره حضرت زردشت میفرمایند: «یا بهرام از حضرت زردشت سئوال نمودی او من عندالله آمده و به هدایت خلق مأمور. نار محبت برافروخته ید اوست. با نار محبت الهی و کتاب اوامر و احکام رباتی آمد ولکن حزب غافل مقامش راندانسته و ظهورش رانشناختند... حزب شیعه نظر به غفلت و نادانی رَدَش نمودند، (یاران بارسی صفحه ۱۵۴)

حدود ۲۵۰ سال بعد از حضرت موسی در آذربایجان ایران شخصی بنام زردشت از پدری بنام پور شسب و مادری باسم دغدو که هر دو از فامیل سرشناس و اشرافی و از خاندان و دودمان فریدون شاه بودند بدنیا آمد. در مورد سال تولد و محل آن اختلافات زیادی در کتب مختلفه دیده می شود. برخی او را در سال ۶۶۰ قبل از میلاد در زمان سلطنت لهراسب نوه کیقباد در ارومیه میدانند و بعضی تولد او را شهر بلخ و همچنین عدهای تولدش را شهر ری نوشتهاند اما همه مورخین متفق القولند که او از نژاد کیومرث شاه پس از ۴۵ پشت به پادشاهان پیشدادی میرسد. بطور کلی تاریخ حیاتش بواسطه حمله اسکندر و اعراب نامعلوم است زیرا در آن دو واقعه و حملات بعدی کلیه کتابخانههای ایران به آتش کشیده شد و همه مدارک از بین رفت.

حضرت زردشت در جوانی به مدت ۱۰ سال در کوههای سبلان به عبادت و توجه گذراند تا آنکه در سن ۳۰سالگی به پیامبری مبعوث گردید و مأمور هدایت خلق شد از آن پس برای تبلیخ رسالت خویش و تعلیم مردم به آئین جدید کوشش نمود ولی تا مدت ۱۰ سال کسی باو ایمان نیاورد. اولین نفسی که باو مؤمن گردید پسر عموی آن حضرت بود. پس از ایمان او با هم به بلخ پایتخت شاه گستاسب رفتند و او را بدین جدید دعوت نمودند. شاه گستاسب همه دانشمندان را به مناظره او دعوت کرد و چون جملگی مغلوب کلام او شدند به بدخواهی او اقدام نمودند و آنقدر از او سعایت کردند تا شاه او را زندانی نمود اما بواسطه معجزاتی که برای او قائل هستند از زندان آزاد گردید وبا حمایت شاه عده کثیری مؤمن گشتند و دیانت زردشتی دین رسمی هخامنشان شد حضرت زردشت پرستش هر چیزی را جز خداوند شرک و کفر میدانست در حالیکه به آب و آتش حضرت زردشت برستش هر چیزی را جز خداوند شرک و کفر میدانست در حالیکه به آب و آتش و هوا یعنی عناصر چهارگانه طبیعت احترام خاصی مبذول میداشت. رسالت آن حضرت مبنی بر

توحید که بر سه اصل اخلاقی گفتار نیک، کردار نیک و پندار نیک استوار است. حضرت زردشت به موجب نص صریح کتاب اوستا نخستین پیغمبر ایرانی که بشر را از گرداب غفلت و نادانی نجات داد و به پرستش خداوند یگانه دعوت نمود.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند،

واز جمله مظاهر مقدّسه الهیّه حضرت زردشت بود. نبوّت آن حضرت مثل آفتاب واضح و روشن است، برهانش ساطح است و دلیلش لائح، حجتش قاطح... اگر حضرت زردشت ظاهر نمی شد ایران محو و نابود شده بود. اگر تعالیم حضرت زردشت نبود ایرانیان بکلی بی نام و نشان شده بودند... تا یوم ظهور جمال مبارک بزرگواری حضرت زردشت مستور بود بعد جمال مبارک اسم حضرت زردشت مستور بود بعد جمال مبارک اسم حضرت زردشت یکی از مظاهر اسم حضرت زردشت را بلند نمودند و در الواح ذکرش فرمودند که حضرت زردشت یکی از مظاهر مقدّسه الهیّه بوده

کتاب آسمانی حضرت زردشت آوستا است و معتقدند که روح انسان پس از مرگ مجازات و مکافات اعمال خود را خواهد دید. پس از حمله اعراب به ایران زردشتیان مورد بیمهری قرار گرفتند و نسبت به آنها بی حرمتی شد تا حالیه که آزادی کامل بدست آوردند. تعداد آنها در حدود ۱۷۰هزار نفر تخمین میزنند که اکثراً در کشورهای هندوستان و پاکستان و ایران زندگانی می کنند. آن دیانت نیز مانند همه ادیان قبلی به شعب مختلفه تقسیم شد که مهمترین شعبات آن بنام زروانی، مانی و مانویان، مزدکیان و بالاخره شهنشاهیان و باستانیان را می توان گفت. هر چند که کلیه آثار و کتب زردشتیان از بین رفته ولی آنچه باقی مانده مورد تحریف و تغییر واقع گشته و بسیاری از بشاراتی که درباره ظهور بعدی و همچنین ظهور کلی الهی بوده از اصل کتاب خارج بسیاری از بشاراتی که درباره ظهور بعدی و همچنین ظهور کلی الهی بوده از اصل کتاب خارج

حضرت عبدالبهاء در این مورد میغرمایند:

ونامه همایون زندرا دستور بی آئین کم و بیش نموده تا مژده امروز را از میان ببرد. براستی بدان که شست زردشت بزرگوار پناه به پروردگار از این دستور گنهکار می برده

(بشارات كتب آسماني صفحه ۲۰۷)

با وجود آنهمه تحریف و تغییر اعتقاد زردشتیان درباره ظهور حضرت بهاءالله این است که آنان ظهور شاه بهرام (سیوشانس) را مورد تأیید قرار میدهند و با آن موافقت دارندو و طبق زامیاد بشت فقره ۸۹ منتظرند که در وقت واپسین سیوشانس ظهور خواهد کرد تا پاکی و صفا را به جهان برگرداند و بنیاد ستم را از میان ریشه کن نماید در کتاب دینکرد نوشته شده که آخرین پیغمبری که مبعوث میگردد سیوشانس است. او باید از نسل زردشت و از نسب پادشاهان ایران و از نژاد

اسم اعظم الهى

خسروکیان باشد. در کتاب گلدسته چمن آئین زردشتیان آمده است که پس از غلیه تازیان خداوند در ایران بزرگی را از نژاد خسروان کیان برانگیزد تا جهان را به یزدان پرستی دعوت کنر فردوسی شاعر نامدار ایران با توجه باین عقیده که شاه بهرام پیغمبر ایرانی موعود زردشتیان است چنین سروده.

از این پس بیایدیکی شهریار زدشت سواران نیزه گذار یکی مرد پاکیزه نیک خوی کزو دین یزدان شود چار سوی کزو گردد ایمن جهان از بدی بتابد از او فره ایزدی

مقصود شاعر از دشت سواران مازنداران است که جمال مبارک از احفاد و انساب پادشاهان ساسانی بود و نیز از اعتقادات آنان است که این موعود دارای فرّ ایزدی و ضیا؛ و عزّت و جلال است. حضرت ولی مقدّس امرالله میفرمایند:

ونسب خاندان حضرتش از یک طرف به حضرت ابراهیم از زوجه قطوره و از طرف دیگر به حضرت زردشت و یزدگرد آخرین شهریار سلسله ساسانی منتهی میشوده

(قرن بدیع صفحه ۲۰۸)

شاه نعمت الله ولى در مورد نسب حضرت بهاء الله ميگويد:

نوجوانی ز دودمان ملوک جاکند بر فراز تخت سلوک سرحد روم رازند برهم همچو کیوان زند به هند علم تاسی و چهار و پنج سال تمام شاهیش را بود به دهر دوام دگر از بعد پادشاهی او آنچـــه امــر است نیز بگو نعمت الله هر آنچه بود نهان اندرین نکته اش نمود بیان

در معنی سی و چهار و پنج سال باید گفت که دوره حضرت بهاءالله ۳۹ سال مساوی با سی و چهار و پنج سال بوده است. در آن زمان سیوشانس گیتی را تازه و جهان را پر از آوازه خواهد نمود.

در کتاب دنینکرد که از کتاب زردشتیان است میقات ظهور هوشیدر را چنین نوشته است که چون هزار و دویست و اند سال تازی آئین را گذرد هوشیدر به پیغمبری برانگیخته میگردد. این اشاره بظهور حضرت رب اعلی است. در مورد انتظار زردشتیان این بیان که مورد تائید و تفسیر حضرت عبدالبهاء قرار گرفته «در پایان هزاره اول هوشیدر ظاهر شده هم پرسه اورمزد شود و خورشید ۱۰ شبانه روز در میان آسمان باشد در هزاره بعد هوشیدر ماه پدید آید و ۲۰ شبانه روز خورشید در آسمان بایستد و فرو نشود و چون روزگار او به سر آید و در پایان هزاره سوم از دوران چهارم...ه

(محبوب عالم صفحه ۲۲)

حضرت عبدالبهاء در تغسیر این پیش بینی لوحی نازل فرمودهاند که در کتب مختلف امری بچاپ رسیده است منجمله کتاب امر و خلق جلد ۲ صفحه ۲۱۴ و کتاب محبوب عالم صفحه ۷۲ و نیز در کتاب دوربهائی صفحه ۹ مندرج است.

حضرت ولی مقدّس امراللّه در مورد این بشارت میفرمایند:

«دراین دور مبارک که در کتب مقدّسه زردشتیان به توقف آفتاب در وسط السماء در مدت ۲۰ روز که نهایت مدت استقرار شمس در یک برج تمام است تعبیر گردیده و بشارت حضرت زردشت که در اخبار باستانی مذکور و میفرماید «مدت سه هزار سال جنگ و ستیز استمرار یابد تا شاه بهرام منجی عالم ظاهر شود و بر اهریمن غلبه نماید و بساط صلح و سلام بگسراتند «اشاره بهمین ظهور مبارک است»

حضرت زردشت در سن ۷۷ سالگی در حالیکه در معبد به نماز و عبادت مشغول بود بدست سپهدار لشگر ارجاسب بنام توربراتور بشهادت رسید. زردشتیان آن روز سوگواری را در دی ماه سال ۵۸۳ قبل از میلاد میدانند.

حساب روز و سال و قرن در کتب دینی چنین نوشته شده.

یهودیان - هر روز یک سال زردشتیان - هر روز یک قرن مسلمانان - هر روز هزار سال باییها - هر روز پنجاه هزار سال باییها - هر روز پانصد هزار سال بهائیان هر روز پانصد هزار سال

(مآخذ این محاسبات کتاب محبوب عالم- صفحه ۷۳)

حضرت بهاءالله در لوح عبدالوهاب ميفرمايند؛

مقد طُوی بساطُ الاوهام و اتی الرحمن بامر عظیم، (مجموعه الواح چاپ مصر صفحه ۲۰) مضمون بیان مبارک آنکه: بساط اوهام بر چیده شد و رحمن بامر عظیم خود فرارسید.

THE RESERVE OF THE PERSON STREET, STRE

## دیانت یهودی - حضرت موسی و انتظار یهودیان بظهور حضرت بهاءِالله

حضرت بهاءالله در الواح متعدده ظهور خویش را ظهور مکلم طور نامیدهاند در یکی از الواح میفرمایند:

،امروز امواج بحر بیان مقصود عالمیان امام وجوه ادیان ظاهر و تجلّیات انوار ظهور مکلم طور مشهود و سِدره رحمن در قطب فردوس اعلی ناطق یا لیت قومی یعلمون، یا لیت قومی یسمعون،یالیت قومی ینظرون،

و نیز در لوح عبدالوهاب میفرمایند:

دقل هذا يوم فيه استوى مكلم الطور على عرش الظهور و قام الناس لله رب العالمين. (مجموعة اشراقات صفحه ۵۲)

مضمون بیان مبارک آنکه:

بگو ای مردم این روز روزیست که مکلم طور (حضرت بهاءالله) بر عرش ظهور جالس گشته و مردم را به خداوند عالمیان میخواند.

از جمله اقوام قدیم که در تاریخ ادیان مقام والائی داشتند قبیله عبرانی از نسل حضرت ابراهیم است که او را ابوالانبیاء مینامند. حضرت ابراهیم دو هزار سال قبل از میلاد در شهر اورکلدانیان که حدود چهار هزار سال قبل از میلاد در نواحی جنوب بینالنهرین زندگی میکردنداز نسل سام به رسالت مبعوث گردید و قوم خود را که خیلی قلیل بودند از لوث عقاید بت پرستی نجات داد و آنان را به خداپرستی دعوت نمود. پس از مدتی عده کمی باو گرویدند و در اثر قوه نافذه تعالیم آن حضرت به قدرت و سلطنت رسیدند.

حضرت ابراهیم با قوم خود که عبرانیان بودند به مصر و اراضی مقدّسه رفت. وجه تسمیه آنان به عبرانی آن است که چون آن قوم از گذرگاه فرات عبور نمودند و بسرزمین فلسطین مهاجرت کردند قوم کنعانیان که قبل از آنها به آن اراضی کوچ نموده بودند آنان را عبرانی خواندند یعنی عبور کنندگان از رود ولی بعداً بالقاب دیگری مانند بنی اسرائیل بواسطه اینکه یعقوب فرزند اسحق که جد اعلای آنها بود و از جانب خدا به لقب اسرائیل یعنی مجاهد خدا ملقب شد آنان را اسرائیلی گفتند، و اینکه چرا آنها را یهودی مینامند بواسطه آن است که نسبت به یهود که یکی از اولادان یعقوب است خوانده شدند و عربها آنان را کلیمی گویند به جهت آن است که در تورات

باب ٣٣ سفر خروج آيه ١١ مذكور است كه:

«خداوندباموسی روبرو و سخن گفت مثل شخصی که با دوست خود سخن گوید، و در قرآن نیز در سوره نسا: آیه ۱۶۲ اشاره بهمین موضوع است. حضرت ابراهیم جمعاً سه مرتبه از دواج نمود که از آنان هشت اولاد بوجود آمد دو فرزند او اسحق (یعنی میخندد) و اسمعیل (یعنی از خدا میشنود) مشهور و معروفند. از اسحق بواسطه از دواج با پسر برادر حضرت ابراهیم قوم اسرائیل و از اسمعیل به جهت آنکه یکی از پسرانش بنام قیدار از زن مصری است که حضرت محمّد از نسل اوست قوم اعراب بوجود آمد. ولی در تاریخ اسلام آمده که اسمعیل زنی از طایفه عرب گرفت، ابنای حضرت کلیم بر اثر پیروی از علماء دین که بنام گهنه نامیده میشوند از مطالعه و فراگیری محروم بودند زیرا پیشوایان مذهبی از این خوف داشتند که اگر یهودیان مطالعه کنند و بخواندن کتب بودند زیرا پیروازند ممکن است که حقایق در کتب آسمانی را درک نمایند و از پیروی آنان مریر پیچی نمایند بهمین دلیل در بی خبری بسر بردند و کور کورانه تابعیت آنان را نمودند در حالی که انبیاء بنی اسرائیل مردم را به رویت خدا در یوم لقا بشارت دادند.

در سفر تثنيه فصل ٣٣ آيه ١-٢ ميفرمايد:

و این است برکتی که موسی مرد خدا قبل از وفاتش به بنی اسرائیل برکت داده گفت یهوه از سینا آمد و از سعیر برایشان طلوع نمود و از جبل فاران در خشان گردید و با کرورهای مقدّسین آمد و از دست راست او برای ایشان شریعت آتشین پدید آمد»

(كتاب مقدّس عهد عتيق صفحه ٣٢٨)

در این بشارت خبر چهار ظهور الهی را بیان فرمودهاند اوّل آنکه نار احدیّت در طور سینا از شجره مبارکه بر حضرت موسی نمودار گشت، دوّم طلوع نور مسیحانی از سعیر آشکار گردید، سوم ظهور حضرت محمّد از کوه فاران پدیدار شد، چهارم ظهور کلی الهی حضرت بهاءالله با هزاران هزار مقدّسین و مؤمنین در اراضی مقدّسه ظاهر و عیان گردید. محققین بهائی در استدلالیههای خود کلیه بشارات و اشارات را جمع آوری کرده در کتب و صُحف خود انتشار دادهاند. در کتاب ایتان شریف جمال مبارک آن علائم و آثار را ذکر فرمودهاند و در قرآن کریم نیز در سوره مریم و قصص قصه نار موسوی را ذکر فرموده و تجلّی و حی الهی در کوه سینا ذکر نموده است.

حضرت ولى مقدّس و عزيز امرالله در لوح قرن به چند بشارت اشاره فرموده:

«اشعیای نبی اعظم و اقدم جمیع انبیاء بنی اسرائیل ظهور مبارک را به «جلال رَبّ» و «اُبِ سماوی» و «شاهزاده صلح» توصیف نموده و میفر ماید» و یدعی اسمه عجیباً مشیراً رئیس السلام» و «یغرج قضیب من جدع یسای و ینبت غصن من اصوله» و «یضرب الارض بقضیب فمه یمیت المنافق بنفحهٔ شفتیه ، و نفسی که میر کرسی داود جالس و به قوت عنلیم نلاهر خواهد گردید، و «بین امتها داوری خواهد نمود ، و مرانده شدگان اسرائیل را جمع نموده پراکنده شدگان یهود را از چهار طرف عالم فراهم خواهد آورد ،

(قرن بدیع صفحه ۲۰۹)

در کتب آسمانی کلیمیان بشاراتی برای ظهور بعد از حضرت موسی و نیز انذاراتی برای ایام آخر یعنی یوم الله مسطور گشته و خلق را بظهور اعظم دیگری در ایام آخرالزمان وعده فرمودهاند.
یکی از ۱۲ فرزند یعقوب بنام عمر آم دارای سه فرزند گردید بنامهای هارون، مریم و موسی. موسی از همه آنها کوچکتر بود که در سال ۱۵۲۱ قبل از میلاد در شهر منفیس پایتخت مصر در زمان سلطنت رمسس دوم که یکی از فراعنه مقتدر مصر بود حدود چهار صد سال بعد از حضرت ابراهیم بدنیا آمد. بظوریکه در تاریخ ثبت است مادرش از ترس معدوم شدن او را به رود نیل انداخت و دختر فرعون او را از آب گرفت و در قصر سلطنتی پرورش داد. او که مدت چهل سال در قصر سلطنتی بزرگ شده بود و شاهد زورگوئی به مردم بود پیوسته محزون و متأثر بود تا اینکه روزی به طرفداری شخصی از بنیاسرائیل در مقام دفاع ضربهای به یک نفر مصری زد که منجر به فوت او گشت لاجرم از مصر کریخت و به مُدیان رفت و با دختر شعیب کاهن ازدواج نمود. روزی در اثنای چرای گوسفندان در صحرای سینا از دور شعله و نوری نظرش را جلب کرد بطرف نور پیش رفت که ناگاه وُحی الهی بر صحرای سینا از دور شعله و نوری نظرش را جلب کرد بطرف نور پیش رفت که ناگاه وُحی الهی بر ایشان نازل شد و به رسالت و رهبری قوم برانگیخته گردید و بامر پرردگار قلبش روشن و پیام الهی را دریافت آنگاه باتفاق برادرش هارون بطرف مصر روی آورد و به قصر سلطنتی وارد شد و رسالت و ردیش و درباریان ابلاغ فرمود و آنان را به اصول دیانت خود دعوت فرمود.

حضرت بهاءالله ميفرمايند؛

«نوبت به موسی رسید و آن حضرت به عَصای آمر و بیضای معرفت از فاران محبت الهیّه با ثعبان قدرت و شوکت صمدانیه از سینای نور به عرصه ظهور ظاهر شد و جمیع من فی انملک را به ملکوت بقا و اثمار شجره وفا دعوت نموده

حضرت موسی در دفعه دوّم که بکوه طور رفتند احکام الهی را که احکام دهگانه مینامند و در واقع حقیقت اصول شریعت اوست با خود آورد طبق آنچه که در کتاب مقدّس مندرج است قوم یهود بناچار از مصر خارج شده بطرف اراضی مقدّسه رفته تا ۴۰ سال سرگردان صحرای سینا شدند تا بالاخره به نزدیکی خاک اردُن در محل موآب حضرت موسی در سن ۱۲۰ سالگی وفات نمود و در همان محل بخاک سپرده شد بعد از حضرت موسی تا انقلاب کبیر فرانسه یهودیان سرگردان بوده نهایت جور و ستم را تحمل کردند تا بالاخره در سال ۱۹۴۸ حکومت اسرائیل تشکیل و از چهار سوی عالم به آن سرزمین رهسیار گشتند.

ابناء کلیم رمز معانی دو کلمه «ب» و «هـ و را اهمیّت میدهند و پیشوایان مذهبی و آگاهان دینی طالبان را به جستجوی آن رمز تشویق می کنند. در این مقام به برخی از بشارات بظهور جدید اشاره میگردد.

در مزامیر داود فصل ۲۴ آیه ۲ چنین آمده است:

وای دروازده ها سرهای خود را بر افرازید. ای درهای آبدی برافراشته شوید تا پادشاه جلال داخل شود. این پادشاه جلال کیست، خداوند قدیر و جبار، خداوندی که در جنگ جبار است. ای دروازده ها سرهای خود را بر افرازید تا پادشاه جلال داخل شود... این پادشاه جلال کیست. یهوه صبابوت پادشاه جلال او است.

در کتاب اشعیا باب۳۵ آیه ۲ میفرماید:

ميدفع اليه مجد لبنان بهاء كرمل و شارون و هم يرون مجدالرّب وبهاء الهناء

(کتاب مقدس عهد عتیق صفحه ۱۰۴۹)

مضون آنکه: در آن یوم شوکت لبنان و بهاء کرمل و شارون عطا خواهد شد و ایشان جلال و مجد خدا و بهاءالله را مشاهده خواهند نمود.

و نیز در کتاب اشعیای نبی باب ۲ آیه دو تا چهار درباره ظهور جمانقدم چنین میفرماید: «در ایام آخر واقع خواهد شد که کوه خانه خداوند بر قلعه کوهها ثابت خواهد شد و فوق تلها برافراشته خواهد گردید و جمیع امتها بسوی آن روان خواهند شد و قومهای بسیار عزیمت کرده خواهند گفت بیائید تا به کوه خداوند و به خانه خدای یعقوب بر آئیم تا طریقهای خویش را بما تعلیم دهد و به راههای وی سلوک نمائیم زیرا که شریعت از صیهون و کلام خداوند از اورشلیم صادر خواهد شده

کتاب مقدّس یهودیان تورات یا اسفار خمسه که به کتاب عهد قدیم معروف است که شامل ۳۴ رساله دیگر منسوب به بزرگان و انبیای بنی اسرائیل است.

در آن کتاب حکایات و روایات بیشماری از خلقت انسان و جهان و سلسله انبیاء از حضرت آدم تا حضرت موسی و چگونگی خروج بنیاسرائیل از سرزمین مصر نقل گردیده.

تعداد یهودیان عالم را به ۱۷ میلیون تخمین میزنند که حدود چهار میلیون آنها ساکن سرزمین اسرائیل و بقیه در آمریکا و کشورهای اروپا و برخی از ممالک دیگر ساکنند.

این دیانت نیز مانند سایر ادیان از گزند تفرقه در امان نگردید و به شعب مختلف تقسیم شد که مهمترین فرق فریسیان، صدوقیان، آسیها یا حاسیدین میباشند.

حضرت بهاءالله در یکی از الواح میفرمایند:

«چندیومیاست که کوم الله مقرعرش واقع شده و این مقامی است که در کتب قبل مذکور و مسطور. ندای روح در این مقام مرتفع و انبیاء الهی کل را بظهور در این مقام بشارت داده اند. این است تل الهی از یومیکه خلق شده. تا این ایام منتظر کأس لقا بوده الحمد الله به آن فائز شد و در مقامات متعدده ندا مرتفع و عرف ذکر ساطع و نور وجه لامع، ظاهر شد آنچه در کتب الهی از قبل مسطور بود طوبی للعارفین و ویل للغافلین» (لئالی حکمت جلد ۲ صفحه ۹۹)

是一个人,我们就是一个人的人,我们就是一个人的人,我们就是一个人的人,他们就是一个人的人,他们就是一个人的人,他们就是一个人的人,他们就是一个人的人,他们就是一

THE THE PARTY OF T

## تاريخ مسيحيت وانتظار پيروان حضرت مسيح بظهور جمالمبارك

حضرت بهاءالله در لوح ملک روس ميفرمايند:

«قد آتى الآب والابن في الواد المقدّس لبيك اللهم لبيك والطور يطوف حول البيت والشجر ينادى باعلى النداء قداتي الوهاب راكباً على السحاب طوبي لمن تقرّب اليه ويل للمبعدين،

(كتاب مبين آثار جمالقدم جلد ١ صفه ٥٢)

پس از آنکه ۱۵۰۰ سال از دوره شریعت حضرت موسی گذشت شش ماه قبل از تولد حضرت مسیح از میان زاهدان یهود در کنار رودخانه اردن یعیی از خواهر مریم که مادر حضرت مسیح بود واصل و نسب او به هارون میرسید متولد گردید. عربها او را یوحنا مینمامند. یعیی از طغولیت آثار بزر گواری در او ظاهر بود و چون به سن بلوغ رسید به ریاضت و عبادت پرداخت و در زمره فرقه آسیها یعنی مرتاضین بنی اسرائیل در آمد. وقتی که به سن ۳۰ سالگی رسید شروع به موعظه نمود و قوم یهود را در آب رودخانه اردن غسل و تطهیر میداد. آن حضرت قبل از حضرت مسیح وظیفه الهی و مبشریت آن حضرت را بعهده داشت و مانند حضرت اعلی مردم را بشارت بظهور عظیمی میداد که عنقریب ظهور خواهد کرد. حضرت یعیی خودنبی مستقل و صاحب مقام عظیم بود. او میگفت که پس از من کس دیگری می آید که از من تواناتر و مقتدرتر است بدین جهت او را بوحنای معمدانی مینامند. در همان ایام حضرت مسیح از ناصره به حوالی اردن آمد و بدست مبشر خود غسل تعمید یافت و همان موقع به رسالت مبعوث گردید و رهبری قوم یهود را بعهده گرفت. حضرت یعیی چون با برخی از کارهای بزرگان قوم و حکام موافق نبود و آنان را از آن اعمال حضرت یعیی چون با برخی از کارهای بزرگان قوم و حکام موافق نبود و آنان را از آن اعمال حضرت یعیی چون با برخی از کارهای بزرگان قوم و حکام موافق نبود و آنان را از آن اعمال حضرت یعیی چون با برخی از کارهای بزرگان قوم و حکام موافق نبود و آنان را از آن اعمال

حضرت یحیی چون با برخی از کارهای بزرگان قوم و حکام موافق نبود و انان را از آن اعمال سرزنش میکرد مورد غضب هیرودیس که در آن ایام از جانب قیصر روم فرمانروای فلسطین بود واقع گشت ابتداء او را به زندان انداخت و سپس حکم نمود که سر او را از بدنش جدا کنند.

حضرت عبدالبهاء درباره شهادت يحيى بن زكريا ميفرمايند

ه حضرت یحیی بن زکریا را یهود سر بریدند بعد از چهل سال خداوند طیطوس رومانی را بر انگیخت و ارض فلسطین بخون مذبوحان رنگین گردیده ۰ (مکاتیب جند ۳ صفحه ۱۴۸)

حضرت بهاءالله ظهور حضرت یحیی بن زکریا را با ظهور حضرت رب اعلی یکی دانسته میفرمایند،

ومَثْلِ اين ظهور و نقطه بيان بعينه مثل ظهور ابن ذكريا و عيسى بن مريم است. ابن ذكريا

مع شأن نبوت و عظمت این مقام، ناس را بظهور روح بشارت مبداد و هر دو هم در یک عصر بودند. بعض کلمات این ذکریا را ناس ادراک مینمودند که مقصود چیست و بعضی را ادراک نمی تمودند چنانچه بعد از شهادت این ذکریا بعضی از متعابان او بمظهر رحمن یعنی عیسی بن مریم توجه نمی نمودند و از شریعه احدیه خارج شدند» (حضرت روح عیسی بن مریم صفحه ۲۱۶)

و نیز در لوح جناب فتح اعظم میفرمایند:

ماین ظهور و ظهور قبل بعینه ظهور این زکریا و روح است و در بعضی از الواح نازله ذکر شده... آن همان ندایود که این زکریا قبل از روح فرمود من آواز آن کسم که در بیابان ندامیکند که راه خداوندرا درست کنیده

حضرت مسیح پس از آنکه بوحی الهی برسالت و هدایت خلق مبعوث گردید از بین پیروان بیپیرایه و مخلص خود ۱۲ نفر را بعنوان حواریون انتخاب فرمود و در تحت تعلیمات خویش آنان را برای تبلیغ و نشر نفحات الله باطراف فرستاد تا پیام جدید را بگوش مردم برسانند. اسامی آنها جنین است:

۱- بطرس یا شمعون ۲- آندریاس ۳- یعقوب ۴- فیلیپس ۵- یوحنا ۶- برتلما ۷- طوما ۸-متی ۹- یعقوب بن حلفا ۱۰- هیود ۱۱۱- شمعون قانوی ۱۲- یهودا اسخر یوطی:

این ۱۲ نفر رمزی از ۱۲ اسباط بنی اسرائیل بودند. آن حضرت ۲۰ نفر دیگر از بین شاگردان خود انتخاب فرمود که بنام ۲۰ مشایخ بهود در رتبه بعد از حواریون قرار داشتند. حضرت مسیح از اعمال ریاکارانه ملایان و رؤسای یهود که محض فریب مردم آنان را موعظه میکردند تنقید مینمود بهمین علت بر علیه او قیام کردند و او سر به بیابان و کوه گذاشت و بیشتر عمر کوتاه خود را تنها با شاگردان صرف میکرد. بطور کلی دوران رسالت آن حضرت که فقط سه سال طول کشید مشعون از مصائب لایحصی و مشحون از رزایا و سختی ها بود تا بالا خره در سال سوم رسالت بدستور و فتوای محکمه کبری و موافقت پیلاطس حاکم آن ایالت در عید فصحی یهودیان در بیت المقدّس او را مصلوب نموده شهیدش کردند. پس از شهادت آن حضرت عده مؤمنین که بالغ بر ۱۲۰ نفر بودند تحت هدایت و راهنمانیهای خواریون و تشویق مریم مُجدلیه بنشر تعالیم پرداختند و عده ای جام شهادت نوشیدند و عده دیگر مورد شکنجه و آزار قرار گرفتند.

تا اینکه قسطنطین امپراتور روم در سال ۳۱۳ میلادی بامر حضرت مسیح مؤمن گشت و آن دیانت را مذهب رسمی مملکت نمود. جای شگفتی است که با آنهمه تاکیدی که در کتاب مقدّس انجیل بظهور حضرت بهاءالله شده باز عده بیشماری از مسیحیان مؤمن نگشتند و به آداب و رسوم اجدای خود باقی ماندند. مسیحیان مننتظر ظهور و نزول محدد حضرت مسیح هستند و معتقدند ی تمام بشارات کتاب مقدس اشاره بظهور حضرت مسیح است و اگر در ظهور اول انجام نگرفت در ظهور ثانی تحقق خواهد یافت چنانچه میفرماید «من دوباره خواهم آمد»

ه باز رفته برمیگردم، و «منتظر ظهور بعدی من باشید» بنظر اهل بها؛ آن روز موعود با ظهور حضرت بها؛الله فرارسیده و آن بشارات با اظهار امر اسم اعظم و جمالقدم تحقق یافته.

حضرت بهاءاللَّه در لوح احباب ميفرمايند:

، قل يا قوم هذا رَبكُم الرحمن قداتي بالحجة و البرهان ان اقبلوا اليه ولا تتبعوا كل معرض اثيم، (آثار فلم اعلى جلد ا صفحه ٩٨)

مضمون آنکه: بگوای مردم این پروردگار مهربان شما است که با حجت و دلیل آمده بوی رو آورید و هر معرض را پیروی ننمائید. جناب ابوالفضائل گلپایگانی در یکی از نوشتههای خود مینویسد که پدر آسمانی بصورت بشر در میان خلق مبعوث میگردد و از مادر متولد شده در بین خلق نشو و نما مینماید. آنان همگی اسم اعظم الهیند که به نامهای مختلف در زمانهای متفاوت مبعوث میگردند ولی جملگی یک هدف و منظور را دنبال میکنند و آن هدایت بشر براه راست و حقیقت بهمین جهت ما آنها را پیامبران الهی مینامیم و بهمه بیک چشم نگاه میکنیم چون همه از یک محل و از جانب یک خالق مامورند پس همه آنها اسم اعظمند. و درباره نزول ثانی حضرت مسیح مینویسد که در انجیل متی باب ۲۴ خبر از نزول آن حضرت باسم اعظم داده و اضافه مینماید که نزول حضرت مسیح بعد از ظهور قائم بنام حضرت بها؛ الله منصوص کلیه کتب و مرقوم در تمای صحف است حضرت مسیح در انجیل مقدّس خرابی اورشلیم و بدیختی قوم یهود را خبر داده صحف است حضرت مسیح در انجیل مقدّس خرابی اورشلیم و بدیختی قوم یهود را خبر داده سعادت و رفاه آنان را موکول به رجعت خود فرموده، روزیکه صلح و سلام تمام دنیا را فرا گیرد و جنگ و جدال ریشه کن شود.

میفرماید که چشمان شما او را خواهند دید و عظمت و جلال او را ملاحظه خواهید نمود: او در جلال پدر آسمانی با گروه گروبین و ملائکه مقربین خواهد آمد.

در انجیل متی باب ۱۶ آیه ۲۷ و ۲۸ میفرماید:

وپسر انسان خواهد آمد در جلال پدر خویش باتفاق ملائکه خود و در آنوقت هر کس را موافق اعمالش جزا خواهد داد. هر آینه بشمامیگویم که بعضی در اینجا حاضرند که تاپسر انسان را نبینند که از ملکوت خود میآید ذائقه موت را نخواهند چشید»

(کتاب مقدّس عهد جدید صفحه ۲۸)

در مورد انتظار پیروان حضرت مسیح و اهمیّت و عظمت ظهور حضرت بهاءاللّه مطالب کثیر نوشته شده که در آن روز مُلک آنینه ملکوت و ناسوت جلوه گاه عالم لاهوت خواهد شد. در آن روز جمیع ملل متحد شده کلیه مذاهب مذهب واحد و عالم کون بهشت برین میگردد. در چنان زمانی است که شاعر میگوید

اگر هر موی من گردد زبانی شود هر یک ترا تسبیح خوانی هنوز از بیزبانی خفته باشم ز صد شکرت یکی ناگفته باشم حضرت مسیح در انجیل یوحنا باب ۱۴ آیه ۲۸-۲۱ میفرمایند:

دشنیده اید که من بشما گفتم میروم و نزد شما می آیم. اگر مرا محبت مینمودید خوشحال میگشتید که گفتم نزد پدر میروم زیرا که پدر بزر گتر از من است و الآن قبل از وقوع بشما گفتم تا وقتی که واقع گردد ایمان آورید. بعد از این بسیار با شما نخواهم گفت زیرا که رئیس این جهان می آید و در من چیزی ندارد لیکن تا جهان بداند که پدر را محبت مینمایم چنانکه پدر بمن حکم کرد همانطور میکنم،

حضرت بهاءالله در لوح احباب ميفرمايند:

وقل هذا يوم فيه تجلّى الرحمن على الامكان طوبي لاهل النظر انه قد ظهر على شأن لا يمنعه اعراض معرض و لا يحجبه حجبات الذي بغي على الله و كفره (آثار قلم اعلى صفحه ۱۰۰۰)

حضرت ولى مقدّس و عزيزامرالله ميفرمايند:

•حضرت مسیح این ظهور اعظم را « رئیس این جهان» و معزی» و «الذی یبکت العالم علی خطینه و علی برو علی دینونة ، توصیف فرموده و همچنین او را «روح الحق فهویر شدکم الی جمیع العق و «ولایتکلم من نفسه بل کل مایسمع یتکلم به ، و «صاحب الکرم ، و «پسر انسان که در جلال پدر ظاهر خواهد گردید ، خوانده و به بیان ، یرون ابن الانسان آتیا علی سحاب السما ، مع قواة و مجد گبیر و یرسل ملائکته مع صوت السافور العظیم جلالت و مرتبتش را ستوده و باین بشارت بزرگ اخبار فرموده که «جمیع ملل حول سریرش مجتمع میشوند»

پس از قریب یکهزار سال که از شهادت حضرت مسیح گذشت اولین تفرقه در دیانت مسیحی شکل گرفت و به دو فرقه ارتدکس به معنی عقیده صحیح و کاتولیک به معنی عمومی منقسم گردید برخی از عقاید آنها بشرح زیر است: فرقه ارتدکس پاپ را رئیس اعظم جامعه مسیحیت نمی دانند و حضرت مریم را در حد قدیسین و مادر معصوم حضرت مسیح دانسته باو احترام میگذارند و فقط خدا را قادر به گذشت از گناهان قبول دارند.

فرقه کاتولیک پاپ و حضرت مسیح هر دو را قادر به بخشش از گناهان قبول دارند و نیز پاپ را معصوم از هر گناه و معصیت شمرده او را رئیس اعظم جامعه مسیحیت میدانند. به تثلیث عقیده درند یعنی به توحید آب و ابن و روحالقدّس معتقدند و حضرت مریم را قابل پرستش و

عبادت میدانند.

البته در هر دو فرقه وجوه مختلفه دیگری را معتقدند که از اهمیّت کمتری برخوردارند. پس از آن دو مذهب فرقه پر شاخه و شعبه پروتستان است که به معنی معترضین بوجود آمد که اعتقاد دارند که انجیل عالی ترین مرجع مسیحیت و مسیحیان است نه پاپ و با اکثر اعتقادات هر دو مذهب مخالفند در حال حاضر تعداد جمعیت کاتولیک ۸۵۰ میلیون و پروتستان ۴۴۰ میلیون و ارتدکس ۷۰ میلیون در جهان است.

حضرت عبدالبهاء در خطابهای راجع به حضرت مسیح میفرمایند.

«حضرت مسیح شخصی بود وحید و فرید و این اُمم عظیمه را تربیت نمود، این ملل متحاربه راصلح داد و حشیان متمدن شدند و ظالمان خلعت عدالت در برگرفتند. اخلاق عالم انسانی ترقیات فوق العاده کرد از این ثابت شد که مربّی بود و معلم اُمم بود. اگر این را انکار کنیم بی انصافی است، (مجموعه خطابات مبارکه صفحه ۵۹۶)

کتاب مقدّس مسیحیان انجیل است که به کتاب عهد جدید مشهور میباشد که شامل ۴ انجیل بشرح زیر است.انجیل متی، انجیل مرقس، انجیل لوقا، انجیل یوحنا.

حضرت بهاء الله در ايقان شُريف ميغرمايند:

ه چون نار محبت عیسوی حجبات حدود یهود را سوخت و حکم آن حضرت فیالجمله جریان برحسب ظاهریافت روزی آن جمال غیبی به بعضی از اصحاب روحانی ذکر فراق فرمودند و نار اشتیاق افروختند و فرمودند که من میروم و بعد می آیم و در مقام دیگر فرمودند من میروم و می آید دیگری تا بگوید آنچه من نگفته ام و تمام نماید آنچه را که گفته ام،

(۱۷ معمه ناقیاباتک)

# ظهور ديانت اسلام وانتظار پيروان حضرت محمّد بظهور حضرت بهاءالله

حضرت بهاءالله ميفرماينده

محضرت خاتم انبیاء روح ما سواه فداه از مشرق امر الهی ظاهر و با عنایت کبری و فضل بیمنتهاناس را به کلمه مبار که توحید دعوت نمودند و مقصود آنکه نفوس غافله را آگاه فرمایند واز ظلمات شرک نجات بخشند ولکن قوم بر اعراض و اعتراض قیام کردند و وارد آوردند آنچه را که معشر انبیاء در جنّت عُلیانوحه نمودند» (مجموعه الواح چاپ قاهره صفحه ۲۷۰)

شبه جزیره عربستان در مغرب و جنوب ایران واقع و از قدیم الایام محل سکونت بادیهنشینان از اقوام مختلف بوده مانند قوم عاد در شمال حضرموت و قوم ثمود بین حجاز و شام و قوم اسرائیل که از احفاد حضرت اسمعیل پسر حضرت ابراهیم که به حجاز و مکه تشریف بردند میباشند. این اقوام بحال بدوی و صحرانشینی در زمین خشک و نی آب و علف بسر میبردند و شغلشان چرای گوسفندان و شتر و جنگهای داخلی بود که بر قبیلههای یکدیگر حمله نموده آنچه بود به یغما میبردند. اگر چنانچه در محلی چشمه آبی پیدا مینمودند دور آن چادر برپا میکردند و مصورت آبادی گردهم جمع میگشتند مانند مکه که به آم القری معروف شد.

بعد از آنکه حضرت اسمعیل فرزند حضرت ابراهیم با مادر خود هاجر از کلده به مکه آمد خانه کعبه بنا گردید و کم کم آبادانی آن شروع شد و محل استراحت کاروانهای بین یمن و فلسطین گردید. در خانه کعبه بتهای زیادی نگاهداری میشد و معتقد بودند که آنان را بغدا نزدیک میکند. به تدریج تعداد این بتها به ۳۶۰ عدد که نماینده ۳۶۰ قبیله بود بالغ شد. علاوه بر پرستش بتها قربانیهای زیادی تقدیم میکردند و خون آنها را بروی بتها میریختند تا عبادتشان قبول گردد. در میان اقوامی چنین بدوی پیغمبری روحانی مبعوث شد تا این قوم وحشی را که دخترانشان را زنده بگور میکردند از جهل و نادانی نجات بخشد.

در آن ایام قبیله قریش کلیددار و تولیت خانه کعبه را در اختیار داشتند. این تولیت پس از فوت حضرت اسمعیل نصیب قبیله قریش گردید. این مقام در آن قبیله متداول بود تا آنکه این منصب نصیب عبدالمطلب گردید. کوچکترین فرزند عبدالمطلب عبدالله نام داشت که پدر حضرت محمّد بود. نام مادر حضرت رسول آمنه بود. پدر آن حضرت در سفر تجارتی بود که قبل از تولد پینمبر فوت نمود و آمنه نیز در زمانی که حضرت محمّد بسن ۶ سالگی رسید او نیز فوت نمود و حضرت محمّد تحت سرپرستی پدربزرگش عبدالمطلب قرار گرفت آن حضرت از سن ۱۲ سالگی به شغل چوپانی مشغول گشت و به امانت و صداقت مشهور و معروف گردید.

پس از آن مشغول تجارت شد تا در سن ۲۵ سالگی با خانم متمولهای ازدواج نمود. خدیجه حرم مبارک در موقع ازدواج ۴۰ سال داشتند. با این ازدواج آن حضرت متمول گردید و یکی از اولادان عمومی خود بنام علی را به خانه خود برد و تحت سرپرستی خود قرار داد. حضرت محمّد علاوه بر ثروت ظاهری به داشتن فضیلت اخلاقی و معنوی و امانت و صداقت در بین مردم مشهور گشت.

حضرت رسول غالب اوقات به کوه حراً که در ۳ میلی شهر مکه واقع شده تشریف می بردند و بدعا و مناجات می پرداختند تا اینکه در سن ۴۰ سالگی در ماه رمضان سنه ۶۱۰ میلادی در سال بیستم سلطنت خسروپرویز به کوه مذکور تشریف بردند و در حال نوحه و ندبه ضمیر منیرش بانوار وحی الهی روشن گردید و برسالت مبعوث شد فی الفور نزد خدیجه همسر با وقایش بازگشت و قضیه را به آن بانوی محترم گفت بلافاصله آن عزیز ایمان باو آورد و پس از او حضرت علی که در آن زمان جوانی ۱۰ ساله بود دعوتش را قبول فرمود.

نا مدت ۳ سال عده قلیلی باو گرویدند و باو مؤمن گشتند ولی از همان ابتداء فامیل و اهل قبیله به مخالفت برخاستند و بنای آزار و اذیت گذاشتند. لذا بعد از ۱۰ سال که از رسالتش گذشت ناچار از مکه به مدینه هجرت فرمود تا از شر مخالفین و مزاحمین خلاص گردد ولی وا اسفا که اهل بغض و عناد از پای ننشستند و تا آنجا که مقدورشان بود آن حضرت را در مضیقه و فشار قرار دادند.

حضرت بهاءالله آن ايام را چنين تصوير ميفرمايند:

«در خاتم انبیا؛ روح ماسواه فدا تفکر نمائید چون آن نیر حقیقی باراده الهی از افق حجاز اشراق نمود احزاب اعراض نمودند و بر سفک دم اطهرش قیام کردند. واردشد بر آن حضرت آنچه که عیون ملاء اعلی گریست» (محموعه الواح جاب مصر صفحه ۲۷۷)

حضرت محمّد قبله را عوض فرمود و احکام شریعت قبل را تغییر داد و در سال ششم و هفتم رسالت خود نامههائی به سلاطین ایران، حبشه، مصر و روم شرقی مرقوم فرمود و رسولانی به آن دیار گسیل داشت امّا هیچگاه از گزند دشمن در امان نبود و بناچار در پی دفاع از مسلمین وارد جنگهای متعدد گردید که در تمامی آتها پیروز گشت.

حضرت بهاءالله چنین شهادت دادهاند:

«در اوّل امر آن حضرت آن بود که شنیدید چه مقدار اهل کفر و ضلال که علمای آن عصر و اصحاب ایشان باشند بر آن جوهر فطرت و ساذج طینت وارد آوردند. چه مقدار خاشاکها و خارها که بر محل عبور آن حضرت میریختند» (منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله صفحه ۲۵٪) از مدینه سفری به مکه فرمودند و خانه کعبه را از اوث بتها باک نموده و دشمنان خود را پراکنده ساختند. قرآن مجید را که حاوی شش هزار آیه در ۱۱۴ سوره است نازل فرمودند و مجموعههای کثیری از احادیث شامل فرمایشات آن حضرت بحا گذاردند و در سال دهم هجرت حضرت علی ابی طالب پسر عم خویش را بجانشینی خود انتخاب کردند و در سن ۶۳سالگی پس از ۲۳ سال بعثت در سال بازدهم هجرت در مدینه صعود فرمودند.

حضرت بهاءالله درباره مقام آن حضرت ميفرمايند:

«خاتم انبیا» روح ما سونه فداه در مقام خود شبه و مثل و شریک نداشته اولیا» صلوات الله علیهم بکلمه او خلق شدهاند. ایشان بعداز او اعلم و افضل عباد بوده اندو در منتهی رتبه عبودیت قائم. تقدیس ذات الهی از شبه و مثل و تنزیه کینونتش از شریک و شبیه به آن حضرت ثابت و ظاهر» (مجموعه الواح بعد از کتاب اقدس صفحه ۲۲)

پس از فوت آن حضرت اختلاف در اصحاب پدیدار گشت و تفرقه بین مؤمنین آغاز گردید و خلافت که از آن حضرت امیرالمؤمنین علی علیه السلام بود و آن حضرت او را وصی بر حق خود انتخاب فرموده بود بدست ابوبکر افتاد و حضرت علی به مدت ۲۲ سال خانه نشین گشت و پس از آن مدت به مسند خلافت رسید و به هدایت خلق پرداخت برخی از القاب حضرت علی در آثار مبارکه بهائی از این قرار است. قمر ولایت، سلطان عرصه علم و حکمت، پادشاه کشور ولایت، بدر منیر افلاک و جهد علم و معرفت، عنقای مشرق علم و حکمت، بلبل بستان تمجید عندلیب گلستان تجرید، مظهر امرائهی، طیر هویه، شاهد مولای متقیان، امیرمؤمنان، وصی شرعی.

حضرت عبدالبهاء ميغرمايند:

ه جم غفیری از اُمَم شرقیه هزار و سیصد سال در ظل شریعت محمّدیه تربیت و در قرون وسطی که اهالی اروپا در نهایت در جه توحش بودند قوم عرب در علوم و صنایع و ریاضیات و مدنیّت و سیاست و سائر فنون بر سائر ملل عالم تفوق داشتند. محرک و مربی قبائل بادیة العرب و مؤسس مدنیّت کمالات انسانیه در میان آن طوائف مختلفه یک شخص امی یعنی حضرت محمّد بوده

(مفاوضات مبارک صفحه ۱۹)

حضرت بهاءالله درباره قرآن که کتاب آسمانی دیانت اسلام است چنین میفرمایند: هشکی نبوده که قرآن من عندالله نازل شده و شکی هم نیست که کلمات الهیّه مقدّس بوده از آنچه توهم نمودهانده هر کس تصدیق فرقان ننمود فی الحقیقه مصدّق کتب قبل از فرقان هم نبوده، حضرت عبدالبهاء در مورد اثمه اطهار میفرمایند: «اثمه اطهار مطالع الهام بودند و مظاهر فیض حضرت رحمن، حضرت ولی مقدّس امرالله میغرمایند: احبا باید بدانند و معتقد باشند که منشاء امر بهائی اسلام است و شغص بهائی باید اقرار کند که حضرت رسول اکرم مهبط وحی الهی هستند و قرآن کلام الله است و ائمه اطهار معصوم بودهاند. مقام اثمه بسیار بلند و مقدّس است علی الغصوص حضرت حسین «سیدالشهداء» از احادیث آنچه در آثار مبار که وارد شده صعیح و معتبر است»

و نیز میفرمایند؛

محضرت رسول اکرم مهبط وحی الهی بودند و مقامشان شامخ و عظیم است. اهل بهاء معتقد به وحدانیّت الهیّه و مقام رسالت رسول اکرم هستنده (حکایت دل صفحات ۱۹۱۹ و ۸۸)

کتاب آسمانی قرآن پس از رحلت پیغمبر جمع آوری و یکی از آنها به عنوان معتبرترین انتخاب گردید و مابقی از بین رفت. پس از صعود حضرت رسول غاصبین خلافت یعنی ابوبکر و عمر و عثمان مدت ۲۲ سال زمام امور را بعهده داشتند تا اینکه نوبت به حضرت علی رسید. مسلمین ابوبکر، عمر، عثمان و حضرت علی را که جمعاً ۳۰ سال خلافت کردند خلفای راشدین گویند.

دیانت اسلام نیز به چند فرقه تقسیم شد که مهمترین آنها فرقه شیعه و سنی است و در سنوات بعد بتدریج به فرقههای متعدد و شعب گوناگون منقسم شد در حالیکه تعداد آنها را به ۷۲ فرقه تخمین میزنند جمعیت مسلمین جهان ۸۱۷ میلیون میباشد که شامل ۶۸۰ میلیون سنی و ۱۲۵ میلیون شیعه است.

در بسیاری از آیات قرآن و احادیث درباره ظهور حسینی و پیدایش روز لقا و آمدن روز خدا اشارت و بشاراتی آمده است و کتب استدلالیههای احیا مملو از این اندارات و بشارات است. مسلمانان جهان از دیر باز توجه باین داشتهاند که موعودی باید در آخرالزمان ظاهر شود و عالم را از نکبت و بدبختی نجات دهد و صلح کلی در جهان برقرار نماید و نیز در مساجد و گلدستههای معابد در ایام رمضان در دعای سحر اسم مبارک حضرت بهاءالله را می شنوند ولی به معنی آن و حقیقت آن نرسیدهاند.

یکی از علمای عرب می نویسد که آنان که طالب حقیقت رمز اسم اعظمند ملائکه تأیید به سراغشان می آید و به آنها پاکی و تقدس می بخشد و از چشمه مقدّس بهاء که در دعای سحر مذکور است آب کوئر به آنها عطامیفرماید در این مورد و در مورد بشاراتی که در احادیث مروی آمده است باید تفکر و تدبر نمود تا حقیقت آن مکشوف شود.

حضرت ولی مقدّس امرالله در کتاب قرن بدیع راجع به بشاراتی که در کتب اسلامی موجود است چنین مفرمایند:

وحضرت رسول اكرم در قرآن مجيد ظهور مبارك رابه ونباء عظيم، تعبير و آن يوم فخيم را يوم ويأتيهم الله في ظل من الغمام، و وجاء ربك و الملك صفاً صفاء و ويقوم الروح و الملائكة صفاء توصيف فرموده و در سوره مبار که ديس، که به قلب فرقان موسوم و موصوف اين ظهور اعظم رابه «رسول» ثالثی که لاجل اکمال و اعزاز رسولين سابقين ظاهر گشته ستوده و به بيان ،فعززنا همابثالث، توصيف فرموده است و نيز در صفحات همان سفر جليل اين يوم کريم بالقاب مهيمنه «يوم عظيم» «يوم الله»، «يوم القيامة»، «يوم الدّين»، «يوم التغابن»، «يوم الفصل» «يوم العسرة، «يوم التلاق»، «يوم»، «قضی الامر» و «نفخ فيه اخری» و «يقوم الناس لرّب العالمين» و «تری الجبال تحسبها جامدة و هی تمر مرالسحاب، و «يوم الحساب» و «يوم الازقة اذالقلوب لدی الحناجر کاظمين، و «صعق من في السموات و من في الارض الا من شاء الله و «تذهل کل مرضعة عما از صعت و تضع کل ذات حمل حملها، و «اشرقت الارض بنور ربّها و وضع الکتاب و جيئي بالنبيين و الشهداء و قضي بينهم بالحق و هم لا يظلمون خوانده شده است»

در قرآن کریم که کلام الهی است خداوند میفرماید:

. هل ينظرون الا ان بأتبهم الملائكه اوياتي ربك اوياتي بعض آيات ربك.

(سوره انعام آیه ۱۵۷ صفحه ۱۵۰)

معنی آنکه: آیا غیر از این انتظار دارید که ملائکه بیاید یا پروردگار توبا بعضی از آیات الهی ظاهر گردد و نیز در سوره عنکبوت آیه ۴ صفحه ۳۹۶ روحالقدّس بلسان پیغمبر میفرماید:

ءمن كان يرجوالقاء اللَّه فان اجل اللَّه لات و هوالسميع العليم،

یعنی کسی که لقای خدا را طالب باشد بداند که وعده پروردگار در آتیه است او شنوا و داناست. و نیز در سوره عنکبوت میغرماید: (آیه ۲۲ صفحه ۳۹۸)

موالذین کفروا بآیات الله و لقائه اولئک یئسوا من رحمتی و اولئک لهم عذاب الیم، معنی آنانکه به آیات خدا و دیدار لقای او منکرند از رحمت من محروم و گرفتار عذابند. بدون شک مقصود از لقای خدا مظاهر ظهور او هستند والا خداوند دیدنی نیست بلکه قائم

مقامات او هستند که به آنها بشارت داده شده و حتی میفرماید: «واللّه یدعوالی دارالسلام و یهدی من بشاء الی صراط مستقیم»

حضرت بهاءاللّه درباره ایام اللّه مذکور در قر آن میفرمایند:

، شکی نبوده و نیست که ایّام مظاهر حقّ جلّ جلاله به حقّ منسوب و در مقامی با ایام الله مذکور ولکن این یوم غیر ایام است. از ختمیت خاتم مقام این یوم ظاهر و مشهود،

(منتخبات آثار حضرت بهاءالله صفحه ۴۷)

قرآن مجید منبع اسرار و حکم الهی است و آیات آسمانی و احادیث اسلامی همه گواه بر این مدعا است که آن آثار همگی دال بر حقانیت جمال اقدس ابهی است ولی وا اسفا که مردم نادان و بیخبر و نیز علمای جاهل از شنیدن آن نباء عظیم محروم گشتند و پیامش را نادیده گرفتند.

آن خبر بزرگ که آنقدر در سورهای مختلف قرآن مجید به آنها اشاره شده بود وقعی ننهادند و خود و اهل عالم را دچار گمراهی و ظلالت نمودند.

حِضرت ربّ اعلی در قُیّوم آلاسماء اشاره به آن آیات در مورد ظهور جمال مبارک چنین ميفرمايند:

«يا قرة العين قل انى انا النباء العظيم الذي كان في ام الكتاب مذكوراً قل اختلفوا الكل في... (کتاب محبوب عالم صفحات ۱۲۴ و ۱۲۵) وكفي بالله الحق شهيداء

ميفرمايند كه:

ای قرةالعین بگو البته من خبر بزرگی هستم که در سرچشمه کتابها (قرآن) ذکر آن به میان آمده بگو همه مردمان در مورد من اختلاف نظر دارند... شهادت خداوند کافی است.

and the state of t

#### بشارات کتب مقدّسه درباره ۲ ظهور در آخرالزمان

حضرت عبدالبهاء در كتاب مفاوضات مبارك ميفرمايند:

هجمیع ملل منتظر دو ظهور هستند که این دو ظهور باید با هم باشد و کل موعود به آنند. یهود در تورات، موعود به رَبّ الجنود و مسیح هستند و در انجیل موعود بر جوع مسیح و ایلیا هستند و در شریعت محمّدی، موعود به مهدی و مسیح هستند و همچنین زردشتیان و غیره که اگر تغمیل دهیم بطول انجامد مقصد این است که کل موعود بدو ظهور ند که پی در پی واقع شود.

(كتاب محبوب عالم صحفه ٧١)

شاعر والا مقام بهائي حضرت نعيم فرموده:

داده اخبار این ظهور جلیل منذرین و مبشرین ویند همه انبیاء زرب نبیل همه انبیاء که بی زپیاند

تعداد نبوات و اشارات به تحقق دو ظهور پیاپی در آخرالزمان یعنی ظهور حضرت رُبّ اعلی و ظهور اقدس ابهی در صُحف و زبر مقدّسه الهیّه از حد شمارش بیرون است و آنچه که انبیاء سلف بصورت ایماء و اشاره بیان فرمودهاند و یا در اخبار و احادیث منسوب به آن مظاهر ظهور ثبت شده تمامی در استدلالیههای علمای ادیان بخصوص دانشمندان بهائی مندرج گشته

همه پیامبران آسمانی بشارت بظهور دوباره در آینده ایام داده اند بنابر این: هندوها منتظر رجوع کریشنا، بودائیها منتظر ظهور بودای پنجم، زردشنتیها منتظر ظهور شاه بهرام، یهودیان منتظر ظهور تأنی مسیح ، مسلمانان شیعه منتظر ظهور تأنی مسیح ، مسلمانان شیعه منتظر ظهور قائم موعود حضرت صاحب الزمان و مسلمانان سنی منتظر ظهور روح الله هستند.

در ادوار گذشته چنین اراده الهی تعلق گرفته بود که در هر عصر و زمانی پیغمبری مبعوث گردد تا به هدایت خلق پردازد ولی در این دور بدیع که سر آمد اعصار و قرون است و بغرموده حضرت عبدالبهاء قرن نورانی و عصر یزدانی است مشیت نافذه الهی چنین مقدّر گشته بود که دو ظهور پیاپی در مدت قلیلی عالم را بنور خود متّور فرماید لذا ظهور حضرت رب اعلی و ظهور جمال ابهی به فاصله کمی از یکدیگر اتفاق افتاد.

هدف غائی و مقصد نهانی هر دو ظهور مبارک یکی است و بشارات و اشارات و انذارات کتب سماوی در مورد هر دو ظهور صادق است. یکی ملقب به ذکر اعظم و دیگری موسوم به نباء اعظم. القاب ذکر اعظم، ذکرالله، ذکر، ذکر اکبر، ذکر الله الاعظم، ذکر الله الکبیر منسوب به حضرت نقطه اوّلی. القاب نباء اعظم، نباء، نباء عظیم، خبر بزرگ، خبر خوش منسوب به حضرت بهاءالله است،

آيات الهى درباره ذكر اعظم حضرت نقطه اولى

حضرت ربّ اعلى در كتاب قيوم الاسماء (تفسير سوره يوسف) ميفرمايند،

ويا اهل الارض و لقد جائكم الذكر من عندالله على فترة من الرسل ليزكيكم وليعلهركم من الرجاس لايام الله الحق فاتبعوا الفضل من عنده، (منتخباتي از آثار حضرت نقطه اولي صفحه ۴۱)

مضمون آنکه: ای اهل زمین «ذکر» در فترت پیامبر از جانب پروردگار ظاهر شده تا شما را برای ظهور «روز خدا» از آلودگیها پاک و منزه سازد پس خواستار فضل و رحمت او باشید.

و نيز در همان سفر كريم ميفرمايد:

«یا اهل الارض من اطاع «ذکراللّه» و کتابه هذا فقد اطاع اللّه و اولیائه بالحق و قدکان فی آخرة من اهل جنة الرضوان عنداللّه مکتوباً «منتخباتی از آثار حضرت نقطه اوّلی صفحه ۲۸) و همچنین در همان لوح منبع میغرمایند؛

«يا معشر العلما؛ اتقوا الله في آرائكم من يومك هذا فان، الذكر ، فيكم من عندنا قدكان بالحق حاكماً وشهيداً، (منتخباتي از آثار حضرت نقطه اولي صفحه ٢٨)

مضمون آنکه ای گروه علماء در آراء خود از خدا بترسید زیرا هذکره در بین شماست و از جانب من آمده در حقیقت او شاهد باشید.

این حدیث از حضرت امام جعفر صادق نقل شده است که فرمود «یظهر فی الستین امره ویعلوذکره»

یعنی درسنه ۶۰ امر او (امر خدا) ظاهر میشود و «ذکر» او بلند میگردد. این حدیث دو رقم آخر سال ظهور را یعنی سال ۱۲۶۰ ظهور حضرت اعلی را مشخص فرموده و به کلمه «ذکر» که از القاب آن حضرت است اشاره فرمودهاند. در قرآن مجید نیز کلمه «ذکر» در آیات بسیاری نازل شده که هم اشاره به ذکر الهی است و هم به نام حضرت قائم موعود اسلام.

حضرت اعلى در قيوم الاسماء ميفرمايند:

و قالوا المسلمون بالحق ربنًا سمعنان نداء، ذكرالله و واطعناه فاغفر لنا فانك الحق و اليك المصير بالحق مآباً، (منتخبات آثار حضرت نقطه اولى صفحه ٢٨)

مضمون بیان مبارک آنکه: مسلمانان حقیقت جو میگویند که ای خدا ندای «ذکر» ترا شنیدیم و از او اطاعت کردیم گناهان ما را عفو فرما بدرستی که تو حقّی. این اشاره به آیه قرآن است که در سوره ۲ آیه ۲۸۵ فرموده. برای اطلاع بیشتر باید به قرآن کریم مراجعه نمود و سورههای زخرف آیات ۴۴-۳۶ و سوره طه آیات ۱۲۶-۰۲۴ و سوره فصّلت آیات ۳۹-۴۰-۴۱ مطالعه کرد. آیات الهی درباره نباء عظیم

حضرت بها؛الله در لوحی میغرمایند:

، قل خافوا الله ثم انصفوا في هذا النّباء الذي اذا ظهر خضع له كل نّباء عظيم. قل يا معشر الجهلاء ان تنكروه باي برهان ثيبت ايمانكم برسل اللّه من قبل و بما نُزل من ملكوته العزيز المنبع. (مجموع الواح بس از نزول كتاب اقدس صفحه ۱۵۲٪)

مضمون بیان مبارک آنکه، بگو از خدا بترسید و درباره این خبر بزرگ بانصاف نظر کنید <sub>و</sub> در مقابلش سر تعظیم فرو آورید بگو ای گروه نادانان اگر او را انکار نمائید بکدام دلیل انبیا، قبل <sub>را</sub> تصدیق میکنید و به اثبات میرسائید.

جمال ابهی در سوره وفا میفرمایند:

«ان يا وفا ان اشكر ربّك بما ايدك على امره و عرفك مظهر نفسه و اقامك على ثناء ذكر الاعظم في هذا النباء العظيم» (مجموعه الواح پس از نزول كتاب اقدس صفحه ١١٢)

مضمون بیان مبارک آنست که: ای وفا شکر خداوند را بجای آور که ترا بقبول امرش موفق نمود و به شناسانی مظهر ظهورش دلالت فرمود و به ثناء و تمجید «ذکر بزرگش» قائم و مستقیم نمود. حضرت بهاءالله در لوح اشراقات میفرمایند:

وقل يا اوليائي في بلادي اسمتوا نصح من ينصحكم لوجه الله انه خلقكم و اظهر لكم ماير فعكم وينفعكم وعلمكم صراط المستقيم ونباه العظيم،

(مجموعه الواح مبار که پس از نزول کتاب اقدس صفحه ۷۰)

مضمون بیان مبارک آن است که: بگو ای بندگان پند کسی را که بشما نصیحت میکند گوش کنید، او شما را خلق کرده و برایتان مقام بلند و هنغعت بسیار خواسته و شما را براه راست هدایت فرموده و خبر بزرگ بشما داده.

حضرت محمّد در قرآن سوره صاد آیه ۶۷-۶۸ میفرماید «قل هونباء عظیم انتم عنه معرضون»

حضرت بهاءاللَّه در لوح اشراقات ميفرمايند: ،قد خلقتم لِذكر هذا النَّباء العظم،

برای اطلاع بیشتر باید به آیات قرآنی سوره فاطر آیه ۲۴ و سوره سبا آیه ۲۸ و سوره فرقان آیه ۵۸ و سوره سجده آیه ۲-۴ نیز مراجعه نمود. و نیز به آیات کثیری در این دور بدیع و همچنین به کتاب مقدّس انجیل متی فصل ۴ آیه ۴۳ و انجیل مُرقس فصل ۱۸-۱۹ و به اشعیاء نبی فصل ۶۱ آیه ۲-۲ و بسیاری از احادیث و روایات در اسلام مراجعه نمود. با همه تأکید و بشاراتی که در کتب مختلفه ادیان به دو ظهور پیاپی گشته مع الوصف اکثر پیروان ادیان مختلفه راه خطا پیمودند و گرفتار اوهام و تردید شدند در نتیجه منکر دو ظهور اعظم در این دور بدیع گشتند. آنچه که از متون و مندرجات تاریخ عالم استنباط میگردد آنست که حیات اجتماعی بشر و استعدادات فطری او در این قرن فرق فاحشی نموده بطوریکه اسرار نهان آشکار شده و کشفیات بسیاری در همه زمینه ها پدید آمده و اختراعات مغیده به منصه ظهور رسیده است.

محققین و دانشمندان باین نکته توجه دارند که تا قبل از سال ۱۸۴۴ میلادی یعنی سال ظهور طلعت اعلی فقط ۷۰ فقره اختراعات مهم انجام گرفته بود ولی از آنسال تا ۱۵۰ سال بعد ۹۰ فقره صنایح بدیعه و اختراع جدید کشف گشته و راه برای مخترعین و کاشفین هموار شده.

حضرت عبدالبهاء در مورد این جهش سریع میغرمایند:

«شکر کن خدا را که در چنین قرنی به عالم وجودی آمدی که قرن حقیقت است و عصر حضرت احدیت. ابواب گشوده و حجبات دریده و اوهام متلاشی گشته حتی علوم و فنون مدای بدرجهای رسیده که یک طفل بیشتر مطلع از فلاسفه قبل است. مثلاً یک طفل الان در جبر و حساب از اقلیدس ماهرتر است»

حساب از اقلیدس ماهردر است، یکروز پس از اظهار امر حضرت نقطه اولی در مدینه طیبه شیراز یعنی روز ۲۴ می سال ۱۸۴۴ میلادی واقعه مهمی در جهان رخ داد و عصر نوین بشریت آغاز گشت و آن مغابره اولین تلگراف رسمی در تاریخ انسانها بود که آقای ساموئل موریس مخترع دستگاه نخستین پیام که (خدا چه کرده است) اشاره به سفر اعداد باب ۲۳ آیه ۲۴ کتاب مقدس عهد عتیق صفحه ۲۴۷ است از شهر واشنگتن به شهر بالتیمور فرستاد.

مطبوعات جهان آن روز را سرآغاز پیشرفتهای جدید در زمینههای علمی و فنی دانستند. فیالواقع مبداء تاریخ بدیع از آن روز آغاز گردید.

حضرت دانیال نبی در باب ۱۲ آیه و ۴ و۵ کتاب خود مینویسد:

«اما تو دانیال کلام را مخفی دار و کتاب را تا زمان آخر مُهر کن، بسیاری به سرعت تردد خواهند نمود و عِلم افزوده خواهد شد» (کتاب مِقدِس عهد عتیق صفحه ۱۳۰۹)

این پیشگوئی و بشارت به سیر ترقی و پیشرفت علم و صنعت و تعالی فکر و زندگانی اجتماعی بشر پس از دو ظهور پیاپی یعنی ظهور مستقل حضرت رب اعلی و ظهور کلی جمال اقدس ابهی می باشد. تاریخ نشان میدهد که تا قبل از سال ۱۸۴۴ پیشرفتهای همه جانبه به آرامی و کندی

انجام میگرفته است ولی جهش فوق العاده آن ترقیات بعد از ظهور حضرت باب بوده است.

آنچه که از مطالعه دقیق دائرةالمعارفها و کتب علمی بدست می آید آنست که در طول

تاریخ ۶۰۰۰ هزار ساله تعداد تقریبی ۲۰۰ اختراع مهم و اساسی انجام گرفته که ۱۶۱ اختراع بعداز ظهور حضرت نقطه اولی بوده و فقط ۳۹ فقره مربوط به قبل از سال ۱۸۴۴ میباشد. البته این ارقام چنانچه ذکر شدمربوط به اساسی ترین آنها بوده والا (ادیسن) مخترع لامپ به ننهائی ۲۶۰۰ اختراع بنامش ثبت شده است. این مقایسه از آن جهت است که جهش سریع و قوس صعودی اختراعات و اکتشافات در همه زمینه ها در عرصه تمدن اعم از علمی فرهنگی، اجتماعی، سیاسی، ادبی، فکری و اقتصادی در این قرن بدیع پدیدار گشته است.

این نیست مگر از عنایات حقّ تعالی و برکت و عظمت و جلالت این دو ظهور پی در پی. حضرت عبدالبها؛ درباره این مقایسه و جهش سریع در این قرن میغرمایند:

مملاحظه کنید که دائره علوم و فنون در این عصر چقدر اتساع یافته و صنایع و بدایع عجیبه چگونه جلوه نموده و قوای فکریه چگونه ترقی کرده و اختراعات عظمیه چگونه بظهور آمده. این عصر حکم صدعصر داردیعنی اگر آثار صدعصر را جمع نمائی و آثار این عصر را نیز جمع نمائی آثار این عصر تفوق بر آثار صدعصر دارده

حال باید مطمئن شد که اینهمه اسباب و آثار و اختراعات مهم و اساسی از برکت ظهور حضرت رب اعلی و حضرت بهاءالله بوده است زیرا که در کلیه صُحف و زُبر الهی به چنین ایّام خوشی وعده داده شده و بفرموده حضرت عبدالبهاء جمیع ملل عالم منتظر بودند که این دو ظهور پیایی واقع گردد.

روایتی است از قول حضرت رسول اکرم در کتاب بحار الانوار که فرموده اند اگر از دنیا فقط
یک روز باقی مانده باشد آن روز را خداوند چنان طولانی میکند که فرزند من مهدی ظاهر شود و بعد
روح الله پشت سر او نماز گذارد و عظمت سلطنت او شرق و غرب را احاطه کند تا اینکه در آخر
زمان زمین بنور خدا روشن گردد و (اشرق الارض بنور ربها). در آن روز ظهوری جهانگیر همه عالم
را پر از عدل و داد خواهد نمود، گرگ با بره، پلنگ با بزغاله، گاو با خرس، شیر با طفل بطور
مسالمت آمیز معاشر خواهند گشت و جهان از معرفت یزدان پر خواهد شد.

اهل بهاء معتقدند که با ظهور حضرت رب اعلی و جمال اقدس ابهی دوره آخر الزمان فرا رسیده و طلیعه برقراری ملکوت خدا بر روی زمین فراهم گشته و وعدههای صریح جمیع انبیاء بدو ظهور تحقق یافته.

حضرت عبدالبهاء موقعی که در شیکاگو تشریف داشتند پیامی برای عالم انسانی توسط یکی از جرائد فرستادند: در این مقام قسمتی از آن پیام ملکوتی زیب این اوراق میگردد:

هوالله الحمدالله قرون ظلماني گذشت، قرن نوراني آمد. الحمدلله آثار اوهام و تقالبد

زائل شد و عقول و افكار بشر توسيع يافت. اختراعات تَجدّد جست، علوم و فنون تَجدّد يافت. مشروعات تَجدّد حاصل نمود اكتشافات تَجدّد جست، جميع اشياء تَجدّد يافت. قوانين عالم تَجدّد بيدا نمود لهذا اقتضا چنان بود كه آئين الهي نيز تَجدّد يابد... پس بشارت باد كه شمس حقيقت تجلّي نمود. بشارت باد بشارت كه نورانيّت آسماني آفاق رااحاطه كرد. بشارت باد بشارت كه ابواب ملكوت مفتوح گرديد. بشارت باد بشارت كه افثات روح القدّس حيات بخش است و عالم انساني در تَجدّد» (مجموعه خطابات مبارك صفحه ۲۲۲)

# بشارات منزله حضرت رب اعلى بظهور حضرت بهاءالله وانتظار بابيان

حضرت نقطه اولى در خصوص ظهور من يظهره اللَّه ميفرمايند؛

«آثار ظهور حقیقت در هر ظهور تحفه ایست من قبل الله از برای او در ظهور بعد... همین قسم آنچه در بیان متکّون شود از شئون محبوبه تحفهای است از قبل نقطه بیان بسوی من یظهر، الله که ظهور اخرای نقطه بیان باشد و همین عزّ و فخر کلّ را بس است که او قبول کند نفسی را یا (بیان فارسی باب ۱۹ واحد ۳ مفعه ۲۲) شيئى رابذكر انتساب بخوده

بشارات و اشارات مربوط بظهور جمال اقدس ابهي در آثار و كتب مقدّسه اديان گذشته و وعدههای مسطور در احادیث نسبت به آیات نازله از جانب حضرت نقطه اولی درباره ظهور کلی الهي و مظهريت حضرت بهاءاللَّه بسيار قليل است و آنچه كه گفته شده اكثراً به رُمز و اشاره میباشد ولی آثار نازله حضرت باب شامل کلیه آیات مُنزله از قلم مبارک است. چنین ادعائی مبتنى براين حقيقت است كه حضرتش در تمام كتب و رسائل خويش فقط يك منظور و مقصود را مَد نظر داشتهاند و آن آگاه کردنُد اهل بیان به طلوع قریبالوقوع جمال قدم و اسم اعظم است تا با بیان مانند پیروان ادیان سَلَف از شَناسائی او محروم نگردند. این آثار بقدری زیاد است که در هیچ عهد و عصری سابقه نداشته است.

حضرتش در کتاب بیان میفرمایند:

«كل بيان ظهور نقطه است و نقطه مقام مشيّت ظهور اللّه است و كل راجع ميگردد به من يظهره اللّه زيواكه اوست كه كل بيان و من فيه راجع باو ميگردد به منتهاى خضوع و غايت خشوع ، (بیان فارسی باب۸ واحد ۲ صفحه ۸۴)

بدون شک هیچ مُبَشری چنین تحذیری نفرموده و چنین آمادگی برای قبول رسول بعدی فراهم تنموده است چنین پدیدهای حیرتانگیز در تاریخ ادیان عالم بی تقلیر بل بی سابقه است. باید گفت که کتاب بیان حضرت نقطه اولی چه از نظر تاکید و چه از نظر لحن انذار و همچنین از لحاظ وضوح مطالب بی همتا و یکتا است. چه که جای تامل و محال تردد برای هیچیک از بابیان باقی نگذاردند و راهی برای شک و تردید و چون و چرا نگشودند بلکه بصراحت تام ادعا فرمودند که هر کس من یظهره الله را شناخت خدا را شناخت و هر کس به لقای او فائز گردید به لقای پروردگار نائل شده است

حضرت رب اعلی باین روشنی و واضحی در کتاب بیان میفرمایند:

•هر کس لقاء من يظهره الله را درک نمايد لقاء الله را درک نموده و فائز بلقاى رب شده اگر

مؤمن به او باشد... و هر کس لقاء من یظهره الله را مُقترن به لقانی نماید یا آنکه از برای او عدل یا کفویا شبه یاقرین و مثالی در لقاء او یا آنچه ما یوصف به است دهد او را نشناخته و لایق ذکر نباشد، (بیان فارسی باب ۷ واحد ۳ صفحه ۸۲)

حضرت نقطه اولی در کتاب بیان فارسی به نام حضرت بهاء الله ۲ بار و عنوان مظهره الله ۳۱۲ بار تکرار فرموده و در برخی از آثار و آیات مُنزله به عنوان شجر حقیقت، شمس حقیقت، شجر و نظائر آن ذکر فرموده است. آنهمه اشارات ابلغ از تصریح به ظهور نزدیک حضرت بهاء الله بدان جهت است که عذر و بهانه ای در یوم ظهور نماند میغرمایند «قصد شده که اطاعت کنند من یظهره الله را که او بوده مُنزل بیان قبل از ظهور خوده و بدین صورت با وضوح تمام نام مبارک حضرت یهاء الله اشاره میغرمایند:

«ظهور الله در هر ظهور که مراد از مشیّت اولیّه باشد بها؛ اللّه بوده و هست که کل شینی نزد بها؛ اولا شینی بوده و هستند» (یبان فارسی باب۵ اواحد ۳ صفحه ۹۸)

وهمچنین:

. طوبى لمن ينظر الى نظم بهاء الله و يشكر ربه فانه يظهر والا مردله من عندالله في البيان. « (بيان فارسى باب ١٤ واحد ٣ صفحه ١٠٠)

ذکر این نکته ضروریست که در باب ۴ از واحد ۵ صفحه ۱۵۷ همان سفر کریم نیز نام حضرت بهاءالله آمده است و نیز در بیان عربی نام مبارک ثبت گردیده؛

ه علیک یابهاءالله ثم اولی قرابتک ذکر الله و ثنائه کلی شیئی فی کل حین و قبل حین و بعد حین ، چنانچه از قبل اشاره گشت تمامی کتاب مستطاب بیان مشعون از اشارات و بشارات مخصوصه بظهور حضرت بهاءالله است اینگونه انذارات تاویل ناپذیر در کلیه آثار مبارک بچشم میخورد توان گفت که کتاب بیان بشارت نامهایست بظهور جمال مبارک...

حضرت ولی مقدّس امراللّه در لوح قرن در مورد این آیات و آثار چنین میفرمایند:

محضّرت اعلى در احیان سجن ماکو و چهریق احیانیکه از لحاظ طلوع مواهب و تائیدات الهیّه و نزول آیات و بیّنات و رحمانیّه در اعلی ذُروه جمال و کمال و از نظر شداند و مصائب از تلخترین و مظلمترین دقایق حیات مبارک بشمار میرفت چون ایام شهادت خویش را نزدیک یافت... به تدوین احکام و تشریع حدود و نزول ادعیه و اذکار و صدور رسالات و خطابات که چون سیل از قلم مبرکش مُنهمر میشد... این وعود و اشارات را در سراسر کتاب بیان فارسی که مخزن احکام و اوامر دور بیان است در موارد لا تحصی و تحت الفاظ و عبارات شتاذکر فرمودند... گذشته از اشارات و بشاراتی که در مُتون کتب و الواح و بطون صُحف و آثار طلعت اعلی راجع بظهور من یظهره

الله مذکور و مستور است آن حضرت اصحاب اولیه را نوعی تربیت فرمودند که پیوسته منتظر و مترصد استماع ندا باشند. حتی بعضی را با بیانات شفاهیه خویش مطمئن فرمودند که در ایام حیات بدرک ظهور موعود موفق خواهند شده

حضرت رب اعلی برای اینکه توجه بابیان را به شخص دیگری غیر از حضرت بهاءالله که در آنزمان که مرجع همگان بودند معطوف فرمایند میرزا بحنی برادر خود را مرجع اسمی تعیین فرمودند تا انظار متوجه هیکل مبارک نباشد.

حضرت ولی امرالله در این مورد میفرمایند:

، حضرت باب در الواح و آثار مقدّسه بهیچ وجه ذکر جانشین و وصی نفرمودند و از تعیین مبیّن کتاب خودداری نمودند زیرا بشارات و وعود مبار که نسبت بظهور موعود بدرجهای روشن و صریح و دور مبارک بقدری کوتاه و محدود بود که بهیچ وجه به تعیین وصی و یا مبیّن کتاب احتیاج نمی رفت:

حضرت عبدالبها؛ در کتاب مقاله شخص سیاح صفحات ۶۸-۶۸ مطالبی باین مضمون میفرمایند که چون هیجان علما؛ و ارکان دولت بالا گرفت حضرت بها؛ الله با ملا عبدالکریم قزوینی که رکن اعظم و یکی از اشهرترین علما و مورد عنایت و اطمینان آن حضرت بود مشورت فرمودند و میرزا یحیی را بعنوان مرجع اسمی بابیان معرفی کردند حضرت باب در آثار مبارکه خویش نسبت به حضرت بها؛ الله نهایت تکریم و توقیر را بجا آورده القاب زیادی در نعت و ستایش آن حضرت بکار بردهاند از آن جمله: بقیة الله، ساذج روح، سیدالاکبر، النور المهیمن الحمرا؛ مالک غیب و شهود، من یظهره الله، و یگانه منظور و مطلوب حقیقی خود و کافه مظاهر مقدّسه، پس از شهادت حضرت اعلی آنانکه یحیی را مرجع و قائد خویش می پنداشتند بطلوع و ظهور جمال قدم بی اعتنا باقی ماندند که آنان را آزای گویند یکی از دلائلی که آنان را محروم نمود ذکر دو کلمه غیاث و مستفاث مذکور در کتاب بیان بود که ظهور من یظهره الله را در طی ۱۵۱۱ و ۲۰۰۱ تصور کردند.

حضرت ازلیها با عنوان این دو کلمه از قبول بایمان حضرت بهاءالله سرباز زدند زیرا بحساب آنها موعود بیان باید در سال غیاث و مستفات ظهور نماید. قبلاً در فصول گذشته ذکر شد که در قلیم برای بیان محاسبات و حتی اسم اشخاص از حروف ابچد استفاده میشد با محاسبه با حروف آبجد یا حروف جُمل کلمات غیاث و مستغاث میشود. غیاث - غ ۱۰۰۰، ی - ۱٬۱۰۰، ث ۵۰۰ جمع ۱۵۱۱

مستغاث - م٠٠، س - ٢٠٠، ت - ٢٠٠٠، غ - ١٠١٠، ث - ٥٠٠ جمع ٢٠٠١

بدین خیال که موعود بیان باید در سال ۱۵۱۱ یا ۲۰۰۱ ظهور فرماید از قبول امر امتناع

توجه باین بیان حضرت نقطه اولی فرمانید که فرموده:

«قسم بذات اقدس الهی جل و عزّ که در یوم ظهور من یظهره الله اگر کسی یک آیه از او شنود و تلاوت کندیهتر است از آن که هزار مرتبه بیان را تلاوت کند» — (بیان فارسی باب۸ واحد۵صفعه ۱۶۳) و نیز فرموده:

وبدان که در بیان هیچ حرفی نازل نشده مگر آنکه قصدشده که اطاعت کنند من یقهره الله و الکه او بوده مُنزل بیان قبل از ظهور خوده (بیان فارسی باب ۸ واحد ۵ صفحه ۱۶۴)

بالاخره با وجود احتیاج به سالهای غیاث و مستغاث باید اعتراف نمود که اکثر بابیان در همان سال اول ظهور ایمان آوردند و از مال و منال و از مسند و منبر گذشتند و جان خود را قربانی نمودند. شاهد این مدعا مستشرق انگلیسی پروفسور ادوارد برون است که در کتاب نقطة الکاف که سعی نمود ادعای ازل را مبنی بر جانشینی حضرت اعلی بر حقّ بداند نوشته با وجودی که ازلیها منتظر سالهای غیاث و مستغاث بودند ولی اکثر بابیها به حضرت بهاءاللّه ایمان آوردند.

حضرت باب که خود مبشر بظهور آتیه و باب ورود بظهور من یظهره الله بودند از یک طرف حائز مقام شامخ مظهریت مستقل الهی و از طرف دیگر دارای رتبه مبشریت حضرت بهاءالله را داشتند. آن حضرت در سن شباب بر امری قیام فرمودند که مغایر و مخالف عقیده و ایمان مردم آن دوره بود و با وجودی که قاطبه مردم ایران از عالم و جاهل فقیر و غنی رعیت و سلطان همه بر علیه آن طلعت ازلی قیام نمودند ولی آن جوهر عصت و طهارت بر امر خود چنان ایستادگی فرمود که کل شهادت بر شجاعت و استقامت او دادند حضرت بهاءالله قسم یاد میفرمایند که اگر هکسی فکر و خیال چنین امری نماید فی الفور هلاک شوده مگر آنکه اراده و مشیت خدا بر نصرت و حمایت تعلق گرفته باشد و یا آن که فیوضات الهی شامل حالش شده باشد و اشاره میفرمایند که اگر قدرت اظهار چنین امری ننماید.

حضرت بهاءالله در کتاب بدیع درباره اثبات و حقانیت مبشر اعظم خود حضرت رب اعلی چنین میفرمایند:

«شما و كلّ من في السموّات والارض جميعاً بدانيد بانّا كنّا موقناً معترفاً مذعناً ناطقاً ذاكراً قائلاً منادياً مضجاً مصرفاً مصحاً متكلماً مبلغاً معجاً با على الصوّت بانه هوربّ الاعلى و سدرة المنتهى و شجرة القصوى و ملكوت العلى و جبروت العما و لاهوت البقا و روح البهاء و سرّالاعظم و كلمة الاثم و مظهر القدم و هيكل الاكرم و رمز المنمنم و ربّ الامم و البحر الملتظم و كلمة العليا و دّره الاولى و صحيفة المكنون و كتاب المخزون جمال الاحديّه و مظهر الهويّه و مطلع الصمدّية لولاه ما ظهر الوجود و ما عرف المقصود و ما برز جمال المعبود تالله باسمه قد خلقت السمّاء و مافيها و الارض ، و من عليها وبه موجّت البحار وجرّت الانهار واثمرت الاشجار وبه حقّقت الاديان وظهر جمال الرّحمن فوالله لو نصفه الى آخر الذى لا آخر له لن يسكن فوأدى من عطش حبّ ذكر اسمائه وصفاته فكيف نفسه المقدّس العزيز الجميل وشما شاهد و گواه باشيد همين لوح را بهر نفسى از نفوس معرضه كه بخواهيد بنمائيد مرخصّيد»

### جلالت وعظمت ظهور جمال قدم واسم اعظم

حضرت ولى مقدّس امراللَه درباره مقام و منزلت حضرت بهاءاللّه ميفرمايند:

وحضرت بهاء الله بنفسد المهيمنة على الكاننات راجع به عظمت امر و امتناع ظهور مقدّس خويش ميفرمايد وقد ظهر من طاف حُوله نُقطةُ البيان، و نيز ميفرمايد واگر اليوم كل من في السموات والارض حروف بيانيّه شوند كه بصد هزار رتبه از حروفات فرقانيه اعظم و اكبرند و آثل من آن در اين امر توقف نمايند از معرضين عند الله محسوبند و از آخرف نفي منسوب،

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۱۴)

سیدکاظم رشتی عالم جلیل و یکی از نورین نیرین در زمان حیات خویش به شاگردان خود میفرمود که پس از من قائم ظهور خواهد کرد و پس از شهادتش موعود کل امم یعنی (حضرت بها؛الله) در عالم امکان ظاهر خواهد شد و تأکید مینمود که بعد از قائم قیوم ظهور میکند و در نوشتجات خود به کلمه (بها؛) نیز اشاره کرده است. آن بزرگوار در اواخر ایام حیات میفرمود که اسرار و رموز کتب شیخ احسائی در زمان آن کوکب دری تفسیر و تبین خواهد شد و پیوسته میگفت که آن یوم بمنزله تاج اعصار و قرون است و عمل پاکی که در آن آیام از شخصی ظاهر گردد دهور و اعصار و اعقاب به اجر جزیل مفتخر و متباهی خواهد شد. حضرت عبدالبها؛ مانند حضرت اعلی به همان انسجام و تأکید در بیان اهمیّت ظهور مناطان سلاطین در الواح خود اشاره فرموده اند.

حضرت مولی الوری در مورد ظهور آب آسمانی خود و عظمت آن یوم میفرمایند:

وقرنها بگذرد و دَهرها بسر آید و هزاران اعصار منقضی شود تا شمس حقیقت در برج آسد و خانه حَمَل طلوع و سطوع نماید، و نیز میفرماید «اولیاء پیشینیان چون تصوّر و تخطر عصر جمال مبارک مینمودند منصعق میشدند و آرزوی دقیقه میکردند، و نیز میفرمایند «جمیع اولیاء در اعصار و قرون ماضیه گریان و سوزان آرزوی آنی از ایام الله را مینمودند و در این حسرت از این عالم فانی به جهان باقی شتافتند،

حضرت عبدالبهاء در پاریس با حضور ۲۰۰ نفر از احباب و غیره درباره عظمت ظهور جمالقدم فرمودند

«در جمیع کتب الهیّه از جمیع ملل روزی موعود است که آن روز جمیع بشر در امن و امان راحت خواهند بود و عالم انسانی اتحاد و اتفاق حاصل خواهد نمود. نزاع و جدال نخواهد ماند. جنگ و حرب نخواهد بود. جمیع ملل باهم ارتباط خواهند یافت و وحدت عالم انسانی جلوه خواهد کرد. حال ملاحظه می کنیم که آن روز صبحش دمیده است. پرتو بارقه اش در آفاق منتشر گشته. در عالم بشریک هیجان عظیم حاصل شده» (مجموعه خطابات مبارک صفحه ۲۰

بنابر این حضرت بهاءالله، مظهر ظهور الهی برای این عصر نورانی و قرن بزدانی هستند و برای تجدید حیات بشر و ایجاد خلق جدید و صنع بدیع مبعوث گشتهاند. با ظهور حضرتش عالم هستی به خلعت جدید مزین و عالم کون به نورانیت الهی روشن و منیر گشت. تعالیم حضرت بهاءالله عالم انسانی را در راه ترقی و تعالی به پیش میبرد و به مرحله بلوغ میرساند. با این ظهور بدیع تحولات اساسی و عهمی در جهان رخ داده و تغییرات محسوسی در جریان و نبضان مشاهده میگردد. توان گفت که قوای مکنونهای در جهان بوجود آمده و نیروی عقلانی و فکری بشر بقدری قوی شده که در چند قرن گذشته تصور آنهم نمیرفت. به شهادت مبارک روز روز دیگر شده و ایام دیگر.

حضرت بهاءاللّه در این تحولات چنین میفرمایند:

«بگوای عباد امروز روز دیگر است. لسان دیگر باید تا قابل ثنای مقصود عالم شود و عمل دیگر باید تا مقبول درگاه گردد. جمیع عالم طالب این یوم بودند که شاید موفق شوند به آنچه لایق و سزاوار است طوبی از برای نفسی که امورات دنیا او را از مالک الوری منع ننمود»

(كتاب خلق جديد و صنع بديع صفحه ۵۶)

این نکته قابل توجه است که اگر چه حضرت بهاءالله اعظم ظهور کلی الهی بودند ولی هیچگاه مدعی آن نیستند که ممتاز از انبیای قبل هستند بلکه اشاره میفرمایند که بشر در سیر تکاملی خود در این عصر به مرحله بلوغ رسیده و باقتضای این عصر بلوغ است که چنین ظهوری عظیمی را ایجاب کرده و چنین سطوع و طلوعی به جهانیان عرصه گردیده. در حقیقت میفرمایند که با ظهور شمس حقیقت تقلیب قلوب گردیده و نفوس آمادگی بیشتری برای درک حقایق پیدا که دواند.

جمال قدم و اسم اعظم باین بیانات دُریات ناطق:

•قل هذا لحن الله ان انتم تسمعون، و هذا مطلع وَحى الله لو انتم تعرفون، و هذا مشرق امرالله لوانتم توقنون، و هذا مبدء حكم الله لو انتم تنصفون، هذا لهوا سرّ الظاهر المستور لو انتم تنظرون، قل يا ملاء الانشاء دعوا ما عندكم باسمى المهمين على الاسماء و تغمسوا في هذا البحر الذي فيه سُتِرَ لثالى الحكمة و التبيان و تموج باسمى الرحمن...،

(منتخبات آثار حضرت بهاءالله صفحه ٢٠)

مضمون بیان مبارک آنست که: این ندای الهی است اگر شما گوش دهید. مظلع و حی آسمانی است اگر شما گوش دهید. مظلع و حی آسمانی است اگر عارف شوید محل اشراق امرالله است اگر به عرفانش مؤمن گردید. این مرچشمه اوامر الهی است اگر انصاف به خرج دهید و سر پنهان و آشکار است اگر به آن ناظر باشید. ای اهل عالم باسم من که مهمین بر تمام اسماء است آنچه دارید ترک کنید و در این بحری که بنام بخشنده من مواج و در اعماقش جواهر حکمت و بیان مکنون است غوطهور شوید. این چنین تعلیم میدهد شما را کسی که نزد او ام الکتاب است.

حضرت عبدالبهاء در مورد اثر ظهور حضرت بهاءالله در عالم ميغرمايند:

وقتی ندای الهی بلند گردید حیاتی جدید بر هیکل عالم دمید و روحی بدیع بر جمیع خلائق افاضه فرمود به همین دلیل عالم عمیقاً به هیجان آمدو قلوب و وجدان نفوس تحرکی جدید یافت. عنقریب آثار این خلق بدیع ثلاهر شود و خفتگان از خواب غفلت بیدار گردند،

(جلوه مدنيّت جهاني صفحه ۲۰)

برای اینکه به عظمت و جلالت و رفعت مقام حضرت بهاءالله پی بریم و تا حدودی به بشارات و انداراتی که از لسان مظهر ظهور کلی الهی درباره این امر اقدس بیان شده آگاه شویم باید توجه باین آیات نمائیم:

هیچ ادراکی سبقت نیابد بر کیفیت ظهور او و هیچ عرفانی احاطه ننماید بر کمیّت امراو، و نیز میفرمایند:

ه آنچه در این ظهور امنع اعلی ظاهر شده در هیچ عصری از اعصار ظاهر نشده و نخواهد شده و نیز میفرمایند:

«تالله الحق ان الامر عظیم عظیم هذا كلمه گررناها فی اكثر الالواح لعل تینبه بها العباد» مضمون كلام خدا آنكه: شهادت میدهم به بزرگی و عظمت این ظهور كه احدی به آن پی نبرده و نبرد كراراً در الواح باین امر شهادت داده ایم شاید ناس از خواب غفلت بیدار شده متنبه گردند.

چنانچه از بیانات الهی استنباط میشود خداوند عالمیان جهان هستی را برای چنین روزی آفریده و عالم کُون را به جهت چنین ایامی خلق فرموده تا موطی اقدام جمال مبارک گردد و مقر عرش سلطان سلاطین قرار گیرد. هر چند که عرفان مقام انبیاء و کیفیت ظهورشان بر بشر پوشیده است و اسرار وجود مبار کشان کما هُوَحَقه بر ما مجهول و مستور است ولی آیاتی از آن رسولان خدا نازل میگردد که تا حدودی بفهم ما نزدیک است و با وجودیکه طیر خیال ما به ساحت اعلایشان راهی ندارد و بفرموده مبارک و احدی از اصل امر آگاه نه، و «مظاهر قبل هیچیک بر کیفیت این

ظهور به تمامه آگاه نه ولی تا آنجا که استعداد و قابلیت فهم ما اجازه می دهد با تشریح و تبیّن آنها به آگاهی ما می افزایند. و قلب و روحمان را به آن بشارات شاد و خرسند میفرمایند.

حضرت بها؛الله در این مورد میغرمایند:

مامروز عالم بانوار ظهور منور و جمیع اشیاء به ذکر و ثنا و فرح و سرور مشغول. در کتب الهی از قبل و بعد بیاد این یوم مبارک عیش اعظم برپا، طوبی از برای نفسی که فانز شد و به مقام یوم آگاه گشت. (ظهور عدل الهی صفحه ۱۶۲)

زمانی که سلطان جلال بر عرش ظهور مستوی گشت و مکلم طور باحسن جمال بر شجره طور استقرار یافت و ندای روح الامین از مکمن لاهوت بر سدرة المنتهی عالم هستی مسموع شد و میقات موعود جمیع انبیاء در رسید جمال فیوم نقاب از وجه صبیحش برانداخت و به جمیع اسما، الحسنی در نهایت جلال جلوه نمود سطوع انوار جمالش که از انظار مخفی و مستور بود بیک باره افاضه به عالم امکان بخشید و عیش ملاء اعلی و جشن کروبیان آغاز گردید و روح جدید و صنع بدیع نمودار شد و حقانیت ظهورش برملا گشت.

جمال قدم و اسم اعظم آن ایام را چنین توصیف میفرماینده

• یوم یومی است که جمیع نبین و مرسلین از جانب رب العالمین کل را بشارت به آن دادهاند و همچنین بظهور مکلم طور، برهان کلیم به عصا ظاهر و برهان این مظلوم به قلم باهر. حضرتش با یک عصا بر آسیاف عالم زد و این ظهور با یک قلم بر جمیع اُمم. و در مقام دیگر برهان کلیم تورات بوده و دلیلی که از حضرت مسیح باقی مانده اوراق انجیل بوده و هست و حجّت باقبه حضرت خاتم کتاب فرقان که فارق بین حقّ و باطل است.

سبحان الله حال معادل کتب سماوی از قبل و بعد نازل و مشهود. ظاهر شد آنچه که هر صاحب بصری شهادت داده براینکه شبه و مثلی نداشته و ندار د و معذلک قوم از مراد الهی محجوب واز رحیق مختوم محرومه

نظم بدیع حضرت بها؛ الله در حال حاضر در مرحله بنیانگذاری در پهنه گیتی است و تعداد مؤمنین به آن حضرت نسبتاً قلیل. امّا نقشه الهی که منبعث از اراده و مشیّت خداوند است بدون شک ضامن پیروزی و موفقیت امرش میباشد، نقشه الهی بسرعت رو به پیشرفت است و نظم پوسیده و کهن امروزی در حال زوال و نابودی.

تمام حوادث و انقلاباتی که رخ میدهد تحت تأثیر و نفوذ همین نقشه الهی است. این رنج و عقاب عظیم که بر بشر کره ارض مستولی گشته در اثر رد و اِنکار مظهر ظهور الهی است و بدون شک قهر و غضب خدا آنان را که موجب این غفلت شدهاند فرا خواهد گرفت زیرا میفرمایند «نظر به عصیان اهل عالم و خطاهای واقعه در آن و مصیبات وارده بر اصفیاء و اولیاء جمیع مستحق هلاک بوده و هستند، امّا همین تشنجات و انقلابات کنونی که اهل ارض را فراگرفته مورث امید وسبب تحوّل روحانی بشر خواهد شد تا در میقات معیّن دست تقدیر نظام کهنه قدیم را نابود و نظم نوین و بدیع حضرت بها، اللّه را جایگزین آن سازد.

حضرت بهاءاللَّه در لوح جناب نبيل اشاره بهمين امر ميغرمايند:

، حال ارض حامله مشهود زود است که اثمار منیعه و اشجار باسقه و اوراد معبوبه و نعماه جنیّه مشاهده شود. تعالت نسمة قمیص ربّک السبحان قد مرّت و احّیت طوبی للعارفین،

(مجموعه صفحه ۲۹۹)

حضرت ولی مقدّس امرالله در رابطه با چنین موضوع میفرعایند:

«بشریّت اکنون بدون مقاومت و بیوقفه در حال ورود به چنین دوره ای است و در میان ظلامتی که هر آن بیشتر آدمی را در برمی گیرد میتوان نخستین طلایع سلطنت لاهوتی حضرت بها؛ الله را که از افق تاریخ رفته رفته نمودار میگردد مشاهده نمود»

(جلوه مدئيت جهائي صفحه ١٨)

هیکل مبارک در توقیعات مبارکه اشاره میفرمایند که هر چند ظهور حضرت بهاءالله عالم را به تجلیات اسم اعظمش منور فرموده ولی نظم بدیعی که شارع اعظمش به آن اشاره فرمودند هنوز تعقق نیافته و متولد نشده و هر چند که ندای الهی در پهنه گیتی بلند شده امّا هنوز صلح اعظم و اتحاد من علی الارض مستقر نگردیده رنج و عذاب بشر غافل مدتها طول میکشد تا بشر لا آبالی و از خدا بیخبر بدرک عظمت ظهورش پیبرد و قدرش را بشناسد آنوقت است که ثمرات بهیه و نعماء منیعه و شکوه و جلال استقرار کامل نظم بدیع جلوه گر شود و بشارات کلیه انبیاء تحقق یابد و بشر درمانده و فلک زده و بیچاره را از درد و رنجهانی بخشد.

حضرت ولی امرالله در توقیعی چئین میفرمایند:

ونطفه این نظم بدیع جهانی در بطن عالم تگون یافته است و در زمان حاضر میتوان جنبشهای اولیّه اش را در رحم عصری پر رنج احساس کرده

شکی نیست که مواهب و فیوضات و ثمرات نلهور جمال مبارک در آتیه ایام بس وسیع و عظمت و رفعت مقامشان در آن ایام بوضوح روشن و آشکار خواهد شد و آن وقت معترف و مذغن خواهند گردید که ظهور و طلوع جمالقدم و اسم اعظم مثل آفتاب است و مابقی ظهورات مانند اقمار. درحقیقت بحث درباره وجود خدا و مقام مظاهر امرش بحث در مجهولات است زیرا که ابواب عرفان کامل آنان مسدود و درک انسانها محدود. پس بهتر آنست که آنان را از طریق

آیاتشان بقدر ادراک خود بغهمیم و خود را دچار وهم و مستغرق دریای خیال نکنیم. این مطلبی نیست که بشود دربارهاش به بحث نشست زیرا مقام آن وجودات مقدّسه در جبروت علمت و جلال مستقر و بشر در عالم ناسوت سرگردان و بی خبر، هر کس بطریقی تا آنجا که ادراک کند مقام مظهر امر را میشناسد و به آن ایمان دارد.

حضرت بهاءالله در سوره هیکل هُویت خویش را چنین توصیف میفرمایند:

«قل لا يرى في هيكلى الا هيكل الله و لا في جمالي الا جماله و لا في كينونتي الا كينونته و لا في ذاتي الا ذاته و لا في حركتي الا حركته و الا في سكوني الا سكونه و لا في قلمي قلمه العزيز المحمود. قل لم يكن في نفسي الا الحق و لا يرى في ذاتي الا الله »

(آثار قلم اعلى جلدا صفعه ١٣)

مضمون بیان مبارک آنکه: در هیکل من به جز هیکل خدا هیچ چیز دیده نمی شود و در جمال من بجز جمال او و در کینونت من بجز کینونت او و در ذات من بغیر از ذات او و در حرکت من غیر از حرکت او و در سکون من بجز سکون او و در قلم من بجز قلم او در نفس من چیز دیگری بغیر از حقّ وجود ندارد و در ذات من بغیر از ذات خدا چیز دیگری دیده نمی شود.

بدون شک این ادعا مربوط به روح اعظم الهی است که بر قلب مُمَرد سلطان اصغیاء تجلّی کرده و ارکان وجود اقدس را در قبضه خویش در آورده و اِلاّ مظلوم عالم در کلیه آثار و الواح باین نداء مترنم و باین مناجات متکلم گشته که:

ميا الهي اذا انظر الى نسبتي اليك احب بان اقول في كل شيئي باني انا اللّه و اذا انظر الى نفسي اشاهدها احقر من الطين.

بیت العدل اعظم الهی در رساله معرفی جمال مبارک آیات فوق را چنین ترجمه فرمودهاند: مخداوندگارا هر گاه توجه به پیوند خویش با تو میکنم بر آن میشوم که بر همه مخلوقات اعلام کنم که بدرستی من خدایم و آنگاه که به نفس خویش مینگرم، آوخ، که خود را پست تر از خاک می بینمه

در حقیقت مقام عنصری و هیکل بشری حضرت بهاءالله چنین اقتضاء میکند که خود را مخلوقی از ذات الهی داند والاً نفس مقدّس که ندای الوهیّت و ربوبیّت سر داده جزیندهای از بندگان خدا نیست که برسالتی بس عظیم مأمور گشته و متذکر این نکته بسیار مهم باشیم که هرگز وجود ذات الهی در قالب انسانی حلول نکند و تجسم کینونت آن روح الارواح و غیب هُویه به صورت بشر جلوه ننماید. بیت العدل اعظم الهی در همان رساله آیات دیگری از جمال قدم شاهد آوردهاند که به عربی نازل شده و معهد اعلی بلسان فارسی چنین ترجمه فرمودهاند: «بعضی گفته اند که ادعای خدانی نموده ام. قسم بغدا که این تهمتی بزرگ است. جزیکی از بندگان خدانبوده ام که باو و آیاتش ایمان آورده ام... زبان و قلب و ظاهر و باطن من گواه است که جز خدا خدائی نیست و غیر از او همه باراده او خلق شده اند... من فقط نعمت الهی را که به آن سرافراز شده ام باز گفته ام. اگر این جرم و گناه من است البته من از اوّل مجرمانم،

(رساله معرفي حضرت بهاء الله صفحه ۴۸)

حضرت بهاءالله در یکی از الواح بصراحت تام میغرمایند که مظاهر ظهور الهی نیز از عرفان حقیقت الوهیّت کما هو حقه عاجز و قاصرند و معترف باین نکته میگردنند که با همه علم و دانشی که دارا هستیم راهی بسوی ذات غیب ازلی نداریم:

ميفرمايند:

و جمالک یا سلطان القدم و المستوی علی العرش الاعظم ان مطلع آیاتک و مظهر شئوناتک مع بحر علمه و سماء عرفانه اعترف به عجزه عن عرفان ادنی آیة من آیاتک التی تنسب الی قلمک الاعلی فکیف ذاتک الابهی،

مضمون بیان مبارک آنست که: قسم به جمال توای سلطان قدم که مطلع آیات و مظهر شنونات تو (جمال قدم) با وجود دریای علم و عرفانش معترف است بر عجز خود از شناسائی کوچکترین آیهای از آیات که منسوب به قلم اعلای تو است تا چه رسد به عرفان ذات ابهی تو.

مقام حضرت بهاء الله مطلع وحى در عالم امر و خلق است نه عالم حق. كسى است كه در عالم خلق و امر بجاى خداست او قائم مقام نفس حق است، این نص صریح نخستین آیه كتاب مستطاب اقد س است. آنچه كه از صفات و اسماء براى خدا قائل میگردیم در شأن مقام مظهر امر اوست نه شأن خداند. باید گفت مقامی است كه عرفانش بر اهل بهاء واجب است: این مقام را حضرت غبدالبهاء مشیّت اولیّه تعبیر میفرمایند. اوست حقیقت واحده و حقیقت صادره از حق تعالی یعنی صادر از مبداء غیب. جمال افدس ابهی حقیقت واحد جمیع انبیاء است كه در ظهور كلی الهی در این عصر اشراق فرموده. او مقام خدائی ندارد ولی قائم مقام اوست یعنی واسطه فیض الهی بر كره خاكی.

بیت العدل اعظم الهی در رساله معرفی حضرت بهاءالله بعالم انسانی آیه دیگری که بعربی است از حضرتش نقل فرمودهاند و آن را نیز چنین ترجمه فرمودهاند:

ه چون برگی هستم که بادهای اراده خداوند آن را به حرکت آورده است. آیا چنین برگی در مقابل وزش تند باد مقاومت تواند کرد؟ البته آن چنانکه اراده فرماید آن را به حرکت اندازده (رسانه مدرنی حضرت بهاء الله صفحه ۶۹) حضرت بهاءالله در مقام دیگر میفرمایند:

مچقدر متحیّر است این ذره لا شیئی از تعمق در غَمرات لجّه قدس عرفان تو و چه مقدار عاجز است از تفکر در قدرت مستودعه در ظهورات صنع تو» (دور بهائی صفحه ۲۰)

بنابر این اساس غائی و نهائی معتقدات اهل بها؛ و شالوده رسالت عظمی آن است که حضرت بهاءاللّه را یکی از مظاهر الهی بدانیم که با مقام الوهیّت و ربوبیّت فرق دارد. حضرت ولی امراللّه در این باره در کتاب دور بهائی به تشریح و تبیّن پرداخته مطالع عزّ صمدانی را متفاوت از خداوند بیان فرمودهاند.

ميفرماينده

، از جمله عقاید اساسیه اهل بها؛ که باید همواره مورد توجّه بوده بهیج وجه انحراف از آن حاصل نگردد آن است که حضرت بها؛ الله با آنکه آشدِ ظهوراً ظاهر گشته یکی از مظاهر الهیّه ایست که با حقیقت غیبیه ذات الوهیّت بکلی متفاوت و متمایز است» (دور بهانی صفحه ۳۱)

توان گفت که با اینهمه مقامی که برای حضرت بهاءالله قائلیم حضرتش عبودیت محضه و محویت صرفه را دوست دارد و برازنده هیکل مقدّسش میداند

ميفرمايند

«این غلام لازال جز عبودیت صرفه دوست نداشته فوالذی نفسی بیده عبودیت محبوب جانم بوده بشأنی که کلما اشاهد موقفاً من مواقف الارض احب ان آخر علیه سجدالله محبوبی و معبوب العارفین»

حضرت ولی مقدّس امرالله در معرفی حضرت بهاءالله به چنین بیاناتی متکلم مگردند:

«این مظهر کلی الهی و مطلع انوار سبحانی که در چنین موقع خطیر حامل چنین پیام عظیم و جلیل گردید ذات اقدسی است که نسلهای آینده بشر همان نحو که اکنون جم غفیری از پیروان حضرتش بدان مقر و معترفند او را به القاب و نعوت فخیمه قاضی القضاة، شارع اعظم و منجی امم، محرک عالم، متحد کننده ابناء بشر و موجد الف سنه منتظر، مؤسس کور جدید، رافع بنیان صلح اعظم، منشاء عدل اتم اقوم، منادی و حدت انسان و بانی نظم جهانی آرای الهی و مبدع و مبشر مدنیت سَرمَدی آلاثار یزدانی تجلیل و تکریم خواهند نمود»

### اعتقاد اهل بهاء بظهور بعدى مظهر امرالهي

حضرت ولی محبوب و مقدّس امرالله درباره اعتقاد اهل بهاء بظهور بعدی چنین میفرمایند:

هادیان و ظهورات الهیه مرتبا مستمرا در عالم ظاهر شده و همواره رو به ترقی و تکامل میباشند. و هیچیک جنبه خاتمیت نداشته و بر حسب تصادف و اتفاق ظاهر نمیگردند. فی الحقیقه همانطور که اهل بهاء داعیه پیروان مذاهب سالفه را دائر به خاتمیت شارع خویش موکداً و صریحاً ردمینمایند بهمان نحو نیز اعتقاد به خاتمیت ظهوری ازا که خود نیز بدان منتسبند مردود میشمارند. در نظر اهل بهاء این طرز فکر و ادراک که «جمیع ظهورات منتهی شده و ابواب رحمت الهی مسدود گشته»... بمنزله انحرافی شدید و مذموم نسبت به یکی از مبادی مقدسه و اساسیه این امر بشمار میرود»

قرنهای زیادی باید بگذرد و اعصار و ادوار بسیاری طی گردد تا مظهر ظهور بعدی در جهان مبعوث گردد چه اساس معتقدات اهل بهاء آنست که ابواب رحمت خداوند هیچگاه مسدود نخواهد شد و هر زمان که اراده و مشیت او تعلق بگیرد از خیام غیب الهی هیکلی ربانی مبعوث میفرماید و شمس دیگری از سماء عز لایزالی طالع میفرماید این عقیده که خاتمیت برسولی ختم میگردد مورد قبول نیست و کاملاً با اصول دیانت بهائی مغایر و متمایز است شکی نیست که هر پیامبری مبعوث شده بشارت بظهور بعدی خود داده و فضل و رحمت الهی را مستمر دانسته این نظریه که دیانت بهائی آخرین دین و حضرت بهاءالله آخرین رسول خدا است نیز مورد رد و انکار صریح طلعات مقدّسه بهائی است.

حضرت ولی مقدّس و محبوب در تائید این نظریه میفرمایند:

ه این موضوع را نیز باید بخاطر داشت که هر چند این ظهور دارای قوه ای عظیم و جامعیت و عمومیتی نامحدود است معذلک بهیچوجه داعیه آن ندارد که ظهور مشیّت و اراده الهیّه باو ختم گشته و این نظر را اکیداً رَد مینماید... آیا این کلمات تلویحاً مشعر بر آن نیست که ظهور الهی همواره روبه ترقی و تکامل است و آیا دلالت بر آن ندارد که حامل این پیام معترف بر آن است که امری که از جانب خداوند بر آن مبعوث گشته جنبه خاتمیت ندارد و ظهور او آخرین ظهور مشیّت وهدایت الهی نیست؟ \*

بنابر مطالعه آثار فوق اهل بهاء باید پس از میقات معین که در حساب الهی مشخص شده

وشاعر دیانت بهائی آن را حداقل یکهزار سال تعیین فرموده منتظر ظهور بعدی الهی باشند امّا تا خاتمه یکهزار سال نمام هر کس ادعای چنین مقامی کند و یا داعیه چنین امری داشته باشد مبغوض درگاه حقّ و مترود بارگاه خداوندی است. حضرت بهاءاللّه بنفسه المقدّس پیش بینی فرمودهاند که مبادا نفسی قبل از خاتمه هزار سال و پیش از استقرار نظم جهانی بهائی باین فکر بیافتد و ادعائی نماید.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب اقدس در اين باره ميغرمايند:

ومن يدعى امرأ قبل اتمام الف سنة كاملة انه كذاب مفتر نسئل الله بأن يؤيده على الرجوع ان تاب انه هوالتواب و ان اصر على ما قال يبعث عليه من لاير حمه انه شديد العقاب. من يأول هذه الاية اويفسرها بغير مانزل في الظاهرانه محروم من روح الله و رحمته التي سبقت العالمين. خافوا الله و لا تتبعوا ما عندكم من الاوهام اتبعوا ما يامر كم به ربكم العزيز الحكيم»

(كتاب مستطاب اقدَّس بند ٢٧ صفعه ٣٣)

مضمون بیان الهی آنکه؛ کسی که قبل از اتمام هزار سال کامل ادعای امری کند دروغگوو مفتری است، از خدا میخواهم که چنین کسی را به توبه موفق کند در این صورت خداوند توبهاش را می پذیرد ولی اگر مدعی در ادعای خود اصرار ورزد خداوند کسی را بر علیه وی برمی انگیزد که باو رحم ننماید بدرستی که مجازات خداوند شدید است هر کس این آپه را بغیر از آنچه بصورت ظاهر نازل شده تعبیر و تفسیر کند از روح الهی و بخشش یزدانی که بر تمام عالمیان سبقت گرفته محروم خواهد بود. از خدا بترسید و از اوهام خویش پیروی ننمائید و از آنچه خداوند عزیز و دانا امر فرموده پیروی کنید.

بیت العدل اعظم الهی در کتاب مستطاب اقدّس در قسمت یادداشتها در این باره چئین میفرمایند:

ه امتداد دور بهانی تا زمانی که مظهر ظهور بعد مبعوث گردد و چنین ظهوری قبل از انقضای حداقل یکهزار سال تمام تحقق نخواهد یافت. حضرت بهاءالله تحذیر میفرمایند که مبادا این آیه به غیر معنی ظاهری تفسی به کل آیات به غیر معنی ظاهری تفسی به کل آیات ظاهر شود قبل از اتمام الف سنه کامل که هر سنه آن دوازده ماه بما نزل فی الفرقان و نوزده شهر بما نزل فی البیان که هر شهری نوزده یوم مذکور است ابداً تصدیق منمانید. اظهار امر خفی جمال مبارک در سیاه چال طهران در اکتبر ۱۸۵۲ بدایت ظهور آن حضرت و آغاز مدت هزار سال یا بیشتر مبارک در سیاه چال طهران در اکتبر ۱۸۵۲ بدایت ظهور آن حضرت و آغاز مدت هزار سال یا بیشتر است که باید قبل از ظهور بعد منقضی گردد.

با مطالعه الواح و آثار فوق چنین استنباط میگردد که شارع عظیم دیانت بهائی با وجودی که حقایق مستوره در رسالت خویش را با بیانی صریح به عالم عرضه داشتهاند با کمال قدرت و قوت «ادعای خاتمیت همه ادیان را رد میکند و حتی ظهور خود را نیز مرحله نهانی ظهورات الهی نمی شمارد» بلکه استمرار آنها را بازگو میفرمایند و رسالت آتیه آنان را با ترقیات عصر آینده مرتبط و مربوط میدانند و پیروان خویش را تعلیم میدهند که همه پیامبران سلف من عندالله بوده و حقانیت کلیه آنان مورد تصدیق مبارکش میباشد. همچنین با اینکه ظهور خود را در نهایت عظمت و رفعت مقام میداند هرگز ادعای خاتمیت آن را نفرموده و چنین دعوی را برای خود نیز قائل نگشته اند. حضرت نقطه اولی مبشر عظیم الشان دور بهانی که خود مظهر ظهور الهی بوده اند در ام الکتاب خویش ظهور بعدی پس از حضرت بها «الله را اعلام میدارد.

. حضرت ربّ در کتاب مستطاب بیان فارسی در مورد استمرار ظهور مظاهر الهیّه چنین میفرمایند:

محمد خلق شده و کل ظهورات قبل از برای رسول الله خلق شده و کل ظهورات و آن ظهور از برای قائم آل محمد خلق شده و کل ظهورات و ظهور قائم آل محمد ازبرای من يظهره الله خلق شده و همچنين کل ظهورات و ظهور من يظهره الله از برای ظهور بعد من يظهره الله خلق شده و همچنين الی ما لانهايه. شمس حقيقت طالع و غارب ميگردد و از برای او بدئی و نهايتی نبوده و نيست، (کتاب دور بهائی صفحه ۴۸)

حال با توجه به اینکه بعد از حضرت بهاءالله ظهور دیگری خواهد آمد باید به اولین شرطی که همانا اتمام یکهزار سال کامل است دقت کنیم. بنابر این اهل بهاء باید نظر را به سال ۲۸۵۲ میلادی یعنی هزار سال از تاریخ بعثت در سال ۱۸۵۲ میلادی معطوف دارند و انتظار موعود جدید را داشته باشند تا ءالف سنة کاملة، تحق بابد زیرا ،قبل از الف سنه هر نفسی ادعا نماید باطل است، و ظهوری ،قبل از انقضای هزار سال تمام طلوع نخواهد کرده بهمین و تیره حضرت بهاءالله که امتداد دور بهائی را یکهزار سال تعیین فرمودهاند هر ادعائی را قبل از اتمام آن مدت باطل فرمودهاند. حال ببینیم که حضرت عبدالبهاء که مبیّن آیات الله هستند در مورد آیه کتاب مستطاب اقدّس چه میغرمایند:

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند:

واماً آیه مبارکه منیدعی امراً قبل اتمام الف سنه بیان مقدار نیست. الف سنه است یعنی هزار سال معروف و مشهور که در عرف علمای ریاضی مسلم و مقرر و نزدناس محقق و مصطلح استه... اماً از بیان الف سنه در کتاب اقدس مراد این است که قبل از الف قطعیاً ظهور ممتنع و مستحیل است... حال آن مدت احتمال امتداد دارد... مقصود این است که بعد از انقضاء الف سنه مصطلح بین ناس ظهور ثانی فوراً محتوم نیست شاید امتداد زیاد یابده فوراً محتوم نیست شاید امتداد زیاد یابده

و نیز هیکل مبارک در اوح محب علی میرزای شیرازی میفرمایند:

«در دوره جمال مبارک روحی لاحبانه الفداء کل در ظل او هستند شبه و مثلی ندارد تا ظهور بعد آنهم بعد از هزار سال نه اینکه معیناً هزار سال، ولی دو هزار سال، ده هزار سال، بیست هزار سال، حتمی نیست که بعد از هزار سال باشد، تا هزار سال دیگر آفتابی طالع نمی شود آنچه ظاهر شود در ظل او هستنده

حضرت عبدالبها، مطلب دیگری را روشن میفرمایند و آن این است که ظهور مظاهر حقیقت بهار روحانی و طلوعش ربیع الهی مانند عالم طبیعت است که شدت اشراقش در فصل تابستان پر ثمر است که همه چیز بدرجه کمال میرسد و چون به نصف النهار رسد رو به بزوال میگذارد و آن بهار جانفزا تبدیل به خزان میگردد و جهل و نادانی همه جا و بر همه کس مستولی میشود تا موسم زمستان فرا رسد و آثاری از آن جلوه و شکوه بهار باقی نماند. ادیان الهی نیز همانند عالم طبیعتند. وقتی که زوال روحانی دیانتی شروع گردد همه در ظلمت ظلالت فرو میروند و نادانی و جهالت احاطه مینماید آن وقت است که خداوند ظهور جدیدی را مبعوث میفرماید و دوباره بهار روحانی و تعلیم بانوار ظهور جدیدی را مبعوث میفرماید و دوباره بهار روحانی و تجلیات رحمانی جلوه میکند و عالم بانوار ظهور جدید روشن میگردد. حضرت عبدالبها؛ در مورد ظهور بدیع و طلوع شمس جمال مبارک بعد از دوران معینی چنین میفرمایند:

ه بعد از آنکه احقابی بگذرد و بکلی صُحف و کتب و آثار و آذکار این اعصار فراموش شود که از تعالیم جمال مبارک چیزی در درست نماند ظهور جدیدی گردد و الا تا آثار و صُحف و اذکار و اسرار و انوار جمال مبارک در عالم وجود مشهود، نه ظهوری و نه بروزی و نه صدوری،

(گلچینی از نصوص الهی و آثار مبارکه جلد ۴ صفحه ۳۱)

در کتاب محاضرات از حضرت رَبَاعلی منقول گشته که دوره هر یک از مظاهر ظهور الهیّه قریب یکهزار سال است چنانچه از حضرت عیسی تا حضرت رسول کمتر از هزار و از حضرت رسول تا ظهور حضرت نقطه اولی بیش از هزار سال است ولی رویهمرفته معدل فاصله ظهورات یکهزار سال است.

حال که درباره دور بهانی به تفصیل بیان شد وقت آنست که شمه ای درباره کور جمال اقدس ابهی مطالبی گفته شود. در شرایع الهیّه کور به معنی زمانی بسیار طولانی اطلاق میگردد که در آن مدّت مظاهر ظهور الهی با شریعتی جدید و کتابی تازه و وضع احکامی نوین مبعوث گردند ولی کل مانند اقمار و نجوم مقتبس نور از انوار شمس الشموس میکنند. اولین گور در سلسله ادیان عالم با ظهور حضرت آدم در شش هزار سال قبل آغاز گردید و با وجودی که انبیاء عظام مانند حضرت کریشناء حضرت بودا، حضرت موسی، حضرت زردشت و حضرت عیسی و حضرت محمّد ظاهر گشتند ولی کل در ظل گور آدم محسوبند. این ظهور بدیع که فخر اعصار است مدت گورش ظاهر گشتند ولی کل در ظل گور آدم محسوبند. این ظهور بدیع که فخر اعصار است مدت گورش

اقلاً پانصد هزار سال میباشد.

حضرت بهاءالله ميفرمايند:

«هذا الظهور يظهر نفسه في كل خمس ماة ألف سنة مرة واحدة كذالك كشفنا القناع وارفعنا (امروخلق جلد ۴ صفحه ۲۵۹)

العجابء

حضرت ولي محبوب امرالله در وصف گور مقدّس جمال مبارک ميفرمايند:

، حضرت باب ظهور مقدّسش مُلتقاي دو كُور عظيم الهي محسوب يعني با قيام مبارك كُور آدم، مطلع تاريخ مدون اديان، با گور افخم اقدّس بهائي كه امتدادش بينهايت طويل و اقل از بانصدهزار سال نخواهد بود مرتبط و متصل گردید، (گورودوريهائي صفحه ۲)

ونیز در توقیع ۱۰۵ بدیع چنین میفرمایند:

•مظاهر آتیه نیز که پس از اشراق شمس الشموس از مطلع اعظم ابهی در این عالم اُدنی مبعوث ميگردند در مدت پانصد هزار سال اُو اَزيد كلّ با وجود اختيار در تشريع و نسخ احكام و تبديل سنن وشعائر مانند مظاهر قبليه مقتبس ازآن نورالانوار وطائف حول آن حقيقة الحقايق ومستمداز آن بحر البحور خواهند بود الى ان يتم نوره و يخرج من بطون هذالكور الالمع الامنع الخطير،

(توقيع مبارك رضوان ١٠٥ بديع صفحه ٢٩٤)

شكى نيست كه چنين ظهور مهيمني چنين كورى را ايجاب مينمايد زيرا كيفيّت و امتداد این گور مُفخم بستگی به عظمت و جلالت آن دارد و فضیلت و امتیاز ذاتی این گور در آن است که با دو ظهور پیاپی در فاصله کمی از هم مبعوث گردیدهاند.

همانطوری که پیامبران پیشین در آثار خود اشاراتی به ظهور بعد خود دادهاند حضرت بهاءاللَّه نيز باين بيان صريح نگراني حضرتش ر ااز مظهر ظهور بعد ابراز ميفرمايند قوله تعالى: «اني ما أخاف لنفسي بل لمن يأتي من بعدى بسلطان عزّ مكيناء»

 •فو جمالي كم يكن مقصودي في تلك الكلمات نفسي بل الذي يأتي من بعدى و كان الله (دور بهائی صفحه ۳۷) على ذلك ليشهدو عليمه

مضون بیان مبارک آنست که:

من از برای خود ترسی ندارم بلکه نگران برای کسی هستم که بعد از من با غلبه و سلطنت می آید. جمال مبارک در لوح مفصلی که در کتاب منتخباتی از آثار حضرت بها؛الله در صفحات ۱۸۰ و ۱۸۱ بعربی چاپ گردیده مطالبی باین مضمون میفرمایند:

«بگوای خُوریه بهشتی از جایگاه تقدیس خارج شو، خود را هر طور که میخواهی با حریر بقا بپوشان و به نام ایهای من لباس لطیف نورانی در بر کن. سپس بشنو نفخه های بدیع و شیرینی که از

عرش خداوند بلند پایه برخاسته سپس بشکل زیبا و بدون نقاب ظاهر شو و بندگان را از انوار وج، درخشانت محروم مكن اگر آه و ناله اهل زمين و آسمان بگوشت رسيد محزون مشو بگذار برخاى نیستی بمیرند و در آتش بغض و عداوت که در قلوبشان شعلهور است نابود گردند. پس در میان زمین و آسمان باسم خداوند اسماء و صفات به بهترین نغمات آغاز ترانه نما این چنین برای تومقی داشتیم و ما براستی بر آن قادریم. مبادا خلعت نورانی را از هیکل طاهر و پاکیزه خود در آوری بلکه شايسته است همواره در عالم امكان خود را به زيور فضائل باقي الهي بيارائي تا جمال ابهي بوسيله تو در عالم امکان تجلی کند و فضل حق بر تمامی خلق تکمیل شود و اگر از کسی بوی خوش محبت الهی یافتی جان در راهش فدا کن چه که ترا برای این کار خلق کردهایم و در روز ازل در محضر مقربیّن چنین عهدی را از تو گرفته ایم. از تیرهای ظنون که از سوی اهل اوهام پرتاب می شود شکایت مکن آنان را بخود واگذار چه که آنان از وسوسه شیطان پیروی می کنند. بین ساکنان زمین و آسمان فریاد بزن و بگو قسم بحقٌ من حوریه آسمانیم که بدست بها خلق شده، در سرای اسم ابهایت ساکن گشته و در ملاء اعلی به زیور اسمایش آراسته شدهام. در پناه پردههای عصمت محفوظ و از انظار مردمان مستور بودهام. زمانی که ندای الهی را از شطر رحمانی شنیدم دیدم که بهشت از شوق استماع آن ندا و در طلب دیدار منادی به لرزه افتاد. این چنین نازل کردیم به لحن بقا در قبوم الاسماء و به لحن احلى در اين لوح مبين، (اقتباس از کتاب خلق جدید و صنع بدیع صفحه ۴۱۷)

چنانچه از قبل اشاره گردید اولیّن مرحله گور جمال مبارک که پانصد هزار سال پیش بینی شده با دور بهانی آغاز گردید. مُوجد و مُحرک و مؤسس اصلی و حقیقی این دور مبارک نفس مقدّس حضرت بهاءاللّه میباشد که هم شارع دور بهانی و هم مؤسس کُور متعالی است.

این دور اعزّ افخم که حداقل کمتر از یکهزار سال نخواهد بود اول و اشرف و اقدم ادوار محسوب است چه که بدایت آن با اظهار امر خفی جمالقدم در سنه ۱۸۵۲ میلادی است که آغازگر مدت هزار سال یا بیشتر است و آن مطابق با سال ۱۲۶۹ هجری میباشد.

حضرت ولی محبوب امرالله در مورد آغاز این دور در توقیع مبارک نوروز ۱۱۰ بدیع میفرمایند:

«مُبداء الف سنه مذکور در کتاب الهی (کتاب مستطاب اقدس) و اختتام دوره شریعت بیانی و افتتاح عهد مشعشع جمال لا یزالی غرّه محرم الحّرم سنه ۱۲۶۹۰ (مطابق سال ۱۸۵۲) هزار و دویست و شصت و نه از هجرت رسول اکرم علیه الصلوات و السلام است.

(توقیعات مبار که خطاب باحبای شرق صفحه ۴۲۹)

### روح القدّس همان اسم اعظم الهي است

حضرت عبدالبهاء درباره روحالقدَّس ميفرمايند:

، روح القدّس واسطه بین حقّ و خلق است مثل آئینه است مقابل آفتاب، چگونه آئینه مقدّس اقتباس انوار از آفتاب کند و بدیگران فیض رساند به همچنین روح القدّس واسطه انوار تقدیس است که از شمس حقیقت بحقایق مقدّسه رساند و او متصف به جمیع کمالات الهیّه است در هر وقت ظهور کند عالم تجدید گردد و دوره جدید تأسیس شوده

(مفاوضات مبارک صفحه ۱۰۹)

منسرین ادیان بر این عقیده اند که روح انقدس همان اسم اعظم الهی است. در اعتقادات مسیحیان روح القدس یکی از اقانیم ثلاثه محسوب است که عبار تند از (آب و ابن و رُوح القدس) آنان بر این معتقدند که روح القدس منشاء ایمان و تسلی است در سوره بقره آید ۱۸۷ زقرآن مجید اشاره گشته که عیسی بن مریم به تائیدات روح القدس مؤید بوده برخی از مفسرین شیعه و سنی اسم اعظم را بطریق دیگری معنی می کنند. از جمله در کتاب کشف الاسرار جلد اول صفحه ۲۶۵ جبرئیل را همان روح القدس پنداشته و از قول ابن عباس چنین آورده است که روح القدس همان اسم اعظم است. برخی از فلاسفه آن را جوهر عقل و کمالات الهیه فرض نموده اند. تثلیث از اصول معتقدات عقاید مسیحیان است که به معنی سه قسمت کردن است و اینکه خدا جوهری واحد است که به سه شخصیت پدر و پسر و روح القدس جلوه نموده است یعنی هر چند پدر پسر نیست و هیچکدام روح القدس نیستند ولی در حقیقت هر سه اقنوم یک جوهرند و یک خدای واحد.

حضرت عبدالبهاء در خطابهای در پاریس راجع به روح القدّس میفرمایند:

ورح القدّس به منزله شعاع آفتاب است. تجلّی آفتاب است، حرارت آفتاب است کمالات آفتاب است کمالات است حقیقت انسان بواسطه روح القدّس فیض از حقیقت الوهیّت یابد و بدون واسطه ممکن نیست. جمیع فیوضاتی که از عالم حقّ بعالم خلق میرسد بواسطه روح القدّس است زیرا روح القدّس سبب حیات آبدیّه انسان است. سبب قوه کاشفه نفوذ روحانیّه و حکمت بالغه و حرکت علویه انسان است. حقّ و خلق، علویه انسان است بین حقّ و خلق، علویه انسان است بین حقّ و خلق، (مجموعه خطابات مبار که صفحه ۹۷)

جناب ابوالفضائل گلپایگانی در یکی از رقائم خود که در کتاب رسائل و رقائم صفحه ۲۱۷ چاپ گشته درباره روح القدّس مینویسد که جمیع انبیاء و مرسلین به وساطت القای روح القدّس در قلوبشان بامر خدا مبعوث شدند و به مرور این نسیم روحانی بر افنده ایشان از جنّت اعلی که ایهی جمال مقدّس حضرت ذوالجلال است استحضار یافتند و بقوت همین روح که در کتب مقدّسه به چیرئیل، روح الامین و روحالقدّس و در آسمانی نامه پارسیان به بهمن تعبیر گشته واحد است بلذات بر عالمیان.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند «مقصود از روح القدّس فيض الهي است و اشعه ساطيد از مظهر ظهور»

طبق تبین حضرت عبدالبها؛ آن کینونات مقدّسه و مشارق عزّ احدّیه حقیقت کامله فائض از حضرت احدّیتند که به هیکل بشری ظاهر میگردند و جملگی اسم اعظم الهیند. این مقام مظهریّت در عالم شهود مقامی است که آن را خدا به آنان اعطا فرموده. پس آنها نه تنها مطالع اسماء الحُسنی هستند بلکه واسطه فیض الهی نیز میباشند در کتاب قاموس ایقان مینویسند ک مقصود از روحالقدّس مظهر امر الهی است در هر دوری ظاهر شود زیرا در آن دور و عصر نفسشان موجب احیای قلوب و فیوضاتشان مورث ترقی جهان و جهانیان میگردد.

حضرت بهاءالله درباره روحالقدّس ميفرمايند:

• قل ان روح القدّس قد خلق بحرف مما نزل من هذا الروح الاعظم ان كنتم تفقهون ه (كتاب محبوب عالم صفحه ۲۴)

ونيز در سوره هيكل باين بيانات عليا ناطق:

ان شجرة الطور تنطق في صدر العالم و روح القدس ينادى بين الامم قد اتى المقصود
 بسلطان مبين.

باید گفت که فیض روح القدّس، نفثات روح القدّس، حلول روح القدّس، قوه روح القدّس، انوار روح القدّس، و نظائر آنها منبعث از تجلیّات روحانیّه و الطاف ربانیّه ساطعه از حضرت پروردگار است که پرتوش بفضل و عنایت خاص نصیب آن ارواح ملکوتی و لاهوتی گشته ردای نَبوّت برقامتشان و قمیص رسالت براندامشان می پوشاند.

در الواح مبار که درباره روح القدس فرموده اند که آن همانا روح آسمانی یا روح لاهوتی. در کتاب فرهنگ لفات منتخبه آمده است که روح القدّس نزد مسلمین جبرئیل و فرشته وحی است و نزد زردشتیان بهمن سروش و نزد مسیحیان یکی از اقانیم ثلاثه است و فلاسفه آن را جوهر عقل میدانند و آن را نیز روح الامین گفته اند.

باری مقصود از روحالقدّس مظاهر مقدّسه الهیّه هستند که تجلّی اشعه رحمت پروردگارند و جوهر اشراقات انوار الهی که بر قلوب انسانها میتابند و روح تازه و جان تازه به کالبد بشر میدهند. باید گفت که کلیه انبیاء دارای چنین فیضی هستند.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند:

مقائق انسانیه روح جدید بخشد، عالم وجود را خلعت محمود پوشاند، فللمات جهل زائل نماید و به حقائق انسانی روح جدید بخشد، عالم وجود را خلعت محمود پوشاند، فللمات جهل زائل نماید و انوار کمالات ساطع نماید. مسیح به این قوت این دور را تجدید نمودو بهار الهی در نهایت طراوت و لطافت در جهان انسانی خیمه برافروخت و نسیم جان پرور مشام نورانیان را معظر نمود و همچنین ظهور جمال مبارک مانند فصل ربیع بود و موسم جدید که با نفحات قدس و جنود حیات آبدیه و قوّه ملکوتیه ظهور و سریر سلطنت الهیّه را در قلب عالم نهاد و بروح القدّس نفوسی را زنده فرمود و دور جدید تأسیس نمود»

حضرت بهاوالله واسطه انوار تجلیّآت بر حقایق وجود بودند و در کلمات مبارکه که کنز اسرار است در مورد جوهر مقصود در فیض روح القدّس میفرمایند واگر فیض روح القدّس طلبی با احرار مصاحب شوه و در بیان دیگری میفرمایند که این فیض واسطه بین حقّ و خلق می باشد یعنی با ظهور و طلوعش روح بعالم وجود میدمد در کتاب مجموعه تاریخ ادیان درباره روح القدّس مینویسد که اکثراً در انجیل مقدّس از حضرت مسیح به این الله تعبیر گشته و خداوند را پدر آسمانی ذکر نموده ولی برخی از مسیحیان عقیده دارند که حضرت مسیح با پدر آسمانی مساویست و باو مقام الوهیّت میدهند که خدا گاهی بصورت پدر و هنگامی بشکل پسر و زمانی بصورت روح القدّس نمایان میگردد.

حضرت عبدالبهاء درباره حلول روح القدّس برحواريون ميفرمايند:

«حلول روح القدّس عبارت از این است که منجذب بروح مسیعانی شدند و استقامت و ثبوت یافتند و به روح محبت الله حیات جدید حاصل نمودند و حضرت مسیح را زنده و معین و (مفارضات مبارک صفحه ۸۲)

حضرت عبدالبهاء به خانمی میفرمایند:

«اى امة الله قوة روح القدّس امراض جسماني و روحاني هر دو را شفا دهد»

و نیز در خطابهای میفرمایند:

مجميع مظاهر الهيّه چون مؤيد باين روح (روح القدّس) بودند يكى هستند. حقيقت تعاليمشان باين روح يكي است زيرا روح القدّس يكي است» (امروخلق جلدا صفحه ٢٤٥٥)

## نصوصي چنداز حضرت عبدالبهاء درباره روح القدّس

«هر قدر عالم انسانی ترقی نماید باز ممکن نیست بدرجه کمال رسد الا به ترتیب روحالقدّس»

وماديّت معتاج روح است وعالم جسماني معتاج نفثات روح القدّس.

•روح القدَّس واسطه بين حقَّ و خلق است،

«روح القدّس واسطه انوار تقديس است كه از شمس حقيقت به حقائق مقدّسه رساند»

ممقصود از روح القدّس فيض الهي است،

«نفثات روح القدّس است که حیات ابدیه میدهد»

واگر نفسی از فیوضات روح القدّس محروم شد میّت است وَلُو کمال صوریه داشته باشد و دارای صنایع و علوم باشده

وترویج این وحدت عالم انسانی که جوهر تعلیم مظاهر مقدّسه است ممکن نیست مگر به قوه روحانیه مگر بنفثات روح القدس،

ه هر قُوّتي عاجز است مر قُوّت روح القدّس»

«نفثات روح القدّس چنان انسان را منقلب نماید که بکلی اخلاق مبدل گردد»

دقوه روح القدّس تحسين اخلاق عمومی نمايد، عالم انسانی را روشن کند، عُلوّيت حقيقی مبذول دارد و عموم بشر را تربيت کنده (از کتابپيامملکوت مفعات ۲۹۲-۲۲۸)

حضرت ولی محبوب و عزیز امرالله میفرمایند:

هیچ امری باندازه خدمت بامرالله موفقیت در برندارد. خدمت مغناطیش تائیدات الهیه است در اینصورت وقتی شخصی فعال باشد روح القدّس او را تائید میکند، در صورت عدم فعالیت روح القدّس از شمول تائید بازمانده و شخص از اشعه شفا دهنده و روح بخش آن محروم میماند. (خدمت و عبودیت صفحه ۲۹)

#### جبرئيل همان اسم اعظم الهي است

حضرت بهاءالله در جواب سئوالي درباره جبرئيل ميفرمايند.

ه و امّا ماسئلت من الجبرئيل اذاً جبريل قام لدى الوجه ويقول يا ايها السائل فاعلم اذا تكلم لسان الاحديه بكلمة العليا يا جبريل ترانى موجوداً على احسن الصور فى ظاهر الظاهر. لا تعجيب من ذلك ان ربك لهو المقتدر القدير. آنچه سئوال شده و ميشود جميع در الواح الله از قبل و يعد تلويحاً و تصريحاً نازل. و اليوم نغمه قلم قدم لا اله الا انا المهيمن القيوم است هذا ما وعدتم به فى البيان من لدى الرحمن لو انتم تعلمون» (مجموعه الواح عباركه چاپ مصر صفحه ۲۲۴)

در کتب آسمانی گذشته جبرئیل به جلوه الهیّه و تابش انوار رحمانیه تعبیر شده. در انجیل و قرآن به روح الامین و امین وحی نیز نامیده گشته. در کتاب زردشتیان به روان بخش سروش و بهمن و در اصطلاح فلاسغه اسلام به عقل فعال و عقل عاشر و در مشرب صوفیه به عُنقای مغرب نیز گفته شده است. میبدی یک از مغسرین اسلامی معتقد بوده که جبرئیل یا جبریل همان روح القدس است و برخی دیگر آن را اسم اعظم نامیده اند و نوشته اند که جبرئیل زنده کننده ارواح و کاشف اسرار الهی و فائز از انوار ربانی است.

در کتاب زندگانی حضرت محمد نوشته شده که آن حضرت گاهی برای تفکر و توجه به غار حرا (جبل النور) واقع در چند کیلومتری شرق مکه تشریف میبردند و غرق مکاشفه و تفکر میشدند تا آنکه شبی که به لیلة القدر در اسلام معروف است احساس فرمودند که نیروئی غیبی او را بطرف خود جذب میکند و در عوالم توحید سیرش میدهد این حال چندان دوام نیافت زیرا در عالم تفکر و توجه سروش غیبی بگوشش رسید و نغمه روحانی و ملکوتی او را باهتزاز آورد. شبحی نورانی در برابر چشمانش ظاهر شد و نوشتهای باو نشان داد و فرمود که بغوان باسم پروردگارت که خالق انسانهاست. آن صوت ملیح تا اعماق قلبش طنین میانداخت.

حضرت محمّد پنداشت که شاید از فرط تفکر و افراط در مکاشفه موجب دیدن این شبح گشته امّا نیرونی او را از این فکر منصرف نمود زیرا جبرنیل بر او نازل شده بود. شک و تردیدش به یقین مبدّل شد زیرا پیام الهی باو رسیده بود و او بخلعت رسالت مبعوث گشته بود. بدین ترتیب وُحی الهی بوسیله جبرئیل بر او نازل شد و به هدایت خلق مأمور گشت.

برخی از مسلمین جبرئیل را همان فرشته و حی که دارای بال و پر است تصور مینمایند و

آن را بهمان شکل در نقاشیهای خود میکشند.

حضرت عبدالبها، در این باره میغرمایند:

، حتّی مسلمین که سابق معتقد بال و پر جبرئیل بودند حال فهمیدهاند که مراد از این کلمه قوّه قدّسیه و حی و تنزیل است و نزول به روح الامین علی قلبک دانسته اند که غیر این وهم است الحمداللّه قرن اوهام گذشته

در تفاسیر علمای سنی و شعیه آمده است که جبرئیل که امین وحی و حامل پیام الهی برسول اکرم بوده در مرتبه دوم نزدیک سدرة المنتهی حضرت پیفمبر را رویت نموده و معتقدند که سدرة المنتهی حضرت پیفمبر را رویت نموده و معتقدند که سدرة المنتهی درختی است در بالای آسمان هفتم که علم اولیّن و آخرین که علم فرشتگان و مقربیّن درگاه خداوند است بدانجا منتهی میگردد ولی اهل بها، سدرة المنتهی را نفس عظهر ظهور میدانند که مقامی بس رفیع و ارجمند دارند واحدی را بدان دسترسی نیست. جمالقدم و اسم اعظم در کتاب مستطاب ایقان شریف مفصلاً باین نکته اشاره میفرمایند و در لوحی نفس مقدّس خود را بصراحت سدرة المُنتهی میخوانند.

حضرت بهاءالله باين بيان اهلى ناطق ميگردند:

«ان اقصدوا مقر الاقصى انه لسدرة المُنتهى لو انتم من الموقنين»

(نافه مکنون صفحه (۶۵)

و تأکید دیگر بر این مطلب آیاتی است که در الواح عید سعید رضوان از قلم اعلی نازل گشته که در کتاب ایام تسعه صفحه ۲۴۹ مندرج گشته است.

دانشمند فقید جناب اشراق خاوری در کتاب قاموس ایقان درباره جبرئیل نوشته است که مظاهر مقدّسه بر حسب نصوص مبار که دارای قوای متعدده و اوصاف مختلفه هستند که زمام خلق و حیات معنوی و حقیقی مردم در کف با کفایت آنهاست. مقام نزول و حی که خاص پیامبران الهی است در اسلام به جبرئیل تعبیر شده. در قرآن مجید در برخی از سوره ها به جبرئیل اشاره شده از آن جمله در سوره بقره خطاب به طایفه یهود که با جبرئیل اظهار دشمنی میکنند چنین نازل گشته:

وقل من كان عدواًلجبريل فانه نزله على قلبك باذن الله مصدقاً نمابين يديه و هدى و بشرى المومنين،

مضون کلام آنکه: بگو ای پیغمبر هر که با جبرئیل دشمن است با خدا دشمن است زیرا او بفرمان خدا قرآن را به قلب پاک تو رسانید در صورتیکه قرآن گواه راستی سایر کتب آسمانی و هادی اهل ایمان است.

و نیز در همان سفر کریم میفرماید.

. من كان عدوالله و ملائكته و رساله و جبريل و ميكال فان الله عدو للكافرين.

(قرآن سوره بقره آیه ۹۷ صفحه ۱۵) مضمون کلام آنکه: هر که با خدا و فرشتگان و پیغمبران او و جبرنیل و میکائیل دشمن است خدا هم دشمن کافران است.

جبرئیل به لغت عبری به معنای مرد خدا است و او یکی از ملانکه چهار گانهای است که بامر خدا مدبر امور عالمند و رابط میان خدا و انبیای عظام و حامل وحی الهی، بروایت کتاب مقدّس جبرئیل بر دانیال و زکریا و مریم عذرا ظاهر شده است. در روایات مسیحی جبرئیل در روز قیامت در صور میدمد ولی مسلمانان میگویند اسرافیل در صور میدمد. در انجیل لوقا آمده است که در ماه نشم فرشته ای وارد شد. او بشهری که ناصره نام داشت آمد و نزد نامزد یوسف که از خاندان داود و نامش مریم بود حاصر گردید. مریم تا جبرئیل را دید ناراحت شد ولی جبرئیل باو گفت که ترسان مشو زیرا خدا بتو نعمتی عطا فرموده اینک حامله شده ای و پسری خواهی زائید که نامش را عیسی خواهی گذاشت. و نیز در همان سفر کریم گفته شده که فرشته به زکریا وارد شد و گفت من جبرئیل هستم که در حضور خدا می ایستم و فرستاده شده ام تا با تو سخن گویم.

مطالب فوق باختصار از کتاب مقدّس انجیل ُلوقا نقل شده که در صفحه ۸۷ انجیل لوُقا ذکر گردیده.

یهودیان با جبرئیل ضدیت دارند زیرا میگویند خبر اسارت هفتاد ساله را جبرئیل به پیغمبر داده. در کتب بنی اسراویل ذکر آمده است از جمله:

ه چون من دانیال رؤیا را دیدم و معنی آن را طلبیدم ناگاه شبه مردی نژد من بایستاد و آواز آدمی را از میان نهر اولای شنیدم که ندا کرده میگفت ای جبرئیل این مرد را از معنی این رؤیا مطلع سازه

ونيز در باب نهم آيه بيست و يكم ميفرمايد:

• چون هنوز در دعا متکلم بودم آن مرد جبرئیل که او را در رؤیای اوّل دیده بودم بسرعت پرواز نموده بوقت هدیه شام نزد من رسیده (کتاب دانیال باب ۹ آیه ۲۱ صفحه ۱۳۰۳)

در کتاب معاضرات مطالبی درباره دشمنی یهود با جبرئیل در صفحه ۳۶۰ درج شده در صورت لزوم بآن مراجعه شود.

## ملائكه و فرشتگان باسم اعظم اطلاق گشتهاند

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب ايقان درباره ملائكه ميفرمايند.

ممقصود از این ملائکه آن نفوسی هستند که بقوه روحانیّه صفات بشریه را بنار محبت الهی سوختند و به صفات عالیّن و کروبیّن مُتصف گشتند... چون این وجودات قدسیّه از عوارض بشریّه پاک و مقدّس گشتند و متخلق باخلاق روحانیّین و متصف باوصاف مقدّسین شدند لهذا اسم ملائکه بر آن نفوس مقدّسه اطلاق گشته »

مفسرین اسلامی از سنی و شیعه در معنی ملائکه و اقسام آنها و وظایف هر یک با هم اختلاف آراد دارند و سخن بسیار گفته و تفسیرهای گوناگون نمودهاند. فرشتگان همان روحالقدّس یا اسم اعظم هستند که مؤید بروح ایمانی و تائیدات الهی و مستفیض از عنایات غیبیه ذات احدّیت هستند. آن منابع علم و اسرار ربانی دارنده و جامع جمیع حقایق الهی و سرچشمه علم لدّنی میباشند. آنان «الفائضة بالکمالات الالهیّه علی الارواح الانسانیّه» میباشند.

حضرت عبدالبهاء در وصفشان فرمودهاند:

، نفوسی که از عالم بشریّت مُنسَلخ شدند و به صفات ملکوتیه متصف گشته اند آن نفوس از ملاء عالیّن و ملائکه مقربیّن محسوبند، هماه ۴۹)

در کتب انبیاء بنی اسرائیل در اسفار مختلف ذکر ملائکه گشته در مزامیر داود آمده است که:

های یهوه خداوند ما چه مجید است نام تو در تمامی زمین که جلال خود را فوق آسمانها
گذاردهای... چون به آسمان تو نگاه کنم که صنعت انگشتهای تو است و به ماه و ستارگانی که تو
آفریدهای. پس انسان چیست که او را بیاد آوری و بنی آدم که از او تفقه نمائی. او را از فرشتگان
اندکی کمتر ساختی و تاج جلال و اکرام را بر سر او گذاردی،

(مزمور ۸ صفحه ۸۲۴ کتاب مقلس)

در کتاب دانیال نبی داستانی از پیروزی فرشتگان بر شیران درج گردیده که خلاصهای از آن در این مقام درج میشود. مینویسد که در زمان سلطنت داریوش تمامی قلمرو فرمانروانیش را به ۱۲۰ قسمت تقسیم کرد و بر هر یک والی و حکمرانی منصوب نمود و بر آنها ۳ وزیر که یکی از آنها دانیال بود گماشت تا آن والیان تحت نظر وزیران باشند. دانیال که از دو وزیر دیگر با هوش<sup>تر و</sup> داناتر بود بر آنان توفق جست بطور یکه پادشاه اراده داشت که او را بر تمامی امور مملکت و سلطنت بر گزیند، این امر بر سایر حکام و وزیران گران آمد متفقاً بر آن شدند که تا تقصیری به گردن دانیال اندازند و او را متهم نمایند. بنابر این همه با هم به مشورت نشستند و چون نتوانستند اتهامی بر او وارد سازند تنها حربه پرستش خداوند را برای او مستمسک قرار دادند.

لذا روزی همگی نزد داریوش حاضر شدند و لایحهای تقدیم نمودند که تا یک ماه هر کس بغیر از پادشاه کس دیگری را ستایش نماید باید به چاه شیران انداخته شود. پادشاه از این رای خوشش آمد و فرمانرا امضاء نمود. چون دانیال از قصد و نیت سوء آنان مطلع گشت پنجره اطاق بالا خانه اش را بسوی اورشلیم باز کرد و روزی سه بار زانو زده به دعا و مناجات میپرداخت. وزیران چون چنین دیدند شکایت پیش سلطان بردند و تخلف دانیال را بازگو نمودند و درخواست نمودند که چون بر خلاف فرمان شاه عمل کرده در چاه شیران انداخته شود. کورش چون دانیال را دوست داشت این عمل را برخلاف میل خود دید ولی چارهای نیافت لذا دستور داد که دانیال به چاه شیران افکنده شود و سنگ بزرگی بر دهانه چاه گذارده گردد.

آنشب خواب به چشم داریوش راه نیافت لذا صبح زود به چاه نزدیک شد و ترسان و لرزان با صدائی خفیف دانیال را صدا کرده گفت ای دانیال آیا خدائی که پیوسته بسوی او عبادت مینمودی به رهائیت از شیران قادر گشت؟ دانیال به شاه جواب داد که خدای من فرشته خود را فرستاد دهان شیران را بست تا بمن زیانی نرسانند داریوش شادمان گردید و امر کرد تا دانیال را از چاه بیرون آورند و باو خلعت و نعمت بخشید.

پس فرمانی بهمه والیان و حکام نوشت که در هر نقطهای از مملکت هستند خدای دانیال را پرستش نمایند زیرا ملکوت او بیزوال ولی سلطنت من بیدوام است.

(نقل از دانیال نبی باب ۶ صفحه ۱۲۹۶)

در کتاب انجیل نیز در چند مورد ذکر فرشتگان شده منجمله:

«پس فرشته نزد او (مریم) داخل شده گفت سلام بر تو ای نعمت رسیده خداوند با تو است... مریم به فرشته گفت این چگونه میشود حال آنکه مردی را نشناخته ام. فرشته در جواب وی گفت روح القدّس بر تو خواهد آمد و قوّت حضرت اعلی بر تو سایه خواهد افکند از آن جهت آن مولد مقدّس یسر خدا خوانده خواهد شده

(انجيل لوقاباب اصفحه ۶۶- ۸۷ آيات ۲۸ت ۳۵

بسیاری از مغسرین شیعه و سنی عقیده دارند که ۴ فرشته از جانب خدا به وظایف مختلف مامورند این ۴ ملائکه مدّبر امور عالم هستند و بنام کرام الکاتبین معروفند یعنی فرشتگانی که اعمال نیک و بد مردم را مینویسند تا در روز آخرت به حساب آنان رسیدگی گردد.

١- جبرئيل - رابط بين خدا و پيغمبران است و حامل و حي الهي. در آثار مباركه باسم اعظم

مذكور ميباشد

۲- میکائیل - که مقرّب در گاه الهی است و مأمور اعطای رزق و روزی و در فرآن بنام میکال آمده است.

 ۳- اسرافیل - که مامور حیات به خلق است و بر طبق اعتقادات مسلمین در روز قیامت در شیپوری بنام صور اسرافیل میدمد و مردگان را زنده میکند.

 ۴- عزرانیل - که مأمور جان گرفتن از خلایق است و او را بنام فرشته مرگ، ملک الموت و یا قابض الارواح مینامند. در آثار بهائی ملانکه به عالیّن یعنی فرشتگان بلند مرتبه و گروبین به معنی دستهای از ملائک که مقامی بسیار عالی دارند وصف گردیدهاند.

حضرت بهاءالله در كتاب مستطاب ايقان ميفرمايند:

«حضرت صادق در وصف گروبین میغرماید قومی از شیعیان ما هستندخلف عرش»

(كتاب ايقان صفحه ۶۶)

در کلمات مبارکه مکنونه درباره ظهور حرف اوّل و دوّم اسم اعظم در آیه ۷۷ درباره مَلاً؛ عالیّن و گروبین میفرمایند:

«در لیل جمال هیکل بقا از عُقبه زمردی وفا به سدره منتهی رجوع نمود و گریست گریستنی که جمیع ملاء عالیّن و کروبیّن از ناله او گریستند...ه

(کلمات مبار که مکنونه ڈارسی آیه ۷۷ صفحه ۶۴)

درباره این آیه کلمات مبار که مکنونه که مضامین عرفانی و اشارات و تمثیلات روحانی دارد سئوالات بسیاری از حضرت عبدالبهاء و حضرت ولی مقدّس امرالله شده که به نقل یکی از آنها اکتفا میگردد میفرمایند:

ه آن اسم عظیم اسم اعظم است مراد جمال مبارک است،

(كنز اسرار جلد ٢ صفه ٩٤)

در متون کتب امری برخی از مؤمنین که به صفات ملکوتی و سجایای لاهوتی متصف بودند بنام فرشته در میان احباب مشهور گشتهاند از آن جمله حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی است که به لقب فرشته کرمل بود او پیرمردی روشن ضمیر و بسیار روحانی و منقطع بود.

حضرت عبدالبهاء او را خیلی دوست داشتند و دربارهاش میغرمایند:

«پیرمردی است در نهایت روحانیّت فیالحقیقه جمیع قوایش را در سبیل الهی صرف نموده. چقدر خوب است که انسان جانش را فدای امر مبارک کند. عوض اینکه ایام را در طریق هوی و هوس که هیچ نتیجه ای ندارد و عاقبتش عدم محض فنای صرف است صرف کند اگر آن را در سبیل الهی صرف کند آن وقت تمامش نتیجه است حال ملاحظه کُنید اشخاصی که فانی در امرالله و فانی در آستان مقدّس میشوند و بهیچ وجه مقصدی و ارادهای جز عبودیّت جمال مبارک ندارند چقدر روحانی نورانی مشتعل فارغ و متذکر هستند....

(خاطرات حبيب جلد ١ صفحه ٣٩٨)

درباره این مؤمن فداکار نوشته اند که روزی یکی از زائرین از حضرت عبدالبها، سنوال می نماید که فرشته چیست و منظور از فرشتگان کدام است. در این وقت هیکل مبارک رو به جانب حاجی میرزا حیدر علی کرده میفرمایند اگر میخواهی بدانی که فرشته کیست به حاجی نگاه کن؟ سپس با نگاه جانانه و خنده مستانه میفرمایند که براستی این حاجی یک فرشته است.

داخل جلیل و دانشمند جناب گلپایگانی در مکتوبی که به عربی نگاشتهاند شرح مفصلی درباره ملائک مینویسند؛ فرشتگانی که در کتب آسمانی از آنان یاد شده به نفسی اطلاق گردیده که به سجایای اخلاقی و روحانی متخلق باشند و نیز لفظ ملائکه به آئمه هُدی نیز گفته شده همچنین به رسولان الهی که مأمور هدایت بشر بودهاند حضرت عبدالبها؛ در وصف چنین نفوسی میفرمایند؛

های دوستان روشن در افق محبت الله. جنود ملکوت ابهی گاهی بصورت بشر در عرصه امکان محشور گردندو نصرت عهد و میثاق نمایند و گاهی بصورت روح شوند و در قمهای مطهر حلول نمایند و ناطق گردند و گاهی بصورت انوار آشکار شوند و آفاق را منوّر کنند و البهاء علیک ع ع،

(مجله اخبار امری ایران)

ملائكه طبق كتب آسماني باسامي مختلف آمده از آن جمله:

فرشته، روح القدّس، جبرئيل، گروبين، عاليّن، روح الامين، اسم اعظم، روح آسماني، روح لاهوتی، سروش غيبی، جنود ملکوت، حُوريه، سدرة المُنتهی، ملاءاعلی، حُوريه معانی، حُوريه الهی، حُوريه نوراء، حُوريه بهاء، ميکائيل يا ميکال، اسرافيل، عزرائيل، امين وَحی، روح اعظم، روح القدّس، روح البهاء، شديد القوی، و...

### شدیدالقُوی همان اسم اعظم است

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب شکوهی میفرمایند:

«روح الامین و جبرئیل و روح القدّس و شدید القوی عبارت از عنوانات شیئی واحد است. (قاموس ایقان جلد ۱ صفحه ۵۰۰

در قرآن شریف در سوره النجم اشاره به «شدیدالقوی» خطاب به حضرت محمّد گشته که ترجمه آن این است: «او را جبرئیل همان فرشته بسیار توانا عِلم آموخته است. همان مَلِک مقتدری که به خلقت کامل جلوه کرد و آن رسول در افق اعلای کمال بود»

(قرآن سورة النجم آيات∆و ۶مفحه ۴۱۰)

تجلیّات و حی یا کلمهٔ الله مختص به مظاهر ظهور الهیّه است که به صُور مختلفه جلوه میکند و آن را بنوع تخیل یا تشبیه به جبرئیل یا روح القدّس یا حُوریه الهی یا شدیدالقوی ذکر فرمودهاند که در اثر نُزول و حی بر آن منابع علم و اَسرار ربانّی عرض وجود میکند. این ظهور و نمایش و شرح کیفیّت آن بر حاملان پیام آسمانی همیشه در پردهای بصورت ایماء و اشاره معنوی و عرفانی مستور بوده.

گاهی بصورت فرشته و زمانی بگونه روح الامین و هنگامی بصورت نور و آتش در سدره الهی و وقتی به گونه جبرئیل یا کبوتر ظاهر میگردد.

شکی نبوده که اولیای حقّ از بطن ام دارای چنین مقاماتی هستند و کمالات معنوی آنها همیشه مستور بوده.

حضرت عبدالبهاء در این باره میفرمایند:

مطاهر مقدّسه لم یزل حقائق نورانیّه بوده و هستند. تغییر و تبدیلی در ذات آنها حاصل نگردد، نهایت آن است که قبل از ظهور چون ساکن و صامت مانند نائمند و بعد از ظهور ناطق و شارق مانند بیدار •

حضرت بهاءالله ميفرمايند:

• جمیع عالم قادر بر تحدید فیوضات یک کلمه از کلمات حقّ و یک حرف از آثار قلم اعلی نبوده و نیست،

ويا آنكه:

. كلام الله ولو انحصر بكلمة لا تعادلها كتب العالمين،

(خوشههائی از خرمن ادب و هنر جلد ۴ صفحه ۱۳)

جناب نعيم عليه رضوان اللَّه ميفرمايد:

مبعث انبیاء بهاست بهاء داده لاتقربا بهاست بهاء جائکم امرنا بهاست بهاء بر خلیل خدا بهاست بهاء گفت الق العصا بهاست بهاء مانده از سماء بهاست بهاء بشدید القوی بهاست بهاء از برای ندا بهاست بهاء الف و یا و اوّل و آخر مظهر کبریا بهاست بها یه آدم و حوا آنکه فرمان به آدم و حوا آنکه بهر نجات گفت بنوح نار نمرود آنکه گلشن ساخت نزد فرعون آنکه با موسی آنکه بهر مسیح نازل کرد آنکه تائید مصطفی فرمود آنکه مبعوث کرد قائم را اوست او ذات واحد قادر

بند ۷ اشاره به سورة النجم است که فرمود علمه شدید القوی یعنی جبرئیل آیات را به (کتابجنّاتنتیم جلد۲صفحه۸۱٪)

و نیز درباره شدید القوی چنین سروده:

واحد است آن و از احد صادر ابدی البقاء الی الاخر در مظاهر چو میشود ظاهر می زند صیحه انا القاهر هم منم ناهی و منم آمر هم شدید العقاب و هم غافر در همه انبیاء بود سائر تو بروح القدّس مشو کافر تو بروح القدّس مشو کافر کفر بر نور غیر مغفور است (کتاب جنّات نعیم جلد ۲ صفحه ۱۶۹) روح قدس میهمن قادر ازلی اللقاء من الاول نور قهار او بشدت و ضعف آن شدید القوی ذومره که منم آخر و منم اوّل هم عظیم النکال و هم راحم این تجلّی بوحدت و رجعت گفت عیسی زجسم فائده چیست در همه انبیاء همین نور است

## بشارات و اشارات انبياء به يوم الله و لقاء الله

حضرت بهاءالله در لوح جناب نبيل قبل با ميغرمايند:

الحمد لنيّر انار به افق العالم و قلوب الامم... يا حبيبي، حميع گتب و صُعف و زَبُر ندا نمودهاند و باين روز اعظم بشارت دادهاند مع ذلک کل در غفلت مشاهده ميشوند الا من شاء اللّه. حضرت اشعياد ميفرمايد يدفع اليه مجد لبنان بهاء کرمل و شارون هم يرون مجد الرّب بهاء الهنا. کرمل مقاميست مقابل ارض سجن واقع و اوست موسوم به گوم اللّه و مقّر کرسي در اوّل ورود آن محل بوده اوست اوّل ارضي که در اين مملکت به بحر وصال فائز شد و به نفحات الهي معظر گشت، (قاموس توقيع منيع نوروز ۱۸۰ بديم صفحه ۱۸۲)

انبیاء و مرسلین هر یک در کتاب آسمانی خود به یوم لقاء و دیدار خدا بشارت داده و وعده به روزی دادهاند که کوم الله (کوه کرمل) از شوق دیدار بهاء باهتزاز خواهد آمد و کُرسی رَبّ در کَرم الهی مستقر شده سلطان ظهور بر او مستوی و جشن اعظم برپا خواهد شد.

حضرت بهاءالله در خصوص استقرار گرسی الهی بر جبل ربّ میفرمایند:

«یا جواد، عالم تبدیل شده چه که ملکوت بیان تجدید گشت... سمع به بصر میگوید امروز منظر اکبر مزیّن آگاه باش و بصر بسمع میگوید بشنو و گواه باش که گرسی رَبّ در کرمل منزل اخذ نموده و مالک وجود و سلطان غیب و شهود بر او مستوی، جشن عظیمی برپا شده و عیش بدیعی ظاهر گشته»

روزی که جمال اقدس ابهی به مدینه حیفا تشریف فرما شدند و به کوه کرمل صعود فرمودند و خیمه مبارک در دامنه کوه خدا برافراشته گشت و در نزدیکی مقام ایلیا لوح گرمل با صوت ریان محبوب عالم بصدای بلند نازل گردید کوه و دشت به جنبش و اهتزاز آمد. تل الهی که تا آن روز منتظر کأس لقاء بود به آن فائز گشت. و جمیع اشیاء بظهور مکلم طور در آن جبل شهادت دادند که آنچه از قبل وعده داده بودند وفا شد.

حضرت بهاء اللَّه در لوحي بهمين روز فرخنده اشاره فرموده ميفرمايند:

هذا يوم فيه فاز كُوم اللّه باللقاء و ارتفع النداء من كلّ اشياء قد تزيّن المقام بقدوم مالك الانام طوبي لك يابر الشام قد تنفس فيك صبح الظهور و به تضوع عرف اللّه في ماسواه،

(بروهشنامه سال ۲ شماره ۱ صفحه ۱۲)

در همان یوم مبارک که کُرسی رب بر کوه خدا مستقرو تل الهی از بشارت استقرار مظهر ظهور کلی الهی که موعود کل انبیاء بود در اهتزاز بود نور وجه مبارک ساطع و لامع و جشن بزرگ در عالم برپا و نداء از همه جهات مرتفع که «امروز روزی است که گرسی رب ما بین شعب ندا میکند جمیع ساکنین ارض را و امر مینماید به تسبیح و تقدیس پروردگار. امروز روزی است که ملانکه های آسمان بااگواب بیان و آباریق عرفان در کل احیان نازل می شوند و به نفحات مقدسه طیبه معطر شده راجع میگردنده

و زمانی که جمالقدم و اسم اعظم جالس بر کسی شدند ندا، هدده ارض ارتفع ندا، الله فی برها و بحرها و جبالها و آکامها کذلک هبت اریاح الفضل، از هر سوئی شنیده میشد.

بهاء کرمل و جلال لبنان نمودار گشت و این همان بشارتی بود که حضرت اشعیاء بدان داده بود. جمال مبارک در وصف آن ایام بیاناتی بدین مضمون میغرمایند که حجاز از شوق دیدار باهتزاز آمد و گرم خدا از قدوم مبارک به شعف افتاد، وادی شام از عطر قمیص یار مقطر و معنبّر گشت زیرا •قد فازت الکرمل بقدوم ربّها و احیتها نفحات الوصال بعد ما اهلکتها نار الفراق •

جمال اقدس ابهی در لوحی خطاب به حاجی میرزا حیدر علی اصفهانی میفرمایند:

«سبحان الله در جميع كتب قبل عظمت اين يوم و عظمت ظهور و عظمت آيات و عظمت كلمه و عظمت استقامت و عظمت شأن و مقام ذكر شده مع ذلك خلق از او غافل و معتجب انبياء لقاى اين يوم را آمل بودهاند داود ميفرمايد «من يوقدني الى المدينة المحصنة ، مدينه محصنه عكّا است و حضش بسيار محكم و مظلوم در او مسجون»

(قاموس توقیع منیع نوروز ۱۰۸ بدیع صفحه ۵۹)

کرمل به معنی باغ الهی است که در کتب مقدّسه عهد عتیق از لسان انبیای بنی اسرائیل بشارات زیادی بظهور رُبّ الجُنود و اشاعه صیت و صوت امر الهی از آن کوه به جمیع عالم داده شده است.

در کتاب اشعیای نبی چنین مذکور است:

ه سُوکت لبنان و زیبانی کرمل و شارون به آن عطا خواهد شد. جلال یهوه و زیبانی خدای ما راشاهد خواهند نمود» (کتاب عهد عتیق صفحه ۱۳۹۹)

کوه خدا که در انتظار لقای ربّ بود با برافراشتن خیمه مبارک بر فراز آن صُوت تَسبیح و تَهلیل قدیسین و ملائکه مقربیّن و گروبین بعنان آسمان رسید و مقام حضرت ایلیا به موهبت اصغاء فائز شد این مقام مورد احترام و تکریم یهودیان، مسیحیان و مسلمانان است و برای پیروان آن ادیان محل مقدّسی محسوب است. از نظر بهائیان حائز اهمیّت مخصوصی است زیرا حضرت عبدالبها؛ در اثر آزار ر اذیّت و ضدیّت ناقضین ایامی چند در آن غار بسر بردند تا آنکه عفت<sub>ی عکا</sub> بحضور مبارک رسید و استدعای رجوع نمود.

حضرت عبدالبهاء درباره سابقه تاريخي اين غار ميفرمايند،

«ترانى يا الهى فى هذا الجبل الرفيع و المقام الباذخ المنبع ماوى كل رجل عظيم و ملاذكل جليل و نبيل... ملجاء حضره ايليا اوى اليه الاشعياء و مر عليه يسوع المسيح... موطى قدمى رب الجنود فى المقام الاعلى. رب هذا جبل سميته فى التوراة بكرمل و نسبة اليك فى بطون الزبر والالواح...ه

هیکل مبارک در لوح جناب میرزا حیدر علی اشاره میفرمایند که اشراق هر تلهوری یا مبدنش این ارض مبارک است و یا محل هجرت انبیاء و یا منتهایش راجع باین ارض است بطوری که همه مظاهر ظهور الهی به نحوی در ارتباط با کوه خدا بودهاند حتی میفرمایند که حضرت زردشت سفری باین دیار فرمود و با انبیاء بنی اسرائیل ملاقات نمود در آن روز چون هیکل مبارک حضرت بهاءالله با صدای بلند لوح کومل را تازل میفرمودند ساکنین دیر که در نزدیکی آن محل سکنی داشتند شتابزده بیرون دویدند تا صدای مبارک را بشنوند و صاحب صدا را ببینند. در آن نوح (لوح کرمل) جمال مبارک میفرمایند که ای کوه خوشا بحالت و خوشا به افرادی که بطواف نو نائل می شوند خوشا امروز که جمالقدم بر تو نازل گشته و به مقام مقدّس خود وارد شده. ندای جمیع اشیاء و اهل ملاء اعلی بلند است که میگویند ای کوه خاضع شو زیرا وجه خدا بتو توجه نموده آن اشیاء و اهل ملاء اعلی بلند است که میگویند ای کوه خاضع شو زیرا وجه خدا بتو توجه نموده آن تو مشغولند. امروز روزیست که همه بذکر و تنای تو مشغولند. امروز روزیست که همه بذکر و تنای تو مشغولند. امروز روزیست که همه بذکر و تنای تو مشغولند. امروز روزیست که همه بذکر و تنای تو مشغولند. امروز روزیست که همه بذکر و تنای تو مشغولند امروز روزیست که دریا و خشکی و بر و بحر مژده آن را داده بودند. عنقریب عنایت تو مشغولند امروز روزیست که همه بذکر و تنای تو مشغولند امروز روزیست که همه بذکر و تنای تروی زمین بسوی تو روان میگردند. «سوف تجری سفینة الله علیک و یظهر اهل البهاء الدیّن ذکر هم فی کتاب الاسماء « حضرت ربّ اعلی در کتاب بیان فارسی در مورد لقای خدا میغرمایند:

•قد نزل الله من ذكر لقائه او لقاء الربّ انما المراد به من يظهره الله لان الله لا يرى بذاته... آن چه كه در كتب سماويه ذكر لقاء او شده ذكر لقاء ظاهر بظهور او است كه مراد نقطه حقيقت كه مشيّت اوليّه بوده و هست و آنچه در قرآن ذكر لقاء اللّه و لقاء ربّ شده به حقيقت اوليه مراد لقاء رسول الله ص بوده و هست.

مطلبی که حضرت اعلی به آن اشاره فرمودهاند آنکه ایام ظهور مظاهر الهی چون منسوب به خدا است به ایّام اللّه تعبیر گشته بنابر این لقاء خدا در هر دوری لقاء مظهر امر او است چنانچه میفرمایند ذکر لقاء در قرآن کریم به معنی دیدار پیغمبر حضرت رسول میباشد که قائم مقام ذات

الهي است.

حضرت بهاء الله در این مورد میفرمایند:

، شکی نبوده و نیست که ایّام مظاهر حقّ جل جلاله به حقّ منسوب و در مقامی به ایام الله مذکور ولکن این یوم غیر ایام است. از ختمیت خاتم مقام این یوم ظاهر و مشهوده

(منتخبات آيات حضرت بهاءالله صفحه ٤٧)

در قرآن کریم آیات بسیاری درباره یوم لقاء اللّه مذکور گشته که برخی از آنها در صفحات قبل بدانها اشاره شده و اینک به چند آیه دیگر اشاره میگردد.

در قرآن مجید در سوره عنکبوت روح القدّس بلسان حضرت محمّد چنین میغرماید: •من کان بر جوالقاء اللّه فان اجل اللّه لات و هوالسمیع العلیم،

مضمون بیان خدا آنست که: کسی که لقای خدا را طالب است باید بداند که وعده پروردگار برای آتیه است او شنوا و دانا است شکی نیست که مقصود از دیدار خدا همانا مظاهر امرش میباشند والا حق غیب ذات مطلق است و «الطلب مردود و السبیل مسدود» آیات خدا درباره لقاء جنبه تشبیهی و معنوی دارد که چون آنان در رتبه و صفات جلوهای از خدا هستند پس کلام خدا و احکامشان احکام خدا و دیدارشان لقاء خداست و الا رویت حق در رتبه ذات طبق بیان همه انبیاء غیر ممکن و محال است.

حضرت رُبِّ اعلى در كتاب بيان فارسى در مورد لقا؛ ميغرمايند:

همر کس لقاء من یظهره الله را درک نماید لقاء الله را درک نموده و فائز به لقاء رَبّ شده اگر مؤمن باو باشد... و هر کس لقاء من یظهره الله را مقترن به لقائی نماید یا آنکه از برای او عدل یا کغو یا شبه یا قرین و مثالی در لقاء او یا آنچه ما یوصف به است دهد او را نشناخته و لایق ذکر نباشده (کتاب بیان فارسی باب ۲واحد ۳ صفحه ۸۲)

حتی هیکل مبارک مژده لقای خدا را به برخی از مؤمنین داده بودند از آن جمله حرف خی
ملاباقر است که باو فرمودند «لعلک فی ثمانیة سنة یوم ظهوره تدرک لقاءالله» این لوح مفصل است
و در کتاب ایام تسعه نیز قسمتی از آن چاپ گردیده و نیز لوح مفصل دیگری از خامه مشکین
حضرتش در مورد یوم الله و یوم رویت خدا صادر گشته که در آن لوح منیع مفصلاً کشف رموز و
معضلات را فرمودهاند و همچنین روایات ماثوره از حضرت علی و نقل حدیث مروی از حضرت
رسول اکرم فرمودهاند. از آیات قرآن این گونه شاهد آوردهاند؛

سوره انعام آیه ۳۱ وقد خسر الذین کذبوا بلغاء الله و سوره رعد آیه ۲ ویدبر الامریفصل آلایات لعلکم بلقاء الله توقنون، سوره فصلت آیه ۵۴ «الا انهم فی مریة من لقاء رَبّهم» سوره هود آیه ۳۱ «الذین آمنوا انهم بلا قواریهم» سوره بقره آیات ۴۲، ۲۲۳، ۲۵۰ تماماً درباره رویت خدا است

(آیات فوق از کتاب نافه مکنون صفحه ۲۶۱ نقل شده)

در کتاب اصول کافی حدیثی نقل گردیده که ترجمه آن این است: حضرت امام جعفر صادق فرمودند که شخص عالمی از حضرت امیرالمؤمنین سئوال کرد که آیا خدا را در موقع پرستش دیدهای؟ حضرت فرمود وای بر تو من آن کسی نیستم که خدانی را که ندیدهام بیرستم. آن شخص مجدد سئوال نمود که چگونه او را دیدی حضرت فرمود وای بر تو دیدگان هنگام نظر افکندن او را درک نکند ولی دلها با حقائق ایمان او را می بینند.

حضرت عبدالبهاء ديدار خدا را امرى حتمى مىدانند ءو حقيقة الامر ان اللقاء امر مسلم محتوم منصوص في الصُحف و الواح الحَي القيوم»

در تفسیر دیدار خدا در بین پیروان ادیان اختلافاتی موجود است و چنانچه هیکل مبارک میفرمایند داختلف الاقوام فی هذه المسئلة»

در کتاب نافه مکنون از صفحه ۲۵۸ تا صفحه ۲۸۴ مفصلاً ذکر آیات قرآنی و اختلاف موارد بین سنی و شیعه ذکر شده علاقمندان می توانند به آن مراجعه فرمایند.

حضرت بهاءالله در كتاب اقدس درباره رويت خدا در ثل الهي ميفرمايند:

هذا يوم فيه فاز الكليم بانوار القديم و شرب زلال الوصال من هذا القدح الذي به سجرت البحور. قل تالله الحق ان الطور يطوف حول مطلع الظهور و الروح ينادي من الملكوت هلموا و تعالوا يا ابناء الغرور. هذا يوم فيه سرع كوم الله شوقاً للقائه و صاح الصيهون قد اتى الوعد و ظهر ما هوالمكتوب في الواح الله المتعالى العزيز المحبوب،

مضمون بیان مبارک آنست که:

امروز روزیست که حضرت موسی فائز به مشاهده انوار خدا شد و از آب زلال وصال الهی آشامید و از این قدحی که بدان خروشان شدند دریاها (یعنی دریاهای حقایق و امرالهی) نوشید. بگو بخدا سوگند همانا طور طواف میکند در اطراف این مطلع ظهور و حضرت مسیح ندا میکند از ملکوت خود که بشتابید و بیائید زادگان غرور این است آن روزی که کوه خدا با اشتیاق دیدار او فریاد میزند و آل صیهون (نزدیک اورشلیم) ندا میکند که به تحقیق وعده وفا شد و آنچه در کتب آسمانی ذکر گشته بود ظاهر و هویدا شد.

ذر تقریرات جناب اشراق خاوری میخوانیم که حضرت موسی با مشایخ اسرائیل به کوه

گرمل رفت و از خدا درخواست نمود که او را ببیند ولکن خدا گفت «آن ترانی» حضرت موسی باز تکرار کرد و گفت «رَبّ ارنی انظر الیک» حضرت مجدداً عرض نمود صورتت را بمن نشان بده. خدا باو فرمود که من اوّل بر این کوه تجلّی میکنم اگر مقاومت نمود بعد بر تو ظاهر میگردم. در قرآن مجید سوره اعراف آیه ۱۴۳ میفرمایند «فلما تجلّی ربّه للجبل جعله دکا و خر موسی ضعقا، وقتی خدا به کوه تجلّی کرد از هم پاشیده شد و حضرت موسی بیهوش بر زمین افتاد و بفوز لقاء فائز نگردید ایشان مینویسند که جمالقدم ظاهر گشته و حضرت موسی بانوار قویم فائز شده و از قدحی که بنام خدا برای امروز تهیه شده نوشید و حضرت مسیح از ملکوت خود ندا در داد که بشتابید تا بدیدار خدا در کوه مقدّس نائل گردید.

امروز اقدام جمال قدم و اسم اعظم مُوطی کوه خدا شده و عظمت جلال واقعی خدا امروز بظهور جمال ابهی مزیّن گشته در این مبحث باید باین حقیقت توجه داشته باشیم که پی بردن به مقام انبیاء و درجات عالم امر و حقّ ما فوق ادراک و توانائی ما است زیرا ما در عالم خُلق هستیم و در رتبه مادون چگونه میشود که رتبه مادون پی به مقام مافوق برد. حضرت بهاءالله در لوح حکمت بیاناتی میغرمایند که مضمونش چنین است که ذکر این بیانات و اشارات حرارت وجود انسان را میفسرد و آتش اشتیاق و طلب را خاموش می کند بنابر این باید فقط بذکر نصوص پردازیم و مطالعه کتب مقدّسه را درباره این بشارات بخوانیم و تدّبر و تعمق در بیانات کنیم بدون آنکه مشاجره و مباحثه نمائیم و این بدین منظور نیست که کورکورانه هر چه هست قبول نمائیم و بدون تعقل و مباحثه نمائیم و این بدین منظور نیست که کورکورانه هر چه هست قبول نمائیم و بدون تعقل و تفکر بپذیریم بلکه هر نصی که مطالعه مینمائیم باید با نصوص و الواح دیگر بسنجیم و در بارهاش تفکر کنیم.

حضرت بهاءالله در ایقان شریف میفرمایند:

«منتهی فیض الهی که برای عباد مقدر شده لقاء الله و عرفان اوست»

میغرمایند که ناس بر اثر قصور در فهم و ادراک کلام الهی از معنی لقاء اللّه غافل گشتند و آنچه که لقاء مظهر امر که عین لقاء اللّه است براه باطل رفتند. در این مقام نبذهای از بیانات حضرت بهاءاللّه درباره لقاءاللّه ذکر می شود

ويوم موعود فرارسيد و آنكه ظهورش در كتب و صُحف الهيّه بشارت داده شده باعلى النداء من في الارض و السماء را باين خطاب اعلى مخاطب ميسازد لا اله الا هوالمهيمن القيوم،

•طوبی از برای چشمی که مشاهده نمود و وجهی که به وجه الله رَبِّ ماکان و مایکون توجه

کرده

داین یوم یومیست عظیم و در کتب و صُحف مقدّسه به یوم الله مذکور و مسطور از این بیان

عظمت آن ظاهر و مشهود و انبیاء و رسل الهی به جان و دل آرزوی این بوم مبارک را مینمودند و ملل و اقوام در حسرت وصالش ایام میگدر انیدند.

، این یوم بومیست که در جمیع کتب حقّ جلّ جلاله انبیاء و اصفیای خود را به آن بشارت فرموده»

«هذا يوم فيه يقول اللاهوت طوبي لك يا ناسوت بما جعلت موطى قدم الله و مقر عرشه العظيم»

وهذا يوم فيه فازت آلاذان باصفاء ماسمع الكليم في الطور و الحبيب في المعراج و الروح اذ صعد الى الله المهيمن القيوم،

• تالله الحق تلك الايام فيها امتحن كل النبيّن و المرسلين ثم الذين هم كانوا خَلف سُرادق العظمة و فسطاط العظمة و خِباء العزّة •

(آیات فوق از کتاب ظهور عدل الهی صفحات ۱۶۱، ۴۶۲)

باید توجه داشت که در آبات قرآنی که در صفحات قبل نوشته شده علاوه بر ذکر لقا؛ الله از آمدن خدا هم سخن گفتهاند. شکی نیست که تنزیل خدا از مقام خود و نزولش به عالم خلق و رویت او توسط مردم خیال خامی پیش نیست و بغرموده جمیع پیامبران مستحیل و محال است پس باید آمدن خدا را با آمدن انبیا؛ و مظاهر ظهور یکی دانست و آیات الهی را جز از لسان آنان نمی توان شنید. در نقل اینگونه آیات باید در نظر داشت که خداوند تبارک و تعالی ذات غیب منبع لا یدرک است و مستور و پنهان از انظار عالمیان.

حضرت بهاءالله در لوحی مقصود از ارسال رُسل را چنین توصیف میغرمایند:

محقّ جل جلاله از برای ظهور جواهر معانی از معدن انسانی آمده، هیکل مبارک معنی و منظور از این آیه را در لوح شیخ نجفی اصفهانی معروف به آقا نجفی تشریح و تبین فرمودهاند تا مردم از هر گونه تعبیر و تفصیل در این باره معاف باشند و معانی حقیقی آن را دریابند.

حضرت بهاءالله در آن لوح ميغرمايند:

•حقّ جل جلاله از برای ظهور جواهر معانی از معدن انسانی آمده یعنی مشارق امر و مخازن لئالی علم او. چه که انه تعالی غیب مکنون مستور عن الانظار. انظر ما انزله الرحمن فی الفرقان «لا تدرکه الابصار و هویدرگ الابصار و هواللطیف الخبیر» (اوحشیخ نجفی صفحه ۹)

مضمون بیان عربی لوح آنکه: خداوند را بدیدگان نمیتوان ادراک کرد ولی او دیدگان ما را ادراک مینماید.

ونيز هيكل مبارك در معنى لقاء الله در كتاب مستطاب ايقان ميغزمايند:

«قدری در آیات لقاء که از مالک ملکوت اسماء در فرقان نازل شده تفکر فرما... در جمیع کتب الهی وعده لقاء صریح بوده و هست مقصود از این لقاء لقاء مشرق آیات و مطلع بینات و مظهر اسماء حسنی و مصدر صغات علیای حقّ جلّ جلاله است حقّ بذاته و بنفسه غیب منیع لایدرگ بوده و بس. مقصود از لقاء لقاء نفسی است که قائم مقام او است ما بین عباد و از برای او هم شبه و مثلی نبوده و نیست»

#### عندلیب خوسنوای گلشن بها؛ درباره کوه خدا گفته

ببال ای کوه کرمل بر زمین و آسمان یکسر زاحجارت سروش آید به گوش هر سروش اکنون اگر خوانم ترا جنّت زرویت میکشم خجلت تو را ذوالعرش اگر خوانم سزا باشد روا دانم توای کوه مقدس مرکز فردوس اعلائی تونی آن مغرب اعظم که غارب در توشد خورشید سزد گر کعبه گردد طائف حول تو چون گشتی چو گشت آن مظهر واحد به ذیل اقدست راقد چو گشتی مرکز اشراق آن خورشید لاهوتی توای ارض مقدس شادمانی کن که شدساکن

که یک عالم شکوه و فرزیزدان در توشد پیدا ز اشجارت به گوش آید خروش سدره سینا که جنّت از تو در بهجت بود ای جنّت علیا که عرش اکبر اعظم نمود اندر دلت ماوا که هم مجرای کوثر آمدی هم مغرض طوبا توئی آن مشرق اعلی که مشرق از تو شد بیضا مقام عرش اعظم ربّ اعلی نقطه اولی فلک شد در برت ساجد ملک شد بر درت پویا شدی هر دم مطاف قدسیان عالم بالا بهاءالله در عکّا و باب الله در حیفا (اشعار فوق نقل از توقیع نوروز ۱۰۸ بدیع صفحه ۲۴)

# كيفيّت نزول و چگونگي بعث و وحي و تجلّي روح القدّس به انبياءِ

حضرت ولی مقدّس امرالله درباره کیفیّت نزول وحی بمظاهر الهی میفرمایند:

محضرت کلیم در طور سیناندای الهی رااز شجره موقده ربانی استماع نمود و حضرت زردشت در اثر رؤیاهای سبعه به مأموریت آسمانی و رسالت یزدانی خویش واقف گردید و حضرت مسیح هنگام خروج از نهر اردن ابواب سماء لایزالی را مفتوح و روح قدسی ربانی را به مثابه حمامه ای نازل بر وجود مقدّسش ملاحظه نمود و حضرت رسول اکرم در جَبل حرا خارج از مکّه معظمه از طرف جبرئیل امین به خطاب مستطاب «اقرا باسم ربک الذی خلق» مخاطب گردید و حضرت باب اعظم چون در عالم رؤیا رأس مُظهر حضرت سیدالشهداء را آغشته بدم مشاهده نمود و از خون گلوی آن حضرت نوشید دریافت که از جانب خداوند متعال حامل فیض الهی و واسطه ابلاغ بیام آسمانی است»

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۰۶)

چون در این مجموعه مکرراً درباره نزول و حی از جانب جبرئیل، روح القدّس، فرشته، حُوریه، روح الامین و... بیان گردیده لازم است درباره و حی و بعث و چگونگی ُنزول آن بر پیامبران خدا در ادوار مختلفه بطور اختصار و مُوجِز از آثار مبارکه شواهدی عرضه گردد.

کلمه وَحی معانی گوناگون دارد ولی در این مقام مقصود کلام الهی و ندای آسمانی است که بر قلب مُمرد برگزیدگان حقّ میگذرد و آنها احساس مینمایند که به مآموریتی مبعوث شدهاند. وَحی مخصوص مظاهر مقدّسه الهیست و غیر از الهام است زیرا الهام مختص آنمه اطهار است بهمین علت رسولان خدا را مطالع وَحی و مشارق وَحی مینامیم و کلام و آثارشان را قلم وحی میشمریم، برای روشن شدن تفاوت بین آنها بلوح زیر توجه میکنیم:

حضرت عبدالبها، در لوح حاجی میرزا حسین برادر ورقای شهید میفرمایند:

«در خصوص و حی مرقوم نموده بودید ائمه اطهار مطالع الهام بودند و مظاهر فیض حضرت رحمن. و حی اختصاص به حضرت رسول داشت. لهذا کلام ائمه اطهار را کلام الهی نگوئیم بلکه بالهام رحمانی میدانیم:

بطور کلی چگونگی و کیغیّت و حی بر پیامبران خدا دور از دسترس و فهم بشر است و انسان هرگز واقعیت و نحوه حقیقی آن را درک نخواهد کرد. امّا در این دور مبارک تجلّی و حی بر قلب مبشر عظیم الشأن جمال مبارک و همچنین قلب مُمَرد حضرت بها؛اللّه طبق آثار مبارکهشان برای تخسين بار در قالبي محسوس بيان فرمودهاند.

در کتب مقدّسه ماضیه هر جا از تجلّی وحی الهی سخن به میان آمده آن را به اظهار امریا بعث تعبیر کرده اند بنابر این تبیّن و تفسیر حضرت عبدالبها، کلمه بعث یعنی تجلّی صُوری آن مقام معنوی در عالم ظاهر است والا همانطوریکه در فصل سابق ذکر شده هیچگونه تغییری در هیچ زمانی بر ذات آن وجودات مقدّسه حاصل نمی گردد حضرت بها، الله در لوح جناب ورقا می فرمایند؛ داینکه از مظاهر امر سئوال نمودند ایشان در بطن ام دارای مقامات بوده و هستند و به مقتضیات اوقات و اسباب ظاهر شده»

حضرت عبدالبها؛ در این مورد می فرمایند:

ه مظاهر مقدّسه لم يزل حقائق نوريه بوده و هستند تغيير و تبدّلى در ذات آنها حاصل نگردد نهايت اين است كه قبل از ظهور چون ساكت و صامت اند مانند نائمند و بعد از ظهور ناطق و شارق (امر و خلق جلد ۲ صفحه ۳۶)

و نیز در مفاوضات مبارک می فرمایند:

ودر مقام تشبیه سکوترا تعبیر به خواب می فرماید مثل اینکه شخصی خواب بود و چون زبان گشود مثل آن است که بیدار گشت و آن شخص که در خواب است چون بیدار شود باز همان شخص است تفاوتی در مقام و عُلوو سُمو و حقیقت و فطرت او حاصل نگشته. مقام سکوت تشبیه به خواب شده و مقام ظهور تعبیر به بیداری گشته... اینکه بیان میفرمایند جمال مبارک که در خواب بودم و نسیم بر من مرور نمود و من را بیدار کرد این راجع بجسد است در عالم حق زمان ماضی و مستقبل و حال نیست ماضی و مضارع و حال همه یکی است... مظاهر مقدسه راسه مقام است. یک مقام جسدی و یک مقام نفس ناطقه و یک مقام مظهریت کامله جلوه ربائی. اما جسد ادراک اشیاء نماید بقدر استطاعت عالم جسمانی لهذا در بعضی مواقع اظهار عجز نمودند مثلاً خواب بودم و بی خبر نسمة الله بر من گذر نمود و مرا بیدار کرد و امر به ندا نمود. جمیع این آمور راجع به مقام جسدی ایشان است. اما مقام ملکوتی ایشان محیط بر جمیع اشیاست و واقف بر جمیع اسرار و عالم بر جمیع آثار و حاکم بر جمیع اشیاء پیش از بعثت بعد از بعثت جمیع یکسان است این است این است که میفرماید منم الف و یاه اوّل و آخر تغییر و تبدیلی از برای من نبوده و نخواهد بوده

(مفاوضات مبارک صفحات ۱۶۲، ۱۲۵، ۱۶۵)

حضرت بهاءالله درباره وحى ميغرمايند،

«حمد مقدّس از ذکر و بیان ساحت امنع اقدس حضرت محبوبی را لایق و سزاست که به چنود وَحی عالم معانی و بیان را مسخر نمود و به صغوف الهام مطالع اوهام را سقر مَقَر مَقرّر فرمود» (لثالي حكمت جلد ٢ صفعه١٧١١

همانطوری که در صفحات قبل اشاره گشت و حی الهی منشاء آن روح القدّس است ازا ماهیّت و درک این تجربه روحانی و معنوی از قدرت بشر خارج است و فهم کامل و دقیق آن بر احدی مقدور و میّسر نمیباشد. مثلاً وقتی که حضرت بهاءالله می فرمایند و حی مثل آبشاری از قله کوهی بر قلیم سرازیر بود برای ما در کش مشکل است و لی با مراجعه به آیات و آثاری که نازل فرمودهاند تا اندازهای معما حل می گردد و به فهم نزدیکتر می شود. و امّا در عین حال متوجه می شویم که در همان موقع زمام اختیار از کف اقدسشان خارج است، برای اینکه می فرمایند:

«فوالله لو کان الامربیدی ما اظهرت نفسی ابدأ» و در عین حال چون صُمت می فرمایند.

، در هر حین که ساکن شده و صُمت اختیار نمودم روح القدّس از یمینم ناطق شده و روح الاعظم قُدام وجهم و روح الامین فوق رأسم و روح البهاء در صَدرم ندا فرموده»

(منتخبات آيات حضرت بهاءالله صفحه ۲۴)

در آن هنگام است که هیمنه و عظمت حضرت بهاءاللهٔ در حین نزول آیات بقدری است که کمتر کسی به حضور پذیرفته میشده و اغلب با کاتب و حی بصدور الواح مبادرت میورزیدند. در آن موقع هم از آکل و شُرب باز میایستادند و خود هیکل مبارک به هیجان می آمدند میفرمایند که دای رب تری حین الوحی پتحرک قلمی و ترتعش ارکانی».

اِمَا در همان حال می فرمایند که ملائک در وقت نُزول وَحی بشوق می آیند و شادی و سرور مینمایند.

در لوحی چگونگی رُشحات و حی را چنین توصیف می فرمایند:

«رَشَحَاتَ وَحَى مَتَتَابِعاً مَتَرادِفاً از اوراق سدره منتهى ترشح مى فرمايد و بصورت كلمات در الواح الهيّه ظاهر و باهر است طوبى لمن فاز بها و وجد عرفها و نطق بثناء موجدها وقام على خدمة خالقها و بارئهاه

(لئالي حكمت جلد ٢ صفحه ١٧٨)

شکی نیست که نحوه نزول وحی و اثرات تجلّی آن بر مظاهر مقدّسه یکسان نیست و بصورت گوناگون جلوه میکند در این مقام جلوه و کیفیّت نزول وحی را بر مظاهر مقدّسه مطالعه مینمائیم.

چگونگی رسالت حضرت کریشنا در دیانت هندو

طفولیت مانند سایر اطفال به شبانی مشغول شد ولی رفتار و اخلاقش با دیگر بچه ها قرق بسیار داشت. در جوانی بواسطه دلیری و شجاعتش شهره آفاق گردید و خرد و دانانیش زبانزد مردم شد. تدریجاً رو به معنویات نهاد و توجه و تفکر را شیوه خود ساخت مدتها به زهد و تقوی و تسکیه نفس مشغول بود تا اینکه و حی الهی او را برسالت قوم خود مبعوث فرمود. متأسفانه نعوه بعث و نزول روح القدّس و چگونگی حلول روح الامین بر قلب مبارکش بر نویسنده معلوم نیست.

### چگونگی ُنرُول وَحی به حضرت بودا

حضرت بودا در کودکی با وجودی که در دربار پادشاهی پدرش بزرگ میشد از آن جاه و 
جلال و تشریفات زده شد و علاقهای نشان نمیداد. او زندگی ساده مردم را بر مقام ظاهری ترجیع 
میداد بهمین خاطر در جوانی طبعی لطیف و حساس پیدا کرد و احساس روحانیت رقیقی در 
درونش پیدا گشت. همیشه از درد و رنج مردم مملکت خود ناراحت بود و در پی التیام اخلاق 
اجتماعی زمام امور از کفش ربود و در سن ۲۹ سالگ شب هنگام بدون خبر به زن و فرزندش از قصر 
سلطنتی بیرون آمده راهی جنگل گشت و بصورت مرتاض مدت ۷ سال صدمه و رنج کشید و در 
حال گرسنگی بسر برد. همیشه در صدد بود که به حقیقت واصل گردد و شب و روز دعا مینمود تا در 
تخفیف آلام مردم موفق شود. در سیر و سفر به نزدیکی شهر بنارس در ناحیه کایا زیر درختی به 
حالت صُمت و سکون رو به شرق نشست و در عالم تفکر بود. هنوز صبح ندمیده بود که نور دانش ر 
علم در قلبش تابید و به سر نجات و خلاصی بشر راه یافت. در آن لحظات حساس در حالی که ۴۶ 
سال از عمر شریفش میگذشت به رسالت مبعوث شد. از آن به بعد آن درخت نزد بودائیان به 
درخت معرفت مشهور گشت و مورد پرستش قرار گرفت.

#### چگونگی رسیدن وحی به حضرت زردشت

حضرت زردشت از سن ۲۰ سالگی بانزوا و گوشه گیری پرداخت و تا سن ۳۰سالگی ادوار امتحانات و آزمایش بر آن حضرت بود تا اینکه در آن سن و سال در بالای کوه سبلان کنار دریاچه ارومیه امین وَحی بسراغش آمد و روح القدّس بر او نازل گشت و پیام الهی را باو رسانید و به مقام پیامبری مبعوث شد... در حکایت زردشتیان آمده است که مادرش در ایام بارداری در عالم رؤیه حیوانات موزی را مشاهده کرد که از آسمان فرود آمدند و حیوان مخوفی در صده برون آوردن بچه از شکم او بود که ناگاه صدای طغل بلند شد و گفت این حیوان نمی توان بمن صدمه بزند. ناگاه نورد اسم اعظم الغى ......

ساطع از آسمان درخشید و جوان خوش سیمانی بدر آمد معبری در آن میان چنین تعبیر خواب <sub>را</sub> نمود که طفلی که در شکمداری شخص بزر گواری است که در آینده دارای قدرت و نشان معنوی <sub>و</sub> چلال و عظمت پادشاهی خواهد شد و به خلعت رسالت مفتخر میگردد.

حضرت ولى مقدّس امرالله درباره چگونگى وحى به حضرت زردشت ميفرمايند:

#### چگونگی نزول وحی به حضرت موسی

حضرت موسی مدت ۴۰ سال در قصر سلطنتی فرعون بسر برد امّا پیوسته از رفتار درباریان نسبت به مردم بیچاره و درمانده رنج می کشید و مشاهده اجحاف و زور گوئی حکام و طبقه مرف به فقرا و ایتام در رنج و عذاب بسر می برد تا آنکه روزی به طرفداری یک نفر اسرائیلی ضربهای به یک نفر مصری زد که باعث هلاکتش گردید لذا از شهر گریخت و به صحرای سینا رفت و بشغل چوپانی مشغول شد. روزی در اثنای طریق نوری از در ختی در دامنه کوه جلب نظرش را نمود. چون به طرف نور و درخت رفت و حی الهی از آن درخت به سمع مبارکش رسید و قلبش از آن پیام لبریز از شوق گشت و به رسالت قوم مبعوث شد.

حضرت ولی مقدّس امرالله در این باره میفرمایند:

•حضرت کلیم در طور سینا ندای الهی را از شجره مُوقده ربانی استماع نمود.

(کتاب قرن بدیع صفحه ۲۰۶)

## چگونگی نُزول روح القدّس به حضرت مسیح

چنانچه همه میدانید حضرت عیسی از ناصره جلیل به اردن رفت و زمانی که حضرت بعیی یهودیان را در رود اردن تعمید میداد و بشارت بظهور شخصی از خودش مافوق تر میداد حضرت عیسی به رود وارد گشت و بدست یعیی تعمید یافت. قبل از تعمید حضرت یعیی گفت که من باید بدست تو که مُقدم بر من هستی تعمید گردم ولی حضرت عیسی امر باجرای تعمید داد. در همان حال حضرت مسیح برسالت مبعوث گشت وردای پیامبری و خلعت پیغمبری بر تن نمود در همان لحظه حضرت یحیی بشارت داد که روح را دیدم که مثل کبوتری از آسمان فرود آمد و بر او حضرت مسیح) قرار گرفت این موضوع در هر چهار انجیل متی. لوُقا، مَرقس و یُوحنا نوشته شده است و هر یک جداگانه این مشاهده را بادداشت کردهاند و تأیید نمودهند که حضرت یحیی تعمید.

دهنده در همان حال نزول بعث به حضرت عیسی شاهد آن کبوتر بوده است.

در انجیل متی باب سوم مینویسد:

«آنگاه عیسی از جلیل به اردن نزدیعیی آمدتا از او تعمیدیابد. امّایعیی او را منع نموده گفت من احتیاج دارم که از تو تعمیدیابم و تو نزد من می آئی؟ عیسی در جواب وی گفت الان بگذار زیرا که ما را همین مناسب است ناتمام عدالت را بکمال رسانیم. پس او را واگذاشت. امّا عیسی چون تعمیدیافت فورا از آب بیرون آمد که در ساعت آسمان بر وی گشاده شد و روح خدا را دید که مثل کبوتری نزول کرده بروی می آید. آنگاه خطابی از آسمان در رسید که این است پسر حبیب من که از او خشنودم، (کتاب مقدس انجیل متی باب ۱۳یه ۱۳- ۱۲ صفحه ۴)

در انجیل لوُقا باب سوم چنین می نویسد،

«امّا چون تمامی قوم تعمید یافته بودند و عیسی هم تعمید گرفته دعا میکرد آسمان شکافته شد و روح القدّس به هیئت جسمانی مانند کبوتری بر او نازل شد و آوازی از آسمان در رسید که تو پسر حبیب من هستی که بتو خوشنودم،

(كتاب مقدّس انجيل لوقاباب ٣ آيه ٢١-٢٣ صفحه ٩٣)

حضرت عبدالیهاء در کتاب مستطاب مفاوضات آیات فوق را چنین تشریح میفرمایند: • کبوتری که داخل مسیح شد، نه این کبوتر محسوسه است بلکه یک کیفیّت روحانی بود به جهت تفهیم و تقهم بصورت محسوسه بیان شد»

(۲۵ بعضمان مفاوضات صفحه ۶۲)

حضرت ولى مقدّس امرالله ميغرمايند:

•حضرت مسیح هنگام خروج از نهر اردن ابواب سماء لایزالی را مفتوح و روح قدسی ربانی به مثابه حمامه ای نازل بر وجود مقدّسش ملاحظه نموده

(كتاب قرن بديع صفحه ۲۰۶)

#### كيفيت تزول وحىبه حضرت محمد

حضرت محمّد اغلب به کوه حرا (جبل النور) برای تفکر و توجه و دعا تشریف می بردند و در غاری در چند کیلومتری مکه اعتکاف می فرمودند. در سنه ۴۰۰ میلادی در حالی که از سن مبارک۴۰ سال گذشته بود به آن غار توجه فرمودند و به استراحت پرداختند ولی احساس می کردند که نیروئی غیبی ایشان را به سوی خود میخواند این حال چندان دوام نیافت زیرا جبرئیل امین بر او نازل گشت و اولیّن کلامش این بود که ای پیغمبر بخوان حضرت فرمود که خواندن نمی دانم دوباره

جبرئیل گفت بخوان، فرمود بلد نیستم در دفعه سوم جبرئیل گفت بخوان بنام پروردگارت ک انسان را از خون منعقد خلق فرمود - حضرت سخت منقلب گشت و فوراً بمنزل رفت و به همسر با وفایش خدیجه گفت رویش را پوشاند و قضیه را به خدیجه گفت بدین ترتیب فرشته و حی بر حضرت نازل شداماً چگونگی آن کسی نمی داند.

حضرت بهاوالله در مناجاتي درباه حضرت محمد ميغرمايند:

.... و بالنور الذي اشرق من افق الحجاز و تنورت به يثرب و البطحاء و مافي ناسوت الانشاء بان تؤيد عبادك على ذكرك و ثنائك ه

(سیدرسل حضرت محمّد صفحه ۱۲۸)

و در مقام دیگر میفرمایند:

وحضرت خاتم انبیاء روح ما سواه فداء از مشرق امر الهی ظاهر و با عنایت کبری و فضل بیمنتها ناس را بکلمه مبارکه توحید دعوت نمودند و مقصود آنکه نفوس غافله را آگاه فرمایند واز ظلمات شرک نجات بخشند»

(مجموعه الواح چاپ مصر صفحه ۲۲۰)

حضرت ولی مقدّس و محبوب امراللّه میفرمایند:

محضرت رسول اکرم در جبل حِرا خارج از مکه معظمه از طرف جبرئیل امین به خطاب مستطاب اقرا باسم ربک الذی خلق - خاطب گردید .

(كتاب قرن بديع صفحه ۲۰۶)

#### چگونگی نزول وحی به حضرت رب اعلی

نخستین باری که قلب منوّر حضرت باب به الهامات الهی ملهم گشت تقریباً دو ماه قبل از اظهار امر مبارک به ملاحسین بود در همان سال یعنی در ماه ربیع الاول و حی الهی به حضرت رسید این مطلب در لوح بسیار مفصلی که در کتاب عهد اعلی زندگانی حضرت باب صفحه ۶۰ به چاپ رسیده مضمون بیان مبارک چنین است:

«ای خدای من تو عالمی که اولیّن بار در ماه ربیع الاول سنه ۱۲۶۰ اراده تو تعلق گرفت که قلب من به الهامات غیبی ملهم گردد. بعد از اینکه و حی الهی بر قلبم حلول کرد همانند سوار کاری که بر اسبی قوی در حرکت باشد زمانی به قلل جبال شامخه باذخه صعود می نمودم و گاه از آن لرتفاع بر روی زمین می تاختم. قسم بعزّت توای خداوند که در آن زمان خود را ارفع و اعظم از این شئون می دیدم « این لوح اشاراتی به الهامات غیبی که قبل از اظهار امر به قلب مُمرد حضرت تازل

گردید و سبب شد تا توقیعاتی مانند تفسیر سوره بقره، رساله فاطمیه وادعیه مخزونه از قلم میارک نازل شود.

حضرت باب با نقل رؤیانی که دیده بودند کیفیّت بعث خود را چنین میفرمایند که از خون حضرت سیدالشهداء نوشیدهاند.

حضرت ولى مقدّس امرالله درباره آن خواب ميفرمايند؛

، حضرت باب اعظم چون در عالم رؤیا رأس مطّهر حضرت سیّدالشهداء را آغشته به دّم مشاهده نمود و از خون گلوی آن حضرت نوشید دریافت که از جانب خداوند متعال حامل فیض الهی و واسطه ابلاغ پیام آسمانی است،

#### (كتاب قرن بديع صفعه ۲۰۶)

باید یادآور شد که حضرت خرم مبارک خدیجه بیگم اولیّن خانمی بودند که بنابه اظهار جمال اقدس ایهی از اظهار امر آن حضرت با خبر گشتند و آن اینکه شبی از شبها نیمه شب از خواب بیدار می شوند و چون حضرت اعلی را در رختخواب نمی بینند هراسان میگردند. وقتی که به جستجو می پردازند مشاهده می کنند که چراخ اطاق طبقه فوقانی منزل روشن است آهسته از پلهها بالا میروند و از مشاهده انوار الهی که بر جبین حضرتش می بیند از اسرار قلب آن حضرت با خبر می گردند. حضرت اعلی در آن شب به خرم مبارک چنین می فرمایند:

وبدانکه خداوند تبارک و تعالی در من تجلّی فرمود و من همان کسی هستم که هزار و اند سال ملّت اسلام منتظر ظهورش بودند. خداوند مرا برای امر بزرگی مبعوث فرمود و تو شاهد این ظهور الهی بودی گر چه مایل نبودم که تو مرا در آن حالت ببینی ولی اراده الهی چنین بود تا آنکه در قلبت جائی برای شک و تردید نباشده

(كتاب حروفات حي صفعه ١٤)

بدین ترتیب حضرت حُرم مبارک قبل از اظهار امر در شب پنجم جمادی الاولی سنه ۱۲۶۰ پی بمقام حضرتش برد.

# چگونگی ُنزول وَحی الهی بر حضرت بهاءاللّه

حضرت ولی مقدّس و بی همتای امر الهی در باره نزول وَحی بر جمال مبارک میفرمایند: «کیفیّت نزول وَحی الهی و تجلّی روح اعظم بر صدر ممرد جمال قدم خاطره پرهیجان رسالات الهیّه را در ادوار سابقه و ظهورات ماضیه که آتم و آعظم آن در این دور افخم ابدع امنع

مشهود گردیده در خاطر مجسم میسازد.

آثار حضرتش نقل مىنمايد.

(قرن بديع صفحه ۲۰۶)

در این دور بدیع و عصر جدید واضح گشته که نزول و حی بر جمال ایهی نسبت به انبیا، پیشین بی نظیر و مثیل بوده است زیرا در غالب آثار مبار که نحوه و چگونگی ارتباط با خدا و نزول و حی بر صدر منیر مبار کش را تشریح فرموده و ثابت فرمودهاند که اینگونه رسیدن و حی مبین آنست که قوّه خلاقهای موجود است که انسانی را از رتبه عبودیّت به مقام مظهریّت ارتقاء میدهد. در این مقام کیفیّت نزول و حی و دعوی رسالت و مأموریت الهی حضرت بهاءاللّه را باستناد

حضرت بها والله در لوح مشهدى على عليه بها والله چنين ميفرمايند:

وبغتهٔ در دوم ماه مولود قبل از طلوع جمیع اطوار و ذکر و فکر منقلب شد انقلابی که بشارت عروج میداد. این انقلاب تا دوازده یوم متتابع و متوالی نازل و ظاهر، بعد امواج بحر بیان مشهود و تجلیّات نیّر اطمینان مُشرق و موجود الی ان انتهی الامر الی حین الظهور...ه

(اسرارالاآثار جلد ٢ صفحه ١٧)

باید بخاطر داشت که قبل از آن تاریخ هم جمال مبارک مقام مظهریّت را دارا بودند منتهی به مغهوم عام آن ایام را ایام بطون مینامند. انبیاء الهی از بَطن اُم دارای چنین مقامی هستند چه قبل از ظهور و چه بعد از ظهور وقتی در حال سکون هستند ایام بُطون آنهاست و زمانی که بعث واقع میگردد ایام ظهور تلقی میشود.

حضرت باب در کتاب بیان فارسی در باب ۸ واحد دوم تصریح میفرمایند که «ذات الهی لم یزل ولایزال ظهور آن عین بطون اوست و بُطون او عین ظهور اوست» از این بیانات معلوم میشود که در ایام بُطون کسی عارف به مقام مظهر ظهور نمی باشد. حضرتش در همان سفر کریم میفرمایند «کسی اورانمی شناسد و به عین او اورانمی بیند زیرا که آن غین بعد از ظهور او خلق می شود»

مقصود حضرت بهاءالله در آیه فوق که میفرمایند دوّم ماه مولود منظور روز دوّم ماه محرم سنه ۱۲۶۹ هجری قمری مطابق سال ۱۸۵۲ میباشد که در آن روز در سیاه چاه طهران نخستین بار وُحی الهی بر ایشان نازل شد حضرت ولی محبوب و بیهمتای امرالله درباره سیاه چال میفرمایند:

«در چنین لحظه شدید و ساعت خطیر ورهیب «روح اعظم» الهی به نحوی که آن مظهر مقدّس رحمانی خود تسمیه فرموده و در ظهورات زردشت و موسی و عیسی و محمّد به ترتیب به آتش مقدّس و شجره موقده و حمامه الهیّه و جبرئیل امین تعبیر و تشبیه گردیده بر قلب اعزّ احفایش متجلّی شد و به صورت خوریهای در مقابل آن هیکل بقا و سَباح بحر بلا مصوّر و مجسم گردید، (اوح قرن بدیع صفحه ۲۱۸)

جمال مبارک آن تجربه روحانی و نزول وحی آسمانی را خطاب به شیخ نجفی چنین توصیف میفرمایند:

، در شبی از شبها در عالم رؤیا از جمیع جهات این کلمه عُلیا اصفاء شد اناننصر ک بک و به قلمک لاتحزن عما ورد علیک ولا تخف انک من آلامنین سوف یبعث الله کنوز الارض و هم رجال ینصرونک بک و باسمک الذی به احیاء الله افنده العارفین،

(اوح مبارک خطاب به شیخ محمد نقی صفحه ۱۵)

ترجمه قسمت عربی فوق توسط بیت العدل اعظم الهی در کتاب معرفی حضرت بهاءاللّه چنین مرقوم فرمودند.

، تورا بتو و قدرت قلمت نصرت خواهیم نمود. مبادا از آنچه وارد آمد اندوهگین یا بیمناک شوی چه که در پناه حفظ الهی هستی. بزودی خداوند گنجینه های زمین را مبعوث خواهد کرد و آن نفوسی هستند که بنصرت تو و نام حیات بخش تو قیام خواهند نمود:

و نيز در همان لوح كيفيّت واقعه نزول وحي را بصورتي واضح بيان مفرمايند،

در ایام توقف در سجن ارض طاء اگر چه نوم از رحمت سلاسل و روائح مُنتنه قلیل بود ولکن بعضی اوقات که دست میداد احساس می شد از جهت اعلای رأس چیزی بر صدر میریخت به مثابه رودخانه عظیمی که از قله جبل باذخ رفیعی بر ارض بریزد و به آن جهت از جمیع اعضا آثار نار نااهر و در آن حین لسان قرائت می نمود آنچه را که بر اصغاء آن احدی قادر نه،

(اوح مبارک خطاب به شیخ محمد تقی صفحه ۱۶)

بشر از کیفیّت ُنزول وَحی بر پیامبران قبل چون حضرات کریشنا، موسی، زردشت، بودا، عیسی و محمّد جز آنکه در روایات و حکایات نقل گردیده چیزی نمیداند و از آنچه که شنیده و گفتهاند غیر مستقیم مطلع گشته. امّا در این ظهور مبارک تجلّیات وَحی بقلم حضرت رُبّ اعلی و جمال اقدس ابهی بصورتی زنده و روشن بیان شده است.

حضرت بهاءاللّه در لوح سلطان ایران ناصرالدین شاه مأموریت خطیر خود را چنین میغرمایند:

ويا سلطان انى كنت كاحد من العباد راقداً على المهاد مرت نسائم السبحان و عُلمنى علم ماكان ليس هذا من عندى بل من لدن عزيز عليم و آمرنى بالنداء بين الارض و سماء....

(اوح سلطان ايران صفحه ٧)

بيت العدل اعظم الهي آيات فوق را در كتاب معرفي حضرت بهاءالله چنين ترجمه

قرمودهاند:

، چون دیگران بر بساط راحت و آسایش مستقر بودم، نسیم پاک سبحانی وزید و به من علم الهی آموخت، این عِلم از من نیست بلکه از خداوند دانای مقتدر است. خدا مرا بدعوت عالم مأمور ساخته

دلعمری انی ما اظهرت نفسی بل الله اظهر نی کیف اراده میفرمایند من باراده خود چیزی نمیگویم بلکه به اراده خدا هر آنچه بخواهد و اراده فرماید عمل میکنم.

حضرت بهاء الله در سوره هيكل در مورد حضور خوريه الهي در موقع أنزول وحي ميفرمايند.

ه فلما رأيت نفسي على قطب البلا سمعت الصوت الابدع الابهى من فوق رأسي فلما توجهت شاهدت حورية ذكر اسم ربى معلقة في الهواء معاذى الرأس و رأيت انها مستبشره في نفسها كان طراز الرضوان يظهر من وجهها و نضرة الرحمن تعلن من خدّها و كانت تنطق بين السموات و الارض بنداء تنجذب منه الافئدة و العقول و تبشر كل الجوارح من ظاهرى و باطني ببشارة استبشرت بها نفسي و استفرحت منها عباد مكرمون و اشارت باصبعها الى رأسي و خاطبت من في السموات والارض تالله هذا لمعبوب العالمين ولكن انتم لاتفقهون هذا لجمال الله بينكم و سلطانه فيكم ان انتم تعرفون و هذا و هذا لسرائله و كنزه و امرائله و عزه لمن في ملكوت الامر و الخلق ان انتم تعقلون، انتم تعرفون و هذا و هذا لسرائله و كنزه و امرائله و عزه لمن في ملكوت الامر و الخلق ان انتم تعقلون،

تجلّی وحی الهی بر جمال اقدس ابهی به مدت قریب ۴۰ سال بطول انجامید یعنی از آغاز اظهار امر خفی مبارک در سنه ۱۸۵۲ در سیاه چال طهران تا صعود مبار به سال ۱۸۹۲ میلادی امتداد داشت و این خود عظمت و رفعت ظهور حضرت بها اللّه را به اثبات میرساند. میتوان گفت که هیچ کلامی نمی تواند جایگزین بیانات الهیّه شود میفرمایند «جمیع عائم قادر بر تحدید فیوضات یک کلمه از کلمات حقّ و یک حرف از آثار قلم اعلی نبوده و نیست، و همچنین میفرمایند «کلام اللّه و اُوانحصر بکلمة لا تعادلها کتب العالمین»

برای ختام این بحث که درباره کیفیت ُنزول وَحی بر جمال قدم بود به چند اثر دیگر اشاره میگردد.

حضرت بهاءالله در لوحی میغرمایند:

وناطقاً بذكر و مالكالاسماء اذا امرت و ناطقاً بذكر و مالكالاسماء اذا امرت الذكرت بما تمت به حجة الله على ما سواه و ظهر برهانه لمن في الارضين و السموات فلما اتى الامر المبرم من لدن مالك القدم ارتعدت اركانى من خشية الله المهيمن المقتدر العزيز العلام و اخذ نى البكاء على شأن ناحت به الاشياء وصاحت مطالع الاسماء بما ارى الناس معرضين عن الذى به زينت

(خوشهها شماره ۴ صفحه ۱۲)

الزبر والالوح،

و نيز در لوح خطاب به جناب طبيب عزّ نزول يافته قوله تعالى:

وصعدت الى المقر الاعلى وقمت لدى العرش اذاً خاطبنى المقصود و نزلت ايات اخرى على سرعة كالسيل النازل عن الجبال او كالبرق الظاهر من الغمام بل اسرع ايضاً عجزت عن تعريرها لعمرك سكر خمر الايات اخذنى على شأن منعت اناملى عن الحركة و قلبى عن التفقه ما نزل من جبروت بيان ربنا العليم الخبير كانى صرت قطعة من النار و كنت ناظراً الى شطر العرش نظر من بات في حيرة تعالى ربنا القيوم الذى ظهر بسلطان ما عرفه الانفسه العزيز المعبوب،

(خوشههای از خرمن ادب و هنر جلد ۴ صفحه ۱۲)

و همچنین میغرمایند:

متالله قد کنت راقداً هزتنی نفعات الوحی و کنت صامتاً انطقنی ربک المقتدر القدیره (مجموعه الواح مبارک چاپ مصر صفحه ۲۳۴)

ونيز ميغرمايند:

دکنت نائماً علی مضجعی مَرَت عَلَیَ نفحات ربی الرحمن و ایقظتنی من النوم و امر نی بالنداء بین الارض و السماء ما کان هذا من عندی بل من عنده و یشهد بذلک سکان جبروته و ملکوته و اهل مدانن عزه،

ونیز میفرمایند:

«يا قوم تالله كنت ساكتاً في البيت و صامتاً عن كل الالحان و لكن الروح اهتزني و انطقني بالحق وظهرت آثاره في وجهي ان انتم في جمالي تتفرسون،

(۲۴۵ معنون صفحه ۲۴۵)

## بسم الله الرحمن الرحيم رمز و نشاني از اسم اعظم است

حضرت عبدالبها؛ در لوحی که در تفسیر بسم الله الرحمن الرحیم که در ایام حیات عنصری و باشاره حضرت بهاءالله مرقوم فرمودند چنین مینویسند که در حین خلق موجودات و حقایق اشیاء نخستین کلمهای که از دهان موجودات خارج گشت کلمه (بلی) بود که با حرف (ب) شروع میگردد. حضرت محمّد در قرآن کریم میفرماید که خداوند تبارک و تعالی از خلق خود پرسش نمود که آیا من خدای شما نیستم؟ مخلوقات جواب دادند (بلی) بهمین جهت حضرت مولی الوری میفرمایند که (ب) علت خلق و ایجاد است و اصل و مبد؛ وجود همه کائنات ارضی و سماوی و تأکید میفرمایند که (ب) اشاره به بها؛ است که منشا؛ تکوین و تدوین و اسم اعظم الهی است و آن نام مقدّس حضرت بها؛ الله است.

تغسیر بسم اللّه الرحمن الرحیم در عکّا نازل شده و در مکاتیب حضرتش در ابتدا، جلد اوّل به چاپ رسیده است حضرت عبدالبهاء تفسیر را با حرف (ب) چنین آغاز میغرمایند:

وبسم الله الرحمن الرحيم حمداً لمن تقدس بذاته عن مشابهة مخلوقاته و تنزيه بصفاتة عن مماثلة مكنوناته و تعزز باسمانه عن شئون مبدعاته و تجلل بافعاله عن الحدود و القيود و الهندسة في جميع مخترعاته المتجلّى على الاكوان في هذا الكور الجديد بانه فعال لما يريد الظاهر في عوالم الانشاء بحقيقه يفعل ما يشأء،

مضمون بیان مبارک آنکه: ستایش و نیایش خداوندی را سزا است که در پاکی و طهارت خود و در منزه بودن در صفات و تجلّی اسماء خود مثل و مشابه ندارد و بینظیر و یکتا است. پروردگار عالمیان در اعمال و افعال خویش در عالم کون و در این دور بدیع بیهمتاست. او یفعل مایشاء در کلیه عوالم غیب و شهود است این در کتاب مبین تصریح گشته و بقلم عزّ ثبت گردیده.

تفسیر بسم اللّه الرحمن الرحیم قبل از صعود جمالقدم مرقوم شده و آن در حالی بود که عدهای از احباب از حضور مبارکش تمنی نمودند که از جمالمبارک تقاضا کند تا تفسیری بر سوره فاتحه که در مکه نازل شده مرقوم فرمایند ولی حضرت بهاءاللّه این امر را بایشان واگذاردند تا بنویسد این سوره سرآغاز نُزول اولیّن سوره قرآن است که چنین شروع میگردد:

وقل هوالله آخدالله الصَمَدام يلدولم يؤلدولم يكن له تُغوا أحد، وبسم الله الرحمن الرحيم الحمدالله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين اياك نعبد و اياك نستعين اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولاالضالين،

(كتاب قرآن مجيد صفحه)

مضمون کلام خدا آنکه: بگو او خدای یکتا است آن خدائی که از همه بی نیاز است و همه باو محتاجند. نه کسی فرزند اوست و نه او فرزند کسی است. ستایش چنین پروردگاری را که صاحب عالمیان است، خدائیست بخشنده و مهریان اوست مالک روز جزا بارالها ترا می پرستیم و از تو باری می جوئیم ما را براه راست هدایت فرما راهی که انبیا، و اولیا، خود را راهنمائی فرمودی نه گمراهان عالم را.

در کتاب بحار الانوار مجلسی روایت از حضرت امیرمؤمنان علی علیه السلام است که حضرت محمّد باو فرمود که با داشتن و قرائت سوره فاتحه (سوره توحید) احتیاج به دوای اطبا نیست و از ۷۰ نوع مرض و بلا در امان است سیّد کاظم رشتی که یکی از پیشوایان فرقه شیخیه و مُنهم بالهامات ربانیّه بود در سرآغاز کتابش که به (رساله اسم اعظم) معروف است تأکید میکند که اسم اعظم بها؛ است و مرادش از آن حضرت بها؛ الله است او و شیخ احمد احسائی دو نفس مقدّسی بودند که بشارت بظهور حضرت اعلی و جمال اقدس ابهی دادند. هر دو وجود نازنین از لسان مظهر ظهور بلقب نورین نیرین مفتخر گشتند و هر دو تفسیری بر بسم الله نوشتند آنان عقیده داشتند که بسم الله الرحمن الرحیم جامع جمیع حقایق الهی و منبع اسرار ربانی است.

با وجود این تا قبل از ظهور حضرت اعلی و حضرت بهاءاللّه معانی آن و تشریح همه رموزش تحقق نیافته بود حدیثی است معتبر که نقل از حضرت علی امیرمؤمنان است که فرموده:

«ان كل ما في توراة و الانجيل و الزبور في القرآن و كل ما في القرآن في فاتحة و كل ما في الفاتحة في البسملة و كل ما في بسملة في الباء و كل ما في الباء في النقطة و المراد من النقطة الاف اللينيه التي هي باطن الباء و عينها في غيبها و تعينها و تشخصها و تميزها في شهادتها».

(مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلد اصفحه ۴۱)

مضمون بیان آنکه: هر آنچه در تورات و انجیل و زیور است در قرآن هست و هر چه در قرآن است در سوره فاتحه موجود و آنچه در سوره فاتحه موجوددر بسم الله است و هرچه در بسم الله هست در (باء) است و آنچه در (باء) است در (نقطه) موجود میباشد. مقصود از نقطه (الف) آینه میباشد که عین (باء) است در باطن و ظاهر و جمیع جامع شنون کلیه حقایق است.

این حدیث مورد تصدیق حضرت رب اعلی واقع شده و در آثارشان بدان اشاره میفرهایند و تفسیر جداگانهای نیز درباره حرف (ب) که علت موجودات و عامل فیض خدا و جامع جمیع كلمات الهي است مرقوم فرمودهاند براساس اين حديث حقايق معنويه در يسم الله و لفظ (ياء) و (نقطه) مندرج است.

تعداد حروف بسم الله الرحمن الرحيم ١٩ حرف است و كلمه واحد ثيرً برحسب أبجد ١٩ مىباشد براساس همين عدد ١٩ در قرآن مجيد و مطالعات كامپيوترى محققين علوم اسلامى دريافتهاند كه اساس نظم الفاظ قرآن مجيد برعدد ١٩ استوار گشته و اينكه تعداد حروف بسم الله الرحمن الرحيم ١٩ است از جمله معجزات قرآن ميشود محسوب داشت.

شیخ احمد احسائی در جواب یکی از شاگردانش بنام محمّد بکاء که از او تقاضی تفسیر سوره فاتحه را نموده بود روایتی از حضرت امام جعفر صادق برایش نوشت که فرموده؛

وعلم بالنص ان هذالسورة تسمى نسبة الرب» و اين در موقعي بود كه يهوديان از حضرت رسول سئوال كردند كه خدايت را بما بنما و حضرت در باسخ آنان سكوت فرمود و آنگاه به تلاوت اين آيه پرداخت وأثل هُوالله أحَد الله الصَمد لم يَلد وَلم يولد و لم يَكن له كُفوا آحد، در اين آيه كه نقل از امام جعفر صادق شده حضرتش ميفرمايند: والباء بهاءالله والسين سناء الله و الميم مجدائله).

بعث در بیانات سید کاظم رشتی و شیخ احمد احسائی نیز در توقیعات حضرت اعلی آمده است که نمایانگر ارتباط روحانی و معنوی حقیقی حرف (ب) در بسم الله الرحمن الرحیم در نخستین آیه نازله در قرآن و بسم الله الامنع الاقدس سرآغاز بیان فارسی و بسم الحاکم علی ماکان و مایکون در اوّل کتاب مستطاب اقدس و عباراتی نظیر بسم البهی در الواح نازله حضرت بهاءالله میباشد. در واقع اسم اعظم ظهور کلی الهی و موعود جمیع امم است که در عالم تحقق یافت نذا در بیان اسماءالله اسم اعظم بالاتر از همه نامهاست نتیجتاً باید اولیّن موجود و نخستین مخلوق و بیان اسماءالله اسم اعظم بالاتر از همه نامهاست نتیجتاً باید اولیّن موجود و نخستین مخلوق و بیان اسماءالله اسم اعظم بالاتر از همه نامهاست که در اوّل کتاب تدوین (فرآن) بنام بسم الله الرحمن الرحیم آمده است.

حضرت عبدالبهاء ميفرمايند:

•وانها اى الباء اوّل حرف نطقت به السن الموحدّين و انشقت به شفة المخلصين في كور الظهور والاختراع بل اوّل حرف خرج من فم الموجودات و....

(مكاتيب حضرت عبدالبهاء جلدا صفحه ۴۴)

مضمون بیان مبارک چنین است:

اولیّن حرفی که از لسان موحدیّن و مخلصین بیرون آمد بلکه نخستین کلمهای که از دهان موجودات خارج شد کلمه (باء) و حرف (بلی) بود چنانچه میفرماید دو نادی الست بربکم قالوابلی، در کتاب ذکر الاعلی فی شرح اسماءالله مذکور است که عبدالله بن عباس گفته است که در قرآن در ۳۷ موضع جمله لااله الاالله است یا هو یا انا یا انت که در ۲۵ سوره از سوره بقره تا سوره مُزمل نازل شده. بعضی از علمای عرفان گفتهاند که اسم اعظم در این آیات است و تلاوت کننده آن دعایش مستجاب میگردد و نیز از قول حضرت محمد نقل کردهاند که فرمود هر کس در عمر خود یکبار این آیات را بخواند چنین است که تمامی قرآن را تلاوت نموده است لذا گناهاشان آمرزیده میشود و هر کس با اعتماد کامل آن را بخواند سیئاتش بدل به حسنات میگردد.

حضرت رضا فرموده که بسم الله الرحمن الرحيم بالنسبه به اسم اعظم نزديکتر از سياهي چشم به سفيدی آنست. در واقع میتوان به این نتیجه رسید که اسم اعظم رمزی از ارتباط و علیت است که ارتباط حق با خلق را شامل میشود و وسیله شناسائی ذات غیب نیز توسط مظاهر ظهورش میباشد. پس همه پیامبران الهی اسم اعظم هستند.

حضرت بهاءالله ميفرمايند وشكى نبوده و نيست كه كل در حقيقت اوليّه بعرفان الله خلق شدهانده

همه میدانیم که عرفان حق توسط خلق ممتنع و محال است در این صورت میتوان گفت که انبیاء الهی آیات خدا و وصف خدا و اسم خدا هستند که از طریق آنان ما خدا را میشناسیم این عین توحید است و جوهر تفرید این مقام وحدت و یگانگی حق است.

مولوی گوید:

توحيدبه نزداو محقق نشود

تا بنده ز خود فانی مطلق نشود

ماصل معنی توحید این است که حق وحده را مُهین بر کلّ و مجلّی بر مرایای موجودات مشاهده نمائید کلّ را قائم باو و مُستمد از او دانید این است معنی توحید و مقصود از آن ... و جوهر توحید آنکه مطلع ظهور حقّ را باغیب منیغ لا یدر ک یک دانی باین معنی که افعال و اعمال و اوامر و نواهی او را از او دانی من غیر فصل و وصل و ذکر و اشاره این است منتهی مقامات مراتب توحید طوبی لمن فاز به و کان من الراسخین،

در تغسير بسم الله آمده است كه:

حمن إن القرآن عبارة عن كل الصحف والالواح و الفاتحة جامعة القرآن و البسملة مجملة الفاتحة والباء هي الحقيقة الجامعة للكل بالكل في الكل و إن الحمد فاتحة القرآن، و البسملة فاتحة الفاتحة و إن الباء فاتحة فاتحة الفاتحة و إنهالعنوان البسملة في الصحف الاولى، صحف ابواهيم و موسى والاناجيل الاربعة الفصحى، و القرآن الذي علمه شديد القوى و البيان النازل من الملكوت

الاعلى و صحائف آيات ربك التي انتشرت في مشارق الارض و مغاربها و....

(كتاب مكاتبب حضرت عبدالبهاء جلدا صفحه ٢٠٢)

بنابر این آنانکه در پناه اسم اعظمند از اصل معنی توحید و عواطف لانهایه جمال قدم بهر، و نصیب برند زیرا گوگولالا و دُر شاهوار عالم انسانی محبت جمال مبارک است و اطاعت اوامر مبارکهاش. حضرت عبدالبها؛ در لوحی به احبا باین مضمون میفرمایند که اگر گوهر صدف دریای اسم اعظمید تلئلا و لمعانی ظاهر کنید زیرا پرورش هر دُر آبدار در صدف معرفت اسم اعظم است. حضرت عبدالبها؛ در لوح جناب افنان سدره مقدّسه در یزد میفرمایند؛

های جان نثار جمال قدم، در سایه اسم اعظمی و در فلل شجره اکرم، دیگر چه غم؟ این بخشش خداوندی را جمیع پیشینیان آرزو مینمودند حال تو به آن فانز گشتی. پس ستایش کن حضرت مقصود را ع ع

و نیز در خطابی به جناب میرزا سیاوش پارسی احبای الهی را باین بیانات احلی مژده میدهند:

ه ای احبای الهی، از ملکوت اعلی مژده عنایت میرسد و از جبروت ابهی نسیم موهبت میوزد. ندای حضرت رحمانیّت از افق غیب بلند است و به قوّه اسم اعظم جنود رِیب مُنکسر و مُنهزم...ع عه

حضرت رب اعلی مشیّت اولیّه یا خرد اولیّه (انبیاء الهی) را قائم بذات و منشاء و مبدء تمام هستیها و موجودات توصیف فرموده در صحیفه تفسیرهاء چنین میفرمایند:

و أن الله خلق المشيّة لا من شيئي بنفسها ثم خلق بها كل ما وقع عليه اسم شيئي و أن العلة لوجودها هي نفسها لا سواها.

(كتاب امروخلق جلدا صفه ۱۰۰۰)

چنانچه از قبل اشاره گشت بسم الله الرحمن الرحيم كه رمزی از اسم اعظم است شامل نوزده حرف میباشد كه حضرت اعلی در بیان فارسی میفرمایند كه این عدد نوزده هم واحد فرقانیست و هم واحد بیانی.

واحد بیانی عبارت از حضرت نقطه اولی و هجده حروف حی و واحد فرقانی عبارت از نقطه فرقان یعنی حضرت محمّد و ۱۴ معصوم که مُبیّن و مُفسر آیات کریم بودند که شامل حضرت علی، حضرت فاطمه و ۱۲ آئمه اطهار و ۴ نواب یا ایوب اربعه که جمعاً ۱۹میگردد. میتوان گفت که ظهور حضرت اعلی تحقق بسمالله الرحمن الرحیم است که مستلزم ظهور حضرت بهاءالله نیز بوده است. بسمالله که در ابتدای جمیع سورههای قرآن به جز سوره (توبه) نازل شده میفرمایند (باء) رمزی از بهاءالله و اسم اعظم الهی است. این تغسیر که شامل ۱۵۷ آیه میباشد حضرت اعلی آن را در طول راه مسقط بوشهر نازل فرمودهاند و با جمله زیر شروع میشود.

«بسم اللّه الرحمن الرحيم الحمدللّه الذي جعل طراز مشيّة جلال ازلية التي علت و رفعت بعد ما اخترعت قبل ما بدعت فاستنطقت فتنطقت جلت و تعالت دامت و استضائت دارت و استبانت فهي هي ساجدة على عرشها ناطقة بيهاء منشئها»

(عهداعلى زندگاني حضرت باب صفحه ۴۵۹)

نقطه اوّل بسم الله الرحمن الرحيم منشاء تصوير همه خطوط و حروف است بطوری که در مرتبه اجسام همه نقوش و صُور موجودات از تنوع خط شکل يافته و نقطه بعنوان سرآغاز حروف و کلمات قرار گرفته.

در کتاب بیان عنوان علیین و حروف دون علیین ذکر شده یعنی اهل ایمان و مؤمنین بظهور مظاهر الهی و اهل انکار و ناقضین عهد و میثاق الهی. این دو مابه الامتیاز انسان در نزد خداوند غیب و شهود است. جمال قدم و اسم اعظم در یکی از ابیات قصیده عزّ ورقائیه میغرمایند:

و ملك معالى العلم في الباء سرة وباء الجهر بالسر خرّت لنقظتى.

در شرح كلمه الباء در بيت فوق حضرت بهاءالله چنين ميغرمايند:

Market Control of the State of

Will to built make the September County of Auditor

•بالباء ظهر الوجود و بالنقطة تميّر العابد من المعبود حديث كلمّا في القرآن في الحمد الى •

آخره،

و در ذیل کلمه «لنقطنی» این شرح مذکور است.

معنی نقطه لا یعد و لایحصی است ولایحد و لاینفی است زیرا طلعت موعود و کلمه جامعه و هیکل الهیّه باین اسم عالی و رسم متعالی عرض اعظم را که محل نزول و جلوس کینونت غیبیه است موسوم فرمودند و این مخصوص است به همان هیکل و گفی بنفسه شهیداً ههده ۲۰۴ صفحه ۲۰۴

# نوآب اربعه، نائب امام، باب، چهار نوآب نائب امام غائب

حضرت بهاءاللّه درباره ابواب اربعه ميفرمايند:

ءابواب اربعه سبب و علت گمراهی گشتند اگر آن حرفهای کذبه از آن مطالع کذب ظاهر (بشارات كتب آسمائي صفحه 55) نمى شدنقطه وجود روح ماسواه فداه شهيدنهي گشتء

ایواب اربعه یا نواب که در اسلام گفته میشود واسطه امام غائب و خلق بودهاند. برای توضیح مختصر از این موضوع باید سه نکته یاد آوری گردد.

اوّل آنکه با وجود اینکه حضرت رب اعلی در دوران نخستین اظهار امر بنابر حکمت و استعداد مردم خود را رتبه بابیّت خواندند ولی در حقیقت باب اللّه بودند و در مقام مشیّت اولیّه ظاهر شدند و در کتاب بیان مکرّر به مظهریّت خویش تأکید فرمودند و در آیات بسیاری در قیوم الاسماء نزول وحى را از جانب خدا تصريح كردند حضرت نقطه اولى در كتاب قيوم الاسماء در سوره ۵۳ میفرمایند:

مفاستمع لما أو حي اليك من رَبِكِّ. انك قد كنت في الطور متكلماً عن الله التَّق و هوالله على كلّ شيئي شهيداه (يوسف يها؛ در قيوم الاسماء صفحه ۵۲)

دوّم آنکه در دور اسلام آیات الهی به ۴ شأن نازل شده: ۱- آیات عبارت از قرآن کریم است ٣- مناجات عبارت از ادعيه حضرت رسول اكرم است ٣- خطب و تفاسير توسط أئمه أطهار تشريح گردیده ۴- شئون علمیه عبارت از مباحث ابواب اربعه میباشد ولی حضرت نقطه اوّلی در کتاب بیان ۴ شأن را چئین نازل فرمودند؛

ءآيات مخصوص نقطه است و مناجات مخصوص رسول الله و تفاسير مخصوص آئمه هُدىو صور علميه مخصوص به ابواب، (بیان فارسی باب ۱۶ واحد ۳ صفه ۱۰۰)

و نیز در همین سفر کریم میفرمایند؛

ء كلّ آثار نقطه مسمى به بيان است ولى اين اسم به حقيقت اوليّه مختص به آيات است و بعددر مقام مناجات به حقيقت ثانويه ذكر مىشود و بعد در مقام تفاسير به حقيقت ثالثيه و بعد در مقام صُور علمیه به حقیقت رابعیه و بعد در مقام کلمات فارسیه به حقیقت خامسه اطلاق می شوده (بيان باب ١٧ واحد ٣صفحه ٢٦)

سوم درباره اولیّن اثر نرولی مبارک در شب اظهار امر در شیراز. آن اثر بنام تفسیر سوره

یُوسف یا قیوم الاسماء است که جناب ملاحسین اوّل مَن آمن آن را نشانه حقیقت حضرت قائم میشمرد و انتظار نُزول تفسیری بدیع در شب تاریخی ۲۵ جمادی الاولی سنه ۱۲۶۰ هجری را داشت. قیوم الاسماء شامل ۱۱۱ سوره میباشد که سوره اوّل آن بنام سورة الملک در آن شب نازل و بقیه طی چهل روز دیگر عزّ نزول یافت.

حضرت اعلى ضمن توقيعي ميفرمايند،

، شرح سوره يُوسف را در چهل روز كه هر روزى بعض از آن مى نوشتم اتمام نمودم،

(كتاب حضرت باب صفحه ٧٤٣)

آن تفسیر که ۱۳۰۰ آیه دارد خود حضرت آن را بدیع و آیات آن را نیز بدیع توصیف فرمودهاند و حضرت بهاءالله آن را «آول و أعظم و أکبر جمیع کتب» نامیدهاند و در دیگر آثار حضرت رب اعلی بنامهای «آحسن القصص، کتاب الحسینیه، کتاب آلاکبر، تفسیر آلاکبر، تاویل اعظم» و غیره نام بردهاند در یک موضع این کتاب اشاره لطیغی است که حضرتش از همان آغاز کودکی یی به مقام عظیم و رسالت تاریخی خویش برده بودند میغرمایند:

«و اني باذن الله في صغرى قد كنت بالحق على نفسي على الحق عليما»

(كتاب حضرت باب صفحه ٢٥٢)

چنانچه از قبل اشاره گشت حضرت اعلی در اوایل اظهار امر بنابر حافظه تاریخی مردم که در خاطر ارتباط ابواب اربعه با امام غائب را در ذهن داشتند خود را «باب» نامیدند تا بهانهای بدست مردم جاهل و نادان و متعصب ندهند.

حضرت بهاءالله در این باره میفرمایند:

مملاحظه نمائید که اوّل امر آن حضرت به بابیّت خود را ظاهر فرمودند این نظر به آن بوده که طیور افنده آنام در آن ایام قادر به طیران فوق آن مقام نبودند،

(تئالى حكمت جلد ٢ صفحه ١٥٧)

حضرت اعلى از همان ابتداء امر استقلال مظهريّت خويش را بيان فرموده بودند ولى چون تغهيم و تعليم اين مهم براى درک عامه ضرورى بود در اوّل به لَعن رَمز و استعاره بيان داشتند و خود را باب ناميدند. اين از آن نظر بود که قبول آن براى مردم آسان باشد تا متدرجاً بر صراحت و وضوح مقام خود را بيان فرمايند به همين سبب کتاب بيان که حاوى اصول تعاليم و مبانى اعتقادى روحانى مردم بود در سال چهارم از اظهار امر نازل فرمودند لذا بايد گفت در کيفيّت آمادگى و درک و ترقى جامعه مراحل و مراتب موجود بوده که امر حضرتش به تدريج تجلّى و ظاهر گشته. وگرنه در اساس آن يعنى مقام مظهريّت الهى دوره و مرحلهاى وجود ندارد.

حضرت اعلى در كتاب دلائل السبعه در اين مورد ميغرمايند:

«نظر کن در فضل حضرت منتظر که چقدر رحمت خود را در حقّ مسلمین واسع فرموده تا آنکه آنها را نجات دهد مقامی که اوّل خلق است و مظهر ظهور آیه اِنی آنا اللّه چگونه خود را باسم بابیّت قائم آل محمّد ظاهر فرمود و به احکام قر آن در کتاب اوّل حکم فرمود تا آنکه مردم مضطرب نشونداز کتاب جدید و امر جدیده

و در مقام دیگر میفرمایند اگر حقیقت و سرّ بیان خود را آشکار فرمایند حتّی مؤمنین طاقت تحمّل آن را ندارند و نیز در برخی از آیات فیوم الاسماء چنین مستفاد میگردد که برحسب ظاهر خود را باب امام منتظر میدانند و در سوره ۵۶ میفرمایند «ایهاالملاء آنا باب امامُکم آلمنتَظر... لا اعلم الا ما علمنی امامی، یعنی خویش را باب امام و آنچه میدانند از نزد امام آست. برای اثبات اینکه حتی مؤمنین طاقت تحمل قائمیت حضرت را نداشتند حضرت بهاءاللّه اعتراض ملا عبدالخالق را که یکی از مؤمنین بود مثال میزنند میفرمایند:

ملاعبدالخالق که از مشایخ شیخیه بود در اوّل امر که نقطه اوّلی روح ماسواه قداه در قمیص بابیّت ظاهر اقبال نمود و عریضه معروض داشت. از مَصدر عنایت کُبری ذکرش نازل و برحسب ظاهر کمال عنایت نسبت باو مشهود تا آنکه لوحی مخصوص او ارسال فرمودند در او این کلمه علیا نازل قوله تعالی اِننی آنا القائم الحّق الذی انتم بظهوره توعدون. بعد از قرائت صیحه زد و به اعراض تمام قیام نمود و جمعی در ارض طا به سبب او اعراض نمودنده

(ظهور الحق صفحات ۱۷۴-۱۷۳)

باید توجه داشت که منظور از بابیّت در حقیقت بابیّت به ظهور حضرت بهاءاللّه بوده. حضرت عبدالبهاء در کتاب مقاله شخص سیاح صفحه ۳ اشاره بهمین موضوع دارند و حضرت ولی عزیزامراللّه در توقیع جلوه مدنیّت تصریح میفرمایند که حضرت باب هرگز به واقع مدعی با بیّت قائم موعود نبودهاند بلکه منظورشان در حقیقت باب جمال مبارک بودند. در دعای حضرت قُدوس مُندرج در کتاب ظُهور الحق جلد ۳ صفحه ۴۲۷ نیز عنوان ،باب مدینه الهیّه، در خصوص حضرت اعلی تصریح گشته. آن حضرت در کتاب قیوم الاسما، خود را:

(باب اعظم، باب العظيم، باب الاعلى، الباب الاعلى الله العلى، باب الاكبر، باب الباء، و بالاخره در سوره ۲۴ خود را خاتم الابواب ناميده اند)

باید دانست که در تمامی القاب امامت، بابیت، ابواب و غیره مقصود مبارک مقام مبشرّیت آن مظلوم آفاق بوده والاّ در مواضیع کثیری ادعای نُزول وحی بر قلب منیرش دارند. حضرت نقطه اوّلی در سوره ۵۵ کتاب قیم الاسماء در این باره میفرمایند: ، و آنا نحن قد انزلنا على قلبک الروح و جبريل باذن الله مصدقاً لما بين يديه رحمة و بشرى بعبادىالمؤمنين»

و در سوره ۶۴ میفرمایند:

ءانا نحن قد اوحينا اليك بما اوحى اللَّه على النبين،

(يوسف بها، در قيوم الاسماء صفحات ٥٢-٥٢)

حال با ذکر این مقدمات به شرح درباره نواب یا ابواب اربعه که حضرت اعلی در کتاب بیان شئون علمیه و یا صُور علمیه را اختصاص به آنها فرموده میپردازد.

پس از رحلت امام یازدهم حضرت امام حسن عسگری در سال ۲۶۰ هجری چون فرزندی 
نداشت و جانشینی هم بعد از خود انتخاب نفرموده بود روغن فروشی از سامره که خطیب بلیغی 
بود به وجود فرزندی بنام معمّد برای امام حسن عسگری قائل شد این شخص که از رؤسای شیعه 
بنام عثمان سعید اسدی بود بغکر خود خواست که مُشکل جانشینی امام را حل کند لذا بدروغ 
متوصل گشت و بگفته دروغین زنی بنام حلیمه خاتون که گفته میشد عمه امام است انتشار داد که 
از امام حسن عسگری فرزندی بنام محمّد وجود دارد که بنابر مصالح دینی از نظر غائب و مغفی 
است و تنها اوست که رابط امام غائب و بیروانش می باشد. بدین ترتیب و با این کذب مدت ۶۹ 
سال ۴ نواب یکی از پس از دیگری خود را نائب امام نامیدند.

داستان تولد قائم از نرجس خاتون نیز توسط همین زن دروغگو یعنی حلیمه خاتون نقل شده است. میدانیم که وفات امام حسن عسگری به سال ۲۶۰ هجری و ظهور حضرت اعلی در سال ۱۲۶۰ هجری یعنی یکهزار سال بعد واقع شد.

حضرت بهاءالله در لوح ميرزا آقاي افنان درباره اين ادعاي دروغين ميفرمايند:

«راوی وجود حضرت قائم زنی بوده از حضرت جعفر سئوال نمودند آیا از برای حضرت عسگری اولاد ذکوری موجود؟ آن مظلوم آبا نمود و فرمود۲ سال قبل طفلی بوده و فوت شد. صاحبان غرض او را طرد و لعن نمودند و کذابش گفتند و قول آن زن کاذبه چون موافق هوی و اغراض نفسانیه غافله بود آن را اخذ کردند و اعلان نمودند» (مانده آسمانی جلد ۴ سفحه ۹۱۰)

بنابر آنچه که گذشت اولیّن نایب یعنی عثمان تنها فردی بود که رابط بین خلق و امام بود و او پس از مرگش پسر خود را جانشین معرفی کرد که دوّمین نایب محسوِب است و اسمش ابوجعفر محمّد بن عثمان بود.

بدین ترتیب او نیز نایب سوّم را جانشین خود نمود و نایب سوّمی نایب چهارم را انتخاب کرد و این بدین معنی بود که مسلمین به مدت ۶۹ سال گول کذب آن زن را تحمل نمودند. این مدت ۶۹ سال را غیبت صُغری امام و پس از نایب چهارم به مدت ۹۳۱ سال تا اظهار امر حشرت اعلی غیبت کُبری نامیدند.

جالب است که گفته شود که نایب سوّم مسئله جاُبلقا و جابلسا را پیش کشید و نایب چهارم اعلان نمود که امام برای همیشه غیبت فرمود و از انظار غایب گشت.

گفته میشود که نوآب اربعه با ساختن این دروغ خواستند از تفرقه و انشقاق جلوگیری کنند ولی بعد از وفات امام یازدهم ۲۰ فرقه مختلف بوجود آمد. در کتاب قاموس ایقان فهرست این فرق درج شده است.

حضرت بهاءالله در الواح بسياري راجع باين مطلب بياناتي فرمودهاند باين شرح:

از جعفر پسر امام و برادر امام سنوال نمودند و جوابی گفت ۱۲۰۰ سال او را کذاب نامیدند و امن نمودند و هر یک از عالم حقیقی و عارف معنوی که فرمود حضرت قائم علیه السلام الله و بهائه باید متولد شود او راسیف جفاشهید نمودند. نفوس چندی جمع شدند و با عمائم بیضاء و خضراء ما بین ناس ادعای علم و فضل نمودند و باب شریعت رسول الله روح ما سواه فدا را مسدود کردند. (محاضرات صفحه ۱۸۲۲)

و نیز در لوح میرزا آقای افنان میفرمایند:

واز جعفر برادر عسگری سئوال نمودند که آیا از برادر تو اولادی مانده فرمودند طفلی بوده و فوت شد بعد که هیاکل مجعوله این کلمه را شنیدند تکذیب نمودند و او را کذاب نامیدند. ملاحظه کنید که ظلم بچه مقام بوده و افترا بچه رتبه رسید بعد ذکر ناحیه مقدّسه و ظهور تواقیع به میان آمد. یا حزب الله از اهل فرقان سئوال نمائید جابلقا کو جابلسا کجارفت. آن مُدن و دیار مُوهومه چه شد. صادق را کذاب گفته یعنی جعفر بیچاره را که یک کلمه به صدق تکلم نمود از صدر اسلام تا دین کذابش گفتنده

ناگفته نماند که در دوره نیابت نایب سوّم یعنی ابوالقاسم حسین بن روح شخصی بنام ابوجعفر محمّد شلمغانی از اهل قریه شلمغان گفت که امام عسگری فرزندی نداشت و با نواب مخالفت ورزید لاجرم او را دستگیر و گردن زدند و خاکسترش را در دجله ریختند. حضرت عبدالبهاء بهمین موضوع در لوح ملازاده تبریزی که در قصر بهجی صادر گشته بیاناتی میفرمایند که بعربی است و مضمون آن چنین است:

عبدالله شلمغانی به بدیع ترین معانی سخن گفت و آشکارا به ظهور خورشید ساطع از افق ایرانی بشارت داد ولی ظالمان پست فترت خون او را هدر کردند و بهتانی بزرگ نسبت باو روا داشتند و به ظلمی عظیم او را به قتل رساندند ولکن خدا او را از بهتان بری ساخت و برای او روح و ریحان مقرر داشت و اکنون در بهشت مقیم است و مقام بس رفیع دارد. خداوند درجاتش را در عالم بقا افزون کند و نعم و آلاء را برایش ارزانی دارد.

حضرت عبدالبهاء درباره حيله ابواب اربعه در لوح جناب صَدر الصدور ميقرماً يند،

«بعد از امام عسگری رؤساء ملاحظه کردند که بنیاد امید شیعیان بکلی ویران خواهد شد و مأیوس و مُضمحل خواهند گشت. خواستند بوسیله ای نگهداری کنندلهذا کنایه واستعاره و مجاز و تأویل بکار بردند»

حضرت نعیم شاعر بهائی چه خوش سروده:

گفتی آن شه به شهر جابلسا یا به شهر دگر که جابلقا است گر بود این بنا به روی زمین از چه بیرون زنقشه دنیا است

حضرت عبدالبهاء در لوح جناب فاضل شیرازی درباره ادعای کذب ابواب اربعه میفرهایند؛

ه در خصوص امام ثانی عَشر استفسار نموده بودید این تصوّر از اصل در عالم جسم وجود 
نداشته بلکه حضرت امام ثانی عَشر در حیّز غیب بوده امّا در عالم جَسد تحققی نداشت بلکه بعضی از 
اکابر شیعیان در آن زمان محض محافظه ضعفای ناس چنین مصلحت دانستند که آن شخص موجود 
در حیّز غیب را چنین ذکر نمایند که تصوّر شود که در حیّز جسم است... باری اگر رجوع بروایات شود 
ودقت تام گردد واضح و مشهود میشود که این امام همام علیه السلام از اصل در حیّز جسم نبوده 
(بشارات کتب آسمانی صفحات ۶۸-۶۷)

اسامی نوآب اربعه بترتیب باین شرح است.

۱- نائب اول- ابو عمر و عثمان بن سعید عمری ۲- نائب دوم - پسرش ابوجعفر محمّد بن عثمان بن سعید ۳- نائب سوم - ابوالقاسم حسین بن روح ۴- نائب چهارم - ابوالحسن علی بن محمّد سمری است.

**电影图像** 医原理性

But Assessment The The

# اسم اعظم الهي در ادعيه اسلامي

حضرت بهاءالله در لوح جناب ميرزا عباس استر آبادي ميفرمايند:

«کتابت در سجن حاضر و توجه الیه طرف المظلوم الذی دعا الکل الی الله المهیمن القیوم و صدر آن به این کلمه مبارکه مزین بود اللهم انی اسئلک من بهانک بابهاه مشاهده در غفلت اهل فرقان نمائیدمع آنکه از قبل فرمودهاند که اسم اعظم الهی در این دعا مذکور است و نزد صاحبان بصر بسی واضح و مشهود است که مقام ذکر اسم اعظم در اوّل و ابتداء بوده چه که مُقدم بر اسماء و مبداء و مطالع آذکار است و در صدر دعای مذکور واقع شده با وجود این جمیع انکار نموده و عارف به حق او نشدند بلکه فتوی بر قتلش دادند الا من حفظه الله بالحق و انقذ من بحر الاوهام آنه لهوالمقتدر القدیر، (مانده آسمای جد ۲ صفحه ۲۲)

چنانچه میدانیم ذکر اسم اعظم در دعای سحر ماه رمضان مسلّمین آمده است. در آن دعا ۱۹ مرتبه اسم از اسماء الهی مطابق با شهور بیانی مذکور گشته و اولیّن ذکر در آن دعا ذکر بهاء میباشد. بقیه اذکار در دعای سحر چنین است شهر البهاء - شهر الجلال - شهر الجمال - شهر العمال - شهر العظمة - شهر النور - شهر الرحمة - شهر الکلمات - شهر الکمال - شهر الاسماء - شهر العزة - شهر المشیة - شهر العلم - شهر القدرة - شهر القول - شهر المسائل - شهر الشرف - شهر اللسطان - شهر الملک - شهر العلاء -، همانطوریکه ملاحظه میگردد اولیّن ماه بنام مبارک حضرت بهاءالله و آخرین ماه بنام مبارک حضرت بهاءالله و آخرین ماه بنام مبارک حضرت رب اعلی تسمیه شده است.

حضرت بهاء الله در لوح جناب محمد على عليه بهاء الله ميغرمايند:

«هوالسامع المجيب: امروز جميع اشياء بكلمه مباركه قد اتى البهاء ناطق اين است آن اسمى كه فرائض مشركين از آن مضطرب و افنده موحدين از آن مطمئن و اين است آن اسمى كه شبه و مثل نداشته و ندارد. اوست لولو مكنون كه در معدن حكمت و عصمت الهى مكنون و محفوظ بوده و بعد باراده مطلقه ربانى در دعاى سحر ذكر شده. اوست تاج بيان واكليل برهان لاينكره الاكل ذى حقد و ذى حسد و ذى شقاوة كفر بالله رب العالمين و عرش آن اسم مشرق بيان الهى بود. بقوله اللهم انى اسئلك من بهائك بابهاه و كل بهائك بهى. اين است اسم اعظم و كلمه مباركه آتم اقدم. به مجرد ذكر آن شياطين متشتّت. يا محمّد قبل على حمد كن خدا را كه ترا فائز فرمود بلوحى كه از افقش نير فضل مشرق و لائح،

دعای سعر ماه رمضان که بروایت از حضرت امام جعفر صادق نقل گشته مربوط به ایام قدر است که در کتاب مجلسی و سایر کتب معتبره اسلامی آمده است. این دعا اختصاص به شبهای قدر دارد که در وصف آن در قرآن میفرمایند «لیلهٔ القدر خیر من آلف شهره شیخ عاملی با مقایسه این دعا با سایر ادعیه اسلامی دریافت که تنها نام بها؛ مخصوص در این دعا است و در سایر دعاها وجود ندارد از این رو خود را شیخ بهائی نامید و در شعر خود به این دعا اشاره نمود.

اسم اعظم چون کسی نشناسدش سروری بر کل اسماء بایدش

در رساله روحانی مذکور است که اگر مسلمین از آثار و الواح جمال مبارک چیزی نشنیدهاند و از توقیعات حضرت رب اعلی درباره حضرت بهاءالله بیخبر ماندند لااقل اذکار ظهورات قبل را که جمال محمدی و طلعت صمدی در دعای سحر فرموده اللهمم انی اسئلک من بهانک بایهاه بشنوند تا خود و دیگران را محروم ننمایند. بعد سوگند یاد میفرمایند که اسم اعظم در آن دعا گفته شده و اگر ناس آن را بدانند هر آینه به شمشیر قتال برای اخذ و فهمش از یکدیگر سبقت خواهند گرفت و با وجودی که نام بها؛ حضرت بهاءالله همه روزد در ایام ماه رمضان از گدسته های مساجد شنیده میشود باز عارف به مقام نشدند.

حضرت رضا درباره این دعا فرموده:

وقسم بذات پروردگار که ذکر اسم اعظم در آن دعا مذکور گشته هر کس آن را قرائت نماید برای داشتنش به شمشیر متوصل میگردد»

جناب فاضل مازندرانی شرح مبسوطی در این زمینه در کتاب آسرارالاآثار نوشتهاند و جناب دکتر وحید رأفتی مقاله جالب و کامل در شرح این برشته تحریر درآوردهاند که در مجله عندلیب به چاپ رسیده و در این مجموعه از برخی از الواح مندرجه در آن نقل گردیده.

با تصریح اسم بهاء در این دعا برخی از علماء خواندن آن را تحریم نمودن یکی از آنها شیخ محمّد نقی نجفی است که با این اقدام ناس را به اوهام مبتلا کرد و مورد تقبیح جمال اقدس ابهی قرار گرفت و در چند لوح ظلم و عنادی که بدینوسیله مرتکب شده مورد سرزنش قرار دارند در این مقام به دو مورد اشاره میگردد.

حضرت بهاءالله ميفرمايند؛

وسبحان الله مع آنكه از قبل در دعاى سحر ذكر اسم اعظم نمودهاند مشاهده ميشود عباد اكثرى غافل ومحجوب جاهل ارض صاد عباد رااز قرائت آن منع نموده قل ان الظالم أمر بما ذابت به القلوب والاكباد بذلك مالك الايجاد هذا السجن المتين، يا محمّد عباد را حفظ نما كه مبادا بمثابه اهل ايران به اوهام و ظنون مبتلى گردند مشرك بودند و خود راموّحد مى شمردند حال هم مشاهده

مىشود بعضى فىالجمله از آفتاب تقديس وانوار نيّر توحيدانحراف جستهاند.

و نیز در اوحی دیگر در همین باره میفرمایند:

میاحکیم علیک بهائی مریبین و معتدین عباد را از تلاوت دعای سعر که دیباج آن باین اسم مبارک اعلی مزیّن است نهی نمودند. بکمال تصریح ذکر شده آنچه که سبب احتراق اکباد مشرکین و معرضین است چه که میفر ماید اسم اعظم در آن موجود و مذکور مع ذلک مردم را از فیوضات دیّاض حقیقی که در آن اذکار مکنون محروم نمود قُل یا غافل یا شیخ یابن باقر براستی میگویم و اوجه الله میگویم تو هم لوجه الله بشنو کلمه مبار که منوّره و رسول الله و خاتم النبیّین بکلمه مبار که یوم یقرم الناس لرّب العالمین منتهی شد سر از خواب بردار و ملکوت بیان را طائف حول مشاهده نما،

(الواح فوق تقل از مجله عندلیب شماره ۲۰ مفحه ۲۲)

این دعا که به دعای مباهله شهرت دارد در اصل و ابتداء نازل بر قلب حضرت معمد رسول خدا القاشده و بعد به سایر آئمه اطهار رسیده در برخی از کتب روایت از امام جعفر صادق میدانند و میگویند که امام محمد باقر این دعا را در سحرهای ایام ماه مبارک رمضان تلاوت میفرمود... در کتاب مصباح گفتی از حضرت امام جعفر صادق روایت شده که جبرئیل این دعا را به رسول اکرم نازل فرمود و مقرّر داشت که آن حضرت به اوصیاء خود تعلیم دهد. علاوه بر این دعا دو دعای دیگر از حضرت امام جعفر صادق روایت شده عصلمین است و دیگری دعای ام داودیا دعای استفتاح که در کلیه آنها اسم اعظم و کلمه بهاء موجود است.

حضرت بهاء الله در لوح جناب امین اشاره میغرمایند که ابتداء به قلب رسول اکرم نازل شده:

واین دعا گنز عنایت الهی بوده و در اوّل بر قلب حضرت خاتم روح ما سُواه فداه القاشد و بعد به سایرین و در این دعا اسم اعظم موجود و میفر ماید اگر عباد مقام این دعار ایدانند و یا بشناسند هر آئینه در طلب آن به سیف میکوشند. از حقّ می طلبیم ابواب فضل و عطار ا به مفتاح اسم کریمش بگشاید انه علی کل شیئی قدیره بگشاید انه علی کل شیئی قدیره

حضرت نقطه اوّلی در توصیف صفات و اسماء الهی مکرراً اشاره میفرمایند که چیزی جز اسم اعظم و بهاء در دعای سحر ماه رمضان نیست میفرمایند:

«اسم التلاثية هوالواحد و اسم الغيب هوالبهاء لا نه تسعة عشر والاول اسم الاعظم في مقام الغيب و لذا نزل في كل دعاء رفيع اللهم انى استلك من بهائك با يهاه...»

(پڑوهشنامه شماره ۶ سال سوم شماره ۲ صفحه ۶۶٪)

اسم غیب نه میباشد که آن اسم اعظم است که در دعای سحر ماه رمضان ذکر شده. در این جا نکته جالبی را ارائه میفرمایند و آن این است که شماره نه با حروف أبجد با بهاء یکی است که در سال نه از ظهور حضرت اعلی یعنی سال ۱۲۶۹ هجری مطابق سنه ۱۸۵۳ میلادی در سیاه چال طهران اظهار امر فرمودند و نیز عدد ۱۹ اشاره به اظهار امر علنی دارد که در سنه ۱۸۶۳ در باغ رضوان بغداد واقع گردید.

حضرت بها؛ الله در لوحی میفرمایند:

«بنام مقصود عالمیان: متروک عالم و مسجون بین امم ترابلسان پارسی احلی ذکر می نماید لتکون من الشاکرین کتابت به منظر اکبر فائز و صدر آن به کلمه ای مزیّن بود که فی الحقیقه دلیل اعظم است از برای این ظهور اقوم افخم و حجّت بالغه است از برای اُمم و آن کلمه این بوده اللهم انی اسئلک من بهانک با بهاه و کل شنیده اند که فرموده اند اسم اعظم در این دعا مذکور و مستور است و حال او ظاهر و ناطق و مُشرق است بر کل من علی الارض. کدام دلیل اعظم از این است و کدام برهان اکبر از این مقام. ملاحظه نما که اوّل دعا به این کلمه مبار که مزیّن شده و اگر بهمین فقره استدلال بر حقیقت این امر نمانی از برای کسی مجال توقف و اعراض نخواهد ماند مگر معرضین که در هر عصری از اعصار از رحیق عنایت محروم بوده اند و به حَبل او هام متمسک.»

(۱۸معندلیب شماه ۷۰ صفحه ۲۱)

ونیز در لوح دیگر میفرمایند:

«هوالبهى الابهى يا محمّد قبل مهدى قُل اللهم انى استلك من بهائك با بهاه و كل بهائك بهائك با بهاه و كل بهائك بهى. ان تويُدنى و التمسك بعروتك الوثقى و بهى. ان تويُدنى و التمسك بعروتك الوثقى و التشبث باذيال رحمتك النوراء انك انت الفضال الكريم، البهاء من لدنا عليك و على ضلعك التى آمنت بالله رب العالمين.»

(مجله عندليب شعاره ١٠ صفحه ٢٣)

حضرت بهاءالله در لوحی که باعزاز جناب آقا سید محمّد نازل فرمودند میفرمایند: «هوالبرهان الاعظم، حمد مالک ظهور را که باسم ابهی عالم اسماء را بنور هُدی منّور نمود، اوست اسم اعظم و مالک عالم و اُمّم طوبی لمن قال و یقول اللهم انی اسئلک من بهائک با یهاه ان تقدر لی ما قدرته لا صغیانک و امنائک انک انت الفضال لا اله الا انت الغنی المتعال،

(مجله عندليب شماره ۷۰ صفحه ۲۳)

حضرت نعیم اصفهانی شاعر خوش گفتار چنین سروده: اسم اعظم که اولین اسم است کاوَلش اسم طلعت ابهی است و آخرش نام حضرت اعلی

حضرت بهاءالله در لوحی میغرمایند:

و کلمه ای که الیوم مُقدم است بر کل کلمه مبار که اللهم انی اسئلک من بهانک بابهاه و کل بهانک بههاه و کل بهانک به بهاه و کل بهانک به بهانک به امروز معک الله بهانک بهی بوده و هست. امروز عالم بیان طائف این کلمه جلیل است چه که امروز معک الله اوست و مشرق امتحان الهی اوست در یک مقام این کلمه فصل الخطاب است و اوست سد معکم متین ما بین موحدین و مشرکین و در مقامی سیف برنده است که بین حق و باطل را فصل نماید. جاهل ارض ص (شیخ نجفی اصفهانی) عباد را از تلاوت آن منع نموده اف که خود را از نفعات اسم اعظم الهی محروم کرده سُوف یری جزاء عمله امرأمن لدن آمر علیم»

(أسرار الاآثار جلد ٢ صفحه ٨٤)

و نیز در لوحی دیگر باین کلمات عالیات ناطق:

ديا ايها الناظر الى الوجه و المذكور لدى العرش. امروز لسان برهان در ملكوت بيان باين كلمه مباركه عليا متكلم، اللهم انى اسئلك من بهائك با بهاه و كل بهائك بهى، هذا اسم الله الاعظم الذى اخبر به حجة الله و برهانه، لعمرى ما ظهر ذكر ولا بيان اصرح من ذلك طوبى للمنصفين، هذا اسم ارتعدت منه فرائض المشركين و اطمئنت به افئدة المقربين، اقبل و قل الملك و الملكوت فى اسم ارتعدت منه فرائض المشركين و اطمئنت به افئدة المقربين، اقبل و قل الملك و الملكوت فى قبضة قدرة الله رب العالمين الذى لم تمنعه الصفوف و لا اقوى جنود العالم يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد و هو العزيز الحميد،

The state of the s

The state of the s

## دعاى سحر ماه مبارك رمضان

اللهم انی استلک من بهانک با بهاه و کل بهانک بهی

اللهم انى استلك ببهائك كله

اللهم اني اسئلک من جمالک با جمله و کل جمالک جميل

اللهم اني اسئلك بجمالك كله

اللهم اني اسئلک من جلالک باجله و کل جلالک جلیل

اللهم انى اسئلك بجلالك كله

اللهم انى استلك من عظمتك باعظمها وكل عظمتك عظيمة

اللهم انى اسئلك بعظمتك كلها

اللهم انى اسئلك من نورك بانوره و كل نورك نير

اللهم انى اسئلك بنورك كله

اللهم انى اسئلك من رحمتك باوسعها و كل رحمتك واسعة

اللهم انى اسئلك برحمتك كلها

اللهم انى اسئلك من كلماتك باتمها و كل كلماتك تامه

اللهم انى اسئلك بكلماتك كلها

اللهم اني اسئلك من كمالك با كلمله و كل كمالك كامل

اللهم انى استلك بكمالك كله

اللهم انى استلك من اسمائك باكبرها وكل اسمائك كبيرة

اللهم انى استلك باسمائك كلها

اللهم انى اسئلك من عزتك باعزها وكل عزتك عزيزة

اللهم انى اسئلك بعزتك كلها

اللهم انى اسئلك من مشيتك بامضاها وكل مشيتك ماضية

اللهم انى اسئلك بمشيتك كلها

اللهم انى اسئلك من قدرتك بالقدرة التي استطلت بها على كلشسئى و كل قدرتك مستطيله

اللهم أنى استلك بقدرتك كلها

اللهم انى استلك من علمك بانفذه وكل عليك نافذ

اللهم انى اسئلك بعلمك كله

اللهم انى اسئلك من قولك بارضاه و كل قولك رضى

اللهم اني استلك، بقولك كله

اللهم انى استلك من مسائلك باحبها اليك و كلها اليك حبيبة

اللهم انى استلك بمسائلك كلها

اللهم انى استلك من شرفك باشرفه وكل شرفك شريف

اللهم انى استلك بشرفك كله

اللهم اني استلك من سلطانك بادومه وكل سلطانك دائم

اللهم انى استلك بسلطانك كله

اللهم اني اسئلك من ملك بافخره و كل ملك فاخر

اللهم انى اسئلك بملك كله

اللهم انى اسئلك من علوك باعلاه و كل علوك عال

اللهم اني اسئلك بعلوك كله

اللهم اني اسئلك من منك با قدمه و كل منك قديم

اللهم انى استلك بمنك كله

اللهم انى اسئلك من آياتك باكرمها و كل آياتك كريم

اللهم انى اسبّلك بآياتك كلها

اللهم انى اسئلك بما انت فيه من الشأن والجبروت و اسئلك بكل شأن وحده و جبروت وحدها اللهم انى اسئلك بما تجيبنى به حين اسئلك فاجبنى يا الله

بدین ترتیب در دعای سحر مبارک رمضان کلیه شهور نوزده گانه بیانی به این نحو ذکر گردیده. شهر البهاء - شهر الجمال - شهر الجلال - شهر العظمة - شهر النور - شهر الکلمات - شهر الرحمة - شهر الکمال - شهر الاسماء - شهر الغزة - شهر المشیة - شهر القدرة - شهر العلم -شهر القول - شهر المسائل - شهر الشرف - شهر السلطان - شهر الملک - شهر العلاء این دعا از روی نسخه چاپ شده کتاب مفاتیح الجنان توسط آقا شیخ عباس قمی در شرکت سهامی طبع کتاب در طهران نقل گردیده.

حضرت عبدالبهاء در لوحي درباره عظمت ظهور جمال قدم واسم اعظم ميفرمايند،

مهوالله - ای یاران الهی و اماء رحمانی نام مبارک محبوب بی همتا جمال ابهی را در منتهای جذب و وله بیاد آرید و زبان گشائید تا ساحت دل از اندوه آب و گِل مُنزه و مقدّس شود و روحانیّت کُبری جلوه نماید. آیات توحید اشراق کند و فیض جدید نازل گردد و تائید شدید حاصل شود. نام او درمان هر در دی است و حرارت بخش هر سردی، دریاق اعظم است و طلسم اکرم، زندگی دو جهان است و نجات دهنده گمراهان.

اليوم اين اسم مقدّس حِرزِ عالميان است و پناه آدميان، نغمه الهي است ورنه رحماني. پس ای ياران با وفا نعره يا بهاءالابهي بر آريد و ای طالبان جمال کبريا به افق اعلی توجّه نمائيد. دمی مياسائيد و نفسي بر نياريد مگر به محبّت او و موهبت او و ترويج آيات او و اثبات بينات او. اين است قوّه جاذبه توفيق ع ع م (کتر اسرار جلد اصفحه ۱۸۸) در تشريح لوح فوق آنجا که ميفرمايند «نام او درمان هر دردی است» مطابق است با بيان مبارک حضرت بهاءالله در کلمات مبارکه مکنونه که ميفرمايند «جميع علتهای تو ذکر من است فراموشش منماه

## فهرست اعلام واهم مواضيع

115

انعه اطهار - انعه هدی ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۶۶، ۱۶۸ آئين بودائي الم آئين هندو ٧٩ آئين برهمائي ٧٩ أذربايجان ٨٤ آدم حضرت ۹۱، ۱۲۶، ۱۴۱ آرامي - زبان ۲۶ آبات بيئات كتاب ١١٠٨ 27. X7. 38. 471. P71. Y 31 أمريكا ٢٥ آسيها-فرقه ١١ ابوالقاسم افنان ١٤ 1-1.11- الويكر ابوالقاسم حسين بن روح - نايب سوم TYL. TYL ابوالقاسم فيضي - ايادي امرالله ١١٠٨. FF. TF جهارم ۱۷۲ ابوجعفر محمّد بن عثمان - نايب دوم 141.141 ابو عمر و عثمان بن سعید عمری - نایب 144.741 اختر جوان- مجله ٥ ST. SYMIAN الدونة - ارض سر ١٢. ١٠. ١١. ٢٥. ٢٤ ادعیه معبوب- کتاب مناجات ۴۰

آثار قلم اعلى - كتاب مبين - كتاب ٢١. ابوالحسن على بمن محمّد سمرى - ثايب ارسطو-عالم يوناني ٢ At any اراضي مقدسه ١٩٠،٢١٩ ٨٨.٨٥ 100.4T. A. Carl ازليها ١١٢ اديسن- مغترع ١٠١٨ Hand I اسرارالاآفار - كتاب عجد ١٧٨ ١٧٥٠ ١٧٨

ار النخائل گلهایگانی ۱۲۹،۱۲۹،۵۴، ۱۲۹،۱۲۹

المالام - ديانت ١١، ١٠، ١٢، ٢٥، ١٤، ١٥،

السياط بني اسرائيل ١٢٠ ١٢

الجيل لوقا- كتاب آسمائي ١٥٥٠١٢٥،٩٧ الجيل عرفس - كتاب أسمائي ١٠٤،٩٧ انجيل يوحنا - كتاب أسماني ٢٠٠٥، ع ايام تسعه - كتاب ۶۵ ايغان - كتاب ٧٤. ٧٤. ٩٠. ١٣٤٨.١٢٤. انقطاع - كتاب٥ آبادان۵ ايليا- حضرت ١٠٢ انگلستان۲.۵.۲ أقائ سيد عبدالرحيم اصفهاني ٤٧ اهل سنت ۷۵ ارض طا ۱۵۹.۱۷۰ الوهبت و مظهریت - کتاب ۶۴ أمنه ٩٨ أبات الهي - كتاب ٢٨٠١٢ أقاى سير تصرالله سلاات خمس ١٥ آقای موسی ۲۱ آقا كيش ٢١ استاد محمد على سلماني ۴۰ ارض سر ۲۵ اهورا مزدا ۵۲ أثين زردشتي ٥٢ بانگ سروش - مجله ۵ باب- حضرت ۱۵، ۲۶، ۲۶، ۲۶، ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۵، 76. KG, 711. -61. 361. YOL KR بابا ولد حسين- شاعر ٢٢ بشارات کتاب آسمانی - کتاب ۱۶۸،۸۵ 741.741

1.Y ganily

باكاواد كيتا مد

طهران ۱۸

برتلعا

AT July

باستانیان - فرله ۵۲

بلخت - قريه ۱۲،۸۳

يحارالانوار مجلسي - كتاب ١٠١، ١٤٣

بدرالدين باستاني - شاعر ٢٠٠٠

بديع الله فروزانفر - استاد دانشگاه

177.40.50 Muller اسكندو كبير ٨٤ اسم اعظم الهي - كتاب ٦٠٨٠٥، ٥٨٨٠٨. 4.11.71.71.71.41.W. VI. KI. 11.42.77. 77. 77. 47. 47. 47. 77. 77. 37. 97. 97. 14. 211. 271. 271. 421. 421. 421. - 21 اسرائيل ۸۸ اسعق- حضرت ۱۹،۸۸ اسمعيل - حضرت ٩٨٠٨٩ اسرافيل ۱۳۸، ۱۳۹ اشعياء نبي - كتاب٨٨ اسم اعظم - كتاب ٥ اشراق خاوری - عبدالحمید ۲۵،۲۵، 185,116 امغهان ۵۲ افيراا اقدس - کتاب آسمانی ۹، ۲۲، ۲۵، ۲۶، ۲۶، **ለፕ. የፕ. ፕ**ኛ. <del>የ</del>ፕ. የ**የ. አ**ዲ. የፕ/. **ለ**୪/. 154 اعلى- حضرت ۱۲، ۱۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، 177 170.1FT.10F اخباری امری ایران - مجله ۲۱،۲۰ افلاطون ١٠ اقتدارات - مجموعه ۲۲، ۹۴، ۱۱۹، ۴۵ انبیای بنی اسرائیل ۹۱،۸۹ ۹۳۶ امام جعفر صادق - حضرت ۱۲۲، ۲۲، ۴۷، 145,140,154,145 امپراطور دومیتیان ۲۹ امروخلق کتاب ۲۹، ۲۲،۲۶،۲۲۰، ۲۲،۴۶ 188,189,187,111,481 اميرالهؤمنين- حضرت على ١٢.١٠٠١٠١٠ 155 15T 150 ادام حسن عسكري- حضرت (١٧١، ١٧٢، ١٧٢ لورشليم- قدس الاقداس ٢٢. ٢٠ ١٨،٧٨ Into 11.07.07.74.70.70.70.74.4X اندریاس- حواری ۹۴ انجيل متي - كتاب اسمائي ٩٤، ٩٧. 166.1.5

شود ۱۱۸

جمال مبارك - بعضوت يها والله نيؤ

15T.17F.1-T.15.TA.TO.TY

14-151.15-111

جمال مبين ٢، ١٣

جامايكا 4

مراجعه شود ۱، ۱۲، ۱۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲،

جمال لدم - بعضرت بهاء الله نيز مراجعه

شود ۲. ۱۱. ۲۱. ۲۲. ۲۲. ۲۲. ۲۸. ۱۸. ۱۱.

4 11/2 برهمالي ۲۷ ېياد معيوب - كتاب ۵۹ بلائي عنايتي - دفتر شعر ۴۰ برهما - حضرت ٢٩ يليل معانى - شاعر ٢٠ بغداد ۲۹،۵۵ يودا - حضوت ٨١. ٨٢. ١٢٤. ١٢٣. ١٥٩.١٥٧ بودائيان ٢٢ 15Y min بهاء - بعضرت بهاءالله مراجعه شود ٢. 11. 21. 21. 37. 47. 47. 47. 47. 47. 47. 47. \$7. ¥7. Å7. P7. • \$. F7. Y\$. ĞYI بهاءالله - حضرت ۲، ۱۸، ۱۱، ۱۲، ۱۲، ۱۲، VI. AI. -7 17. 07. A7. -7. 17. 77. \$7.67.\$7.Y7.K7.F7. · \$. 79. \$7. \$1.51.05.07.0.TA.14.14.15.14. .YF.YS.YF.YJ.FA.FF.FF.FT YY.JET-MY.MY.MY.M-J-T-M.YY. AYI. AYI. YYI. AYI. IAI ييت العدل اعظم الهي ٢٠ ٢. ١٩ ١٩٠ ٢٢. AT. PT. 77. -71. 771. POI بيان كتاب أسعاني ٢٢.٢٢، ٢٤. ٢٧، AT. 41.071.071.101.19.10 بيث العقدس ١٢ بين النهرين ١٨ بلغارستان٥ پرکيرس آ بسوالله الرحمن الرحيم 1 يوداي پنجم ۲۵ ياب ۹۲.۹۶ الريس ١٢٩٠١١٥ باكستان۵۸ بدام بهائي - مجله ۵، ۲۸، ۲۲، ۵۵، ۲۰ اروهشنامه - معله ۲۲،۶۲،۹۲۱ بروستان- درنه ۱۶ يطرس ٢٠ يام ملكوت - كتاب الا ، ١٨٠ مل ١١٢ بيترامعيت ١٥

يوز شعب ١٨٠

بيلاطس٩٤

يبام بديم - مجله ۵ تاريخ اديان ۶۴ تبريز ۵۵ تجلیات- لوح ۸ تذكرة الوقا- كتاب ٢١٠٩ تقسير بسم الله الرحمن الرحيم ١٤٢٠، 180,185 تقسير صافي - كتاب ٢٧ تورات کتاب\_آسمائی ۹۱٬۸۱٬۶۷ توقيع مبارك خطاب به احباي شرق -كتاب توقيع مبارك رضوان ۱۲۷ بديع ۱۲۷ توقیع مبارک نوروز ۱۲۸ بدیع ۱۲۸ تسليم ورضا- كتاب∆ تقسير سوره يقرد ۱۵۲ تقسير سوره يوسف ١٤٨ عازيان ١٨٤ جابلسا ۱۷۲ جابلة ١٧٢١ جزيره يطمس ٢٩ جزقیال نبی - کتاب ۲۴، ۸۷ جناب مبلغ - محمد ابراهیم یزدی ۲۴ جنأت نعيم - كتاب ١٤١ جعفر صادق- برادر النام حسن عسكري-حضرت ۱۲۲،۱۷۱ جلوه مدنیت جهانی - کتاب ۱۱۸،۱۱۸ جمال ابهي - بحضرت بهاء الله نيز مراجعه .WA. 44. 47. 47. 47. 47. 47. 40. جمال اقدمي ايهي - بحضرت بهاءالله نيز ales dec 7. 1. 1. 1. 17. 17. 17. 17. 17. 41.79.70 جمال بروجردي ٢٧

جمال قدس جانان جمال جانان -

جمال كبريا- بعضرت بهاوالله نيز

FA.FT.DA

مراجعه شود ۱۸۱

بحضرت بهاء الله نيز مراجعه شود ١٠٠ ما،

جمال ليوم - بعضرت بهامالله نيز مراجعه

جعفر آباد ۵۵ جبرنيل ١٢٩. ١٢٣. ١٣٤. ١٤٠٠ - ١٧٥ جعفر محمد شلمفاني ١٧٢ چهار رساله تاریخی درباره طاهره- کتاب چهريق- قلعه ۱۱۱،۱۱۲ حين٦٨ حاجي ميرزا محمدتقي افنان - وكيل الدوله - وكيل العق ٢٢ حافظ - شاعر ۵۱،۵۲،۵۴،۵۵ حيشه حجاز ۵۵ حروفات حيّ - كتاب ٨٠٧١٨ حروف حي - حروف بيانيه ٢٢،١٦،٢٩ حسين ابن احمد خطيبي ۵۴ حسينعلى- بحضرت بهاءالله نيز مراجعه حواريين حضرت بهاءالله - كتاب١١،١١، 177.77.TH حيات بعدار مرك - كتاب حضرت خاتم - بعضرت معمد ثيرُ مراجعه شود ۱۲، ۲۰، ۲۹، ۲۵، ۲۲، ۹۸، ۹۰. 44. 4-1.171.671.661.961.771.671 حضرت روح عيسي بن مريم - كتاب ٩٤ حضرت رضا ۱۲۵،۱۶۵ حضرت فاطمه عا حكايت دل- كتاب ال حليمه خاتون ١٧١ 141.15.1010 حضرت شولی ریانی ۱، ۵۸ حضرت مولى الورى ٢٠ ٨ ، ١٤٠ ١٤٢

حضرت ولي مقدّس امرالله ١١٠،١٢،١٢،١١٠ 77, 77, 77, 77, 77, 87, 87, 67, 64, 84, . LO. IV. TY. DY. YY. 3A, YA. PP. TII. 105.10-119 حضرت نوم ۱۴۱،۵۷ حفرت مربم ۹۶ حضرت عبداليها؛ أن ١٠ ، ١١ ، ١٢ ، ١٢ ، ١٤ ، ١٥ . 36. Yr. Ac. -Y. IV. TV. -TV. -TV. OY. YY. .fy.ff.tt.Ty.Tf.Tf.Tf.Tf.Tf. AT. O10. 70. 90.00.30.30.14. A. K. P. P. Y. Y. AY. AY. P. F. F. F. A. F. W. 154. 151.101.114 حوريد ١٤٠ حاجي محمر نصير لزويني ١٣ 79.71.78.76.18 e. حضرت موسى ١٢، ٢٩، ٧٩، ٨٤، ٨٩، ٩٠، 109,104,176 حضوت مسيح ١٢. ٢٩. ٢٠. ١٨. ١٢. ١٠٤. 109.101.10-17F حضرت کلیم ۱۵۰ حضرت نقطه اولي ١٢، ٢١، ٢٨، ٢٩، ٢٧، ٢٧ PT. YY. 10. 7-1. 071. 3Y1 حضرت يعقوب ٩٤٠،٢٩ ٩٤،٩١، حضرت کریشتا ۷۵، ۷۹، ۸۰، ۱۲۶، ۱۵۲، ۱۵۲، حضرت زرتشت ۴۸، ۸۵، ۶۸، ۸۷، ۹۲۶، 109.10F.10T.10-حضرت ابراهيم على ٨٩، ٩٠، ٩٨، ٩٢٤ ١٢٤ حضرت يعيي زكريا ٩٤،٩٢،٩٤٠ حضرت روح ۱۴

حضرت رسول اکرم ۹۹، ۱۰۱، ۱۲۶، ۱۵۰. ۱۶۴، ۱۷۲، ۱۷۶ حضرت دانیال نبی ۱۰۲، ۱۲۶ حضرت باب - کتاب ۱۶۹ حضرت امام محمد بالو ۱۲۶

خاتون جان فرهادی ۲۵ خافرات ۹ ماله عکام کتاب ۴۹ خدمت و عبودیت - کتاب ۱۲۲،۵ خدیجه همسر حضرت محمد ۱۵۶ خدیجه بیگم ـ حرم حضرت باب ۱۵۲ خراسان ۷۹

خسروپرویز ۹۹ خلق جدید و صنع بدیم - کتاب۷۷، ۱۲۸٬۱۱۶ خوشهانی از خرمن ادب و هنر - مجله ۱۶۱٬۱۴۱ خرمشهر ۵ خانه کنیه ۸۸، ۱۰۰

داتر قالعمار ف بهانی - کتاب ۲۵ داریوش کبیر ۱۳۶۰ ۱۳۵۰ دانیال - کتاب ۱۳۵۰ ۱۳۵۰ دکتر ریاض قدیمی ۸ دریای خزر ۲۹ دریای سیاه - بحر اسود ۲۲ دکتر علیمراد داودی ۶۳ دعای سخر مادر مضان ۲۲، ۱۲۵، ۱۷۶۰ داود

دعای مباهاه ۱۷۶ دغد ۱۸۹ دلائل السیعه - کتاب ۱۷۰، ۶۵۰ دلائل العرفان - کتاب ۴۱ دینکرد - کتاب ۸۵، ۸۶ دکتر بونس خان برافروخته ۴۹ دوریهانی - کتاب ۲، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲،

دیوکی ۸۰ دیانت جهانی - کتاب۵ دانشکده فنی نقت آبادان۵

دكتر لطف الله حكيم ٢٠ دعاى روز نوروز ۴٠

دانشگاه طهران ۵۴

ر رحیق مختوم - کتاب۴۱ رسائل و رقائم ایرالفضائل گلپایگانی -کتاب۱۱، ۱۲۹

دماب ۱۲۵،۲۵۰ رساله روحاتی - کتاب ۱۲۵،۲۵۰ رساله منافظات بوحنا - کتاب ۲۴،۲۹ رساله مکاشفات بوحنا - کتاب ۲۹،۲۹، ۲۰،۲۰

رماله مکاشفات بوحنا – کتاب؟؟ ۲۲.۲۱ رشت ۵۸ رود جیعون ۲۸ رود کنگا۴۵

رود گنگ ۸۱ ریاض الفنات - کتاب ۲۶ رودارس ۵۴ رودکی ۵۲ روح الله خوشبین ۴ روح الله خوشبین ۴ روح الامین ۸۲ - ۱۲۲ - ۱۲۸ - ۱۲۰ - ۱۲۰ - ۱۲۰ روسای اسباط ۹۶ روداردن ۹۲ - ۱۲۰ روداردن ۹۲ - ۱۲۰ روداردن ۹۲ - ۱۲۰ روداردن ۹۲ روداردن

> رامیادیشت - کتاب ۸۵ زنیبل - کتاب ۸۲ زردی ۲۰ زردشتی ۸۴،۷۷ زررواتیان - فرقه ۸۵،۵۲ زین المقربین ۶۷،۴۳ زردشتیان ۲۹،۸۷

> > ز ژاپن۱۹

ساومه ۲۰ سام ۸۸ ساموال مورس - مغترع ۱۰۷ سامره ۱۷۱ سانسکریت - زیان ۸۱،۷۹ سجن اعظم ۶۵ سوریه ۹ سوره فاتحه - توحید ۴۶۲ سوره فاتحه - توحید ۴۶۲

سرًالله الاعظم- يحضرت عبدالبهاء ثيرً مراجعه شود ٨

سعیر ۸۹ بغرتثنیه ۸۹

سفراط ١٠

شرکت ملی نفت ایران ۵ IFY AF عالي پاڪا ۶۲ شطان عيسوي ۲۷ شاهنامه - کتاب ۵۲ عهد عشيق- كتاب ١٠٢.٩١ شاه گشتاسب ۸۴ شديد القوى ١٤١٠١٤٠ عيدفصعيا كلمغان ١٢٢ شركت سهامي طبع طهران ۱۸۰ غَصَيْ اعظم - بعضرت عبداليها، مراجعه شود ۵۰ غزلیات استاد سلمانی - کتاب ۵۸ صحيفه شرحها ١٤٤.١٢ ١٤ غياث ١١٢ - ١١٢ محرای سینا ۸۹، ۹۰ صدوقیان \_فرقه ۹۱ ميهون - کوه ۹۱،۲۸ فارس ۵۵ فاصّل مازندرانی - اسدانله ۲۰، ۴۲، ۱۲۵ فردوسی طوسی ۵۱، ۵۲، ۸۶ طاهره - فرةالتين - حرف حي ٢٧ فرعون- فراعته ۵۷ طاهره - کتاب ۲۷، ۲۷ فريدون شاه ۸۴ طلعت ابهی ۲۶.۲۲ ۴۰،۲۲ ۱۲۲ فرهنگ لنات منتخبه - کتاب ۲۴٫۸ طلعت اعلى ١١١،١٠٢ طهران - ارض طا ۵، ۲۴،۵۸،۲۴ فلسطين أأ فيثاغورث•ا طلعات مقدسه ۲۸،۶۹،۲ فيليپس - حوارئ ۹۴ طور سينا ١٥٠ فريده گهرريز ۵ فاضل قانيني - أفا محمد قانيني ١١،١١ مُهور الحق- كتاب١٧٠ فانزه خانم ٢٩ ظهور رب الجنود - كتاب ٢٢ فرقه - نعمت الهي ٥٢ ظهور عدل الهي - كتاب ١٤٨،١١٨ فرقه - مهایاتا ۲۸ د ده کاتولیک ۱۴ عبدالله - يدر حضرت معمد ٩٨ فرق ارتدكس ۹۶ عبدالله بن عباس ۱۶۵ عبراتي- فبيله ۱۲۵،۸۸،۲۶ قائم - مهدی - حضرت ۱۱۵،۵۲۱، ۴۹ عبدالمطلب ١٩٠،٩٨ عثمان ۱۰۱ قاموس ايفان- كتاب ۱۳۴، ۱۳۴۰ ۱۲۲،۱۴۰ عراق۵۵ قاموس توقيع مبارك نوروز ١٠٨ بديع -عربسقان سعودی ۱۱.۸۱ م 144.141.741.741.44L.PXI عزرائيل ١٣٩٠١٢٨ قاموس مختصر ابقان \_ كتاب ١٣٤ عشق آباد ۲۹ الدوس- جتاب ۱۲۰،۶۴ عطار ٹیشاہوری- شاعر ۵۱ قرآن - كتاب أسعاني ٢٢،٢٢،٢٢، ٥٤ YI. Maissosius - Ke 15. 75. 75. 75. 64. 64. 64. 751. 75L 1-1 ,45 ئرنىيىچ- كتاب ٢٢.٢٦، ٢٢.٥٢.٥٧. عندليب- اشرف لاهيجاني- شاعر ٥٨. PY. TA. YA. III. 691. TII. 46. 48. YA قريش- طاينه ١٨ الله ١٧٤ ١٧٤ مجله ١١٧ ، ١٧٤ ، ١١٧ لريه فروطان كل عهد اعلى زندگاني حضرت باب- كتاب

اسم اعظم الهى سمندر قزوینی ۴۶ ITF. 179, 179 سيدرسل- حضرت محمد - كتاب ١٥٤ سياه چال ۱۲۲،۱۶۰ سيد كاظم رشتي ١١٥، ١٤٢، ٤٤ سورة القدر ١٢٠١٢ سوره هيكل ۶۶، ۲۷، ۲۷، ۱۲۰، ۱۲۰ سوره بقره ۶۲. ۱۲۵.۱۲۶ ۱۶۵.۱۴۶ سوره بقره ۶۲. ۱۲۵ سوره نساء ۱۹ سوره انعام ۱۲۵ سوره سجده ۸۷. ۱۶۰ سوره وفا ۱۰۶ موره نجم ۱۴۱،۱۴۰ موره رعد ۱۴۵ سوره هود ۱۴۶ موره مزمل ١٤٥ 154 موره توبه 154 سورةالملك 159 سوره معارج ۱۲ سوره خروج ۱۹۸ 1.5 boyer موره توحيد ١٤٢ ش شيلي۵ خارون ۱۴۲،۹۱ شام ۵۵.۸۵ شامات

مامات؟ شاه بهرام- سيوشانس ٧٥. ۵۵. ۸۲. ۸۲ شاه عباس كبير ۵۳ شاه نعمت الله ولي ۵۱. ۵۲. ۸۶ شهنشاهيان- فرقه ۵۲ شيخ احمد احسالي ۱۲، ۱۶۲. ۱۶۴.

شیخ یونی ۴۱ شیخ یهانی - شیخ عامری ۱۸۰،۲۴، ۱۷۵،۵۵۳ شیخ شیخ عبایی قمی ۱۸۰ شیخ محمد تقی نجفی ۶۶ شیراز ۱۲،۸۵۵،۱۲

شیعه- لرف۲۹٬۱۲۲٬۲۵۸۲۱۱۱٬۹۲۱٬۱۶۲٬۱۲۲ شیرالم۲

شمى بهاء - شمى ايهى - بخضرت بهاءالله ئيز مراجعه شود ٣٧ شميم زيني ٢

كوه هيماليا الم أوح جناب طبيب اكا لزوين ۲۵ كتاب اشعياي نيي ١٩ لوح سامسون ، لوح هودج ۱۲ قصر بهجي ١٧٢ 144.97 elle 5 قطوره فكا 65.18 June 71.88 كناب للدسته جمن الم قلم اعلى- بعضرت بهاءالله نيز مراجعه لوح جناب ورقا۲۰۱۵،۲۰۱ كتاب زندگائي حضرت محمد ١٣٢ 69.00 لوح مدينةالرخا ٢٤ كتاب اصول كافي ١٤٤ قلعه شيخ طبرسي ٢٥ لوح ملاح القدس ٢٢ کروبین ۱۴۳ فندهار ۵۳ لوم ميرمعمد ۲۷ كناب مفاتيح الجنان ١٨٠ توم ثمود ۹۸ اوح جناب محرم ۵۵ لوح ملازاده تبریزی ۱۷۲ توم عاد ١٨٨ فيدار ١٨ لوح جناب محمد على ١٧٢ گوهر بکتا- کتاب۷۱ لوح میرزا عباس استر آبادی ۱۷۴ نم۵ گنج شایگان - کتاب۲۵ قيوم الاسماء - كتاب 1·1. 1×1. 1×4 لوح عبدالوهاب ٨٨ گنجه ۵۵ قربه طار ۵ اوح ملک روس ۱۲ گلچینی از نصوص و آثار مبارکه - کتاب قلعه ماكو ۱۱۱،۵۴ لوح معب على ميرزاي شيرازي ١٢۶ لماد الم توح مشهدی علی ۱۵۸ گلزار نعيم - احسن القصص - كتاب ۵۶،۵۰ لندن٢ کر گان۵ لوح جناب صدر الصدور ۱۷۴ كاشان٢١ گلزار تعالیم بھائی ۲۲ لوح أقاسيد تصرالله سادات خمس ١٢ کامران میرزا ۵۸ اوح حبيب٢١ کتاب بدیع - کتاب ۱۳۲،۱۱۴،۲۱۱،۶۴ لثالي حكمت - كتاب ١٠، ٢٢، ٢٤، ٢٥. لوح احبائ بادكويه ۲۱ كتاب ذكرالاعلى في شرح الاسماء ١٤٥ Y1. YY. 12. 101. P31. AYI لوح برهان ۶۶ کتاب متدس- عهد قدیم و عهد جدید ۲۵ لينان ۵۲،۱۴۲،۹۱،۵۲ لوح مدينة التوحيد ٤٢ لهراسب شاه ۱۸ لاهمعان ٨٨ کلمات میار که مکنونه ۲۴. ۱۸۱.۷۰ لوح بسم الله ۴۹،۴۶ لنگ فوتس ۸۲ كلياتشمس تبريزي- كتاب ۵۴ اوح احیاب ۹۵ لوح حاجي ميرزا حيدرعلي اصفهاتي كنزاسرار - كتاب ١٨١٠٢٤ لوح الشرافات ١٠٤ 144,147 كنڤوسيون- آئين ٨٣.٨١ لوح جناب افتان ۱۷۲،۱۷۱،۱۶۶ کور و دور بهائی - کتاب ۱۲۷،۵ لوح جناب امين ۱۷۶ کورش کیبر ۸۱ مآخذ اشعار در آثار بهانی ۴۱،۵۱،۵۱،۵۵ ک لوح البهاء ٢٥، ٢٦ كيومرث شاه ٨٤ مازندران ۱۶ لوح بافتخار خانم هلن گودال ٨ كود حرا- جيل النهر ١٩ ملاعلي بسطامي - حرف حي ٤٢ لوح جناب نبيل ١٤٢،١١٩ كوه سيلان ٨٤ ملاحسين بشرولي- حرف دي ۵۱.۴۷، لوح جناب آفا سيد ميدي ١٣٧ كوه كرمل - كوم الله - كوه خدا - تل الهي 159.105,55.05 لوح جناب بهرام ۱۸ 144.144.144 ملامعسن فيض كاشاني٤٢ لوح حکمت ۱۴۷،۱۴۲ کویت ۲ ملامعمد فروغي ٢٥ لوح بالتخار خانم ايزايل يرمنكهام الا كتاب مشباح كنعي ٢٠. ١٧٤ مولوي - شاعر ٥٤ ١٤٥ ١٤٥ لوح بافتخار خائم اما اورت ١٨ كتاب هياكل ٢٢ ماهان کرمان ۵۳ لوح سلطان ايران ١٤١١،١٥٩ كتاب شعس المعاني 4 مانوكيان - مائي - فرقه ٥٢ لوح جناب شكوهي ١٢٠ كتاب اسم اعظم ٢٤ ملاصادق مقدس خراساتي ۶۶ لوح شيخي نجلي ١٤٨. ١٥٩. ١٧٨. ١٧٨ كتاب توحيد ٢٢ مورفس ۱۰ لوح عالى باشا ٢٧ كناب تاريخ أنين بودا ٢٤ مائده آسماني - كتاب ١٤ ١٢ ١٦ ٢٠ ٢٠ اوح فاعل شيرازي ١٧٢ کتاب مبین ۶۶، ۹۳.۲۷ 144 141 144 140 لوح قناع ١٢ **کود طور ۹۰** مريم مجدليه ٢٠ ، ٩٢ اوج کرمل ۱۴۲ مزدكيان - فرقه ۵۲،۵۸

151.177.105

مزامير داود ا

10.99 000

184 hilm

مشكين قلم ٩

19.1-1,00

عراجعه شود ۲۱

VFF.154.151

منفس ۹۰

4-414

HO.TT. AS

متنغبات أثار حضرت يهاءالله - كتاب

مقدونيه ۵

101.140.115.44.74.741 MIL ميرزا أقاجان نوري - خادم الله - كاتب 15.11,00 ميرزا منيب كاشي ٢٠،١٦، ٤٢ ميرعماد - خطاط مشهور ٩ مينا۲ مولانانه مشهد ۵۲ مثنوی مولوی - کتاب ۵۴ میرزاجدفر رحمانی شیرازی ۵۵ مجموعه تاريخ اديان- كتاب ٨٠ مذهب سيک ۸۰ مذهب جين ٨٠ مانوكيان - فرقه ١٨٥ مجموعه الشراقات المال ملاعبدالكويم فزويني ١١٢ مستغاث ۱۱۲ - ۱۱۲ ميراز سياوش پارسي ١۶۶ ملا عبدالخاق ١٧٠ مهدامرالله ۲۰۲ ملت جاوید− مجله ۵ ميرعماد ٩ مدیان ۹۰ ملاحسين رفتي اا متى - حوارى ١٤ مسيو آنڙل من ١٥ مسلمان- مسلمین ۱۸- ۲۲ 19 .... مريم زن گلويا ٢٠ ملاعلى اكبر اردستاني ٣۶ ميرزا عليمحمد ورقاءا ووسى كليم برادر حضرت بهاوالله ٢٥ ميرزا سليمان نوري ٢٢ مشرق الاذكار ٢٥ مسافرخاته مقام اعلى ٥٥ نفحات وحي- كتاب٥ نار ونور - کتاب۲۲ ناصر الدين شاه ٩٠ ٢٥ ناصره ۱۵۴،۹۳ منتخبات أبات ازحضرت تقطه اولى

ناقه مكنون - كتاب ١٤٢ ، ١٤٢ ، ١٤١

نبيل بن نبيل ۴۴

نزاد آرين ١١٠٧٩ نرجس خاتون ۱۲۱ نعيم - شاعر ١٢٠٠١ ١٠٠ ١٠١٢ ١٢٢١ ١٢٢ تغمه های ورقا - کتاب ۵۷ تورايمان- كناب ۲۲ نور هدايت - كتاب ٢٩.٢٨.١٩ تورين فيرين - شيخ احمد احساني، سيدكانلم رختي ١١٥ نوروز - عيد ٥٢ نوأب لربعه ١٤٨ نيويور ک ۶۹ ندا باهل عالم - كتاب ٨ نظتر ۵ نقشه ١٠ ساله جهاد كبير اكبر ٥ نبيل اكبر ١١ نبیل زرندی۴۵ 141-0Y 39,00 واصفيوك واشتكتن ١٠٧ وحيد دارايي ١٢ ودا- كتاب ٢٩ ورقا- شاعر ۲۵،۴۷،۴۵ ويشنو ١٩٠٨٨ عاجر ١٨ هارون ۱۲، ۹۰ هغامنشيان- سلسله ۸۴ هرات ۵۲ هندوستان - هند ۵۲،۷۹،۸۲،۵۸ هنديان ۵۲ A- gain ياران بارسي - كتاب ١٠٤ ١٠٩ يحيى ازل-ميرز ٢٥١، ٢٧، ٨٦، ١١٢ אנר זמ אשו אל בשנים אל يوسف يهاه در ليوم الاسعاء - كتاب WILLEY بينان٢١ يوس بوحاق نيي ١١١١ بهردی- بهردیان ۱۲۴ ۱۲۴

محموعه خطابات حضرت عبداليهاء - كتاب 174.16. NA. 97. AC. YY. 54. 50 مجموعه الواح مباركه بعداز كثاب اقدمي معاضرات- کتاب ۱۲۶، ۱۲۰ ۱۲۲ محمد بكاء ١٤٢ مؤسمه معارف بهائي ٢٠٢ معمد جواد قروینی - آفا ۶۷ محيوب عالم - كتاب ۲۵، ۸۷، ۲۴، ۴۴ محمدعلي سلماني - استاد ۵۸ محمود فروغي- ميرزا ۴۵ مسجد گوهرشاد ۵۳ مشرق الاذكار عشق أباد ٢٢ مفاوضات حضرت عبداليهاء - كتاب ٢٩. 77. -1. 7-1. P71. 171.101 مقام اعلى ١٦٠،١٦، ٥٥ مقاله شخص سياح - كتاب ١١٢، ١٧٠ . معهد اعلى- به بيت العدل اعظم الهي ثيرُ مكلم طور - بعضرت يهاءالله نيز مراجعه شود ۱۱۸،۸۸،۸۱۱ ملكه البرايت اول ٥٢ مكاتيب حضرت عبدالبهاء - كتاب١١. YI. AI. -Y. 77. YY. -T. 70. 7P. Y-I. 34.99.41.17 es متهرا-شهر٠٨ منتخباتي از مكاتيب حضرت عبداليهاء -كتاب ١٠ ١٧.٥٧.٨٢ من يظهره الله - بحضرت بهاءالله نيز مراجع شود ۲۲، ۴۶، ۵۰ ۱۱۰ بونس هندي ٢٩

# مشخصات كتب- كتاب شناسي

#### كتب أسماني

کتاب مقدس عهد عتیق - تورات - چاپ طهران سال ۱۹۰۴ میلادی - ۱۳۸۸ صفحه کتاب مقدس عهد جدید - انجیل - چاپ طهران - سال ۱۹۰۴ میلادی - ۲۲۱ صفحه کتاب مقدس فرآن مجید - چاپ طهران - سال بدون تاریخ - ۴۷۶ صفحه کتاب مستطاب بیان فارسی - چاپ طهران - سال چاپ ندارد - ۳۲۸ صفحه کتاب مستطاب اقدس - چاپ مرکز جهانی - سال ۱۹۹۵ - ۴۷۸ صفحه

#### آثار حضرت يهاءالله

آثار قلم اعلى جلد ١- كتاب مبين - چاپ كانادا - سال ١٥٣ بديع - ١٥٧ صفحه آثار قلم اعلى جلد ٣- چاپ طهران - سال ١٢١ بديم - ٢٧٢ صفحه آثار قلم اعلى جلد ۵- چاپ طهران - سال ۱۳۱ بدیع - ۲۲۳ صفحه ادعیه حضرت محبوب- چاپ مصر - سال ۷۶ بدیم - ۴۸۰ صفحه ايقان شريف - چاپ آلمان - سال ۱۵۵ بديم - ۱۹۶ صفحه اشراقات - چاپ هندوستان - سال ۱۳۱۰ هجری - ۲۹۵ صفحه اقتدارات- چاپ هندوستان - سال ۱۳۱۰ هجری - ۳۲۹ صفحه كتاب بديع - چاپ زر و يالم - سال ۱۴۸ بديع - ۴۱۱ صفحه رساله سنوال و جواب - چاپ ضمیمه کتاب مستطاب اقدمی - سال ۱۹۹۵ میلادی ۳۳ صفحه گلمات مبارکه مکنونه - چاپ طهران - سال ۱۲۱ بدیع - ۶۹ صفحه لثالي حكمت جلد ١- چاپ برزيل - سال ١٤٢ بديع - ١٩٨ صفحه لثالي حكمت جلد ٢- چاپ برزيل - سال ١٢٤ بديع -٣٤۴ صفحه لثالي حمت جلد ٣- چاپ برزيل - سال ١٤٨ بديم - ٢٠٧ صفحه لوح مبارک شیخ نجفی معروف به این الذئب - جاپ آنمان - سال ۱۳۸ بدیم - ۱۱۷ صفحه مجموعه الواح مباركه - چاپ قاهره - سال ۱۹۲۰ میلادی - ۴۱۲ صفحه مجموعه الواح مباركه بعد از نزول كتاب اقدس - جاب آلمان - سال ۱۳۷ بدیم - ۱۷۵ صفحه منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله - جاب آلمان - سال ۱۴۱ بديع - ۲۲۲ صفحه مانده آسمانی جلد ۴- چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیم - ۳۷۲ صفحه عائده آسماتی جلد ۸- چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیم - ۱۹۳ صفحه آیات الهی جلد ۲- چاپ آلمان - سال ۱۵۲ بدیع - ۲۹۲ صفحه لوح سلطان ایران - چاپ هندوستان - سال ۱۹۸۴میلادی - ۱۵۸مغحه

آثار حضرت لقطه اولى

منتخبات آيات از حضرت نقطه اولي- چاپ طهران - سال ١٣٤ بديع - ١٥٤ صفحه

آثار حضرت عبداليهاء

تذكرةالوقا - چاپ حيفًا - سال ١٣٤٢هجري - ٢١١ صفحه

خطابات مبارک - چاپ آلمان - سال ۱۹۰۰ بدیع - ۲۵۰ صفحه
مفاوشات مبارک - چاپ هندوستان - سال ۱۹۰۸ میلادی - ۲۳۵ صفحه
مکاتیب جلد ۲ - چاپ مصر - سال ۱۹۱۰ میلادی - ۴۸۸ صفحه
مکاتیب جلد ۲ - چاپ مصر - سال ۱۳۳۰ هجری - ۲۳۶ صفحه
مکاتیب جلد ۳ - چاپ مصر - سال ۱۳۳۰ هجری - ۲۲۶ صفحه
مکاتیب جلد ۴ - چاپ طهران - سال ۱۲۲ بدیع - ۲۰۲ صفحه
مکاتیب جلد ۷ - چاپ طهران - سال ۱۲۱ بدیع - ۲۰۲ صفحه
منتخبات مکاتیب جلد ۲ - چاپ انگلستان - سال ۱۹۸۴ میلادی - ۲۰۰ صفحه
منتخبات مکاتیب جلد ۲ - چاپ انگلستان - سال ۱۹۸۴ میلادی - ۲۰۰ صفحه
مانده آسمانی جلد ۲ - چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - ۱۰۰ صفحه
مانده آسمانی جلد ۵ - چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - ۱۰۰ صفحه
لوح بافتخار خانم امااورت

### آثار حضرت ولي ومقدس امرالله

توقیعات مبار که خطاب باحیای شرق - چاپ آلمان - سال ۱۴۹بدیع - ۴۴۹صفحه جلوه مدنیت جهانی - چاپ هندوستان - سال ۱۴۳ بدیع - ۱۱۱ صفحه دوربهانی - چاپ آلمان - سال ۱۴۴ بدیع - ۱۱۷ صفحه ظهور عدل الهی - چاپ طهران - سال ۱۳۹ بدیع - ۸۶۰ صفحه قرن بدیع - چاپ کانادا - سال ۱۴۹ بدیع - ۸۶۰ صفحه قاموس توقیع مبارک نوروز ۱۰۸ بدیع - اسرار ربانی - چاپ آلمان - سال ۱۵۸ بدیع - ۲۵۶ صفحه ندا باهل عالم - چاپ کانادا - سال ۱۴۹ بدیع - ۹۵ صفحه

#### بيت العدل اعظم الهي

رساله معرفی حضرت بهاءالله - چاپ انگلستان - سال ۱۹۹۲ میلادی - ۸۶ سفعه مرقومه ۲۴ ژانویه ۱۹۸۸ عرقومه ۲۸ سپتامبر ۱۹۹۲ مرقومه ۱۶ جون ۱۹۸۵ مرقومه ۱۰ جون ۱۹۹۰

## آثارساير نويسندگان بهائي

آیات بینات- چاپ کانادا- سال ۱۵۶ بدیع - ۵۸۴ صفحه اسرار آلاثار جلد ۱- چاپ طهران - سال ۱۲۴ بدیع - صفحه اسرار آلاثار جلد ۲- چاپ طهران - سال ۱۲۴ بدیع - صفحه اسرار آلاثار جلد ۵- چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - صفحه امر و خلق جلد ۱- چاپ طهران - سال ۱۲۹ بدیع - ۳۳۵ صفحه

امر ۽ خلق جلد ۲ - جاپ آنمان - سال ۱۴۱ بديم - ۳۶۰ صفحه ام ، خلق جلد ٣- چاپ آلمان - سال ١٤٧ بديم - ٥١٤ سفحه ام و خلق جلد ۴- جاب آلمان - سال ۱۴۲ بدیم - ۴۹۸ صفحه الوهيت و مظهريت - جاب كانادا - سال ۱۴۸ بديع - ۳۴۸ صفحه ایام تسعه - چاپ طهران - سال ۱۲۱ بدیم - ۵۸۰ صفحه بشارات کتب آسمانی - چاپ طهران - سال چاپ ندارد - ۳۰۴ صفحه يژوهشنامه نشريه مجله بيام بهائي پیام ملکوت - چاپ طهران - سال ۱۳۰ بدیع - ۴۹۵ صفحه جناًب تعيم - چاپ طيران - سال ١٣١ بديم - ٢٢٩ صفحه حضرت طاهره - چاپ کانادا - سال ۱۵۷ بدیع - ۵۲۴ صفحه حضرت روح عیسی بن مریم - چاپ کانادا - سال ۱۹۹۰ میلادی - ۵۶۶ صفحه حکایت دل - چاپ ظهران - سال ۱۹۷۷ میلادی - ۳۰۰ صفحه حروفات حی - چاپ هندوستان - سال ۱۹۹۳ میلادی - ۱۵۶ صفحه حضرت باب - جاب کانادا - سال ۱۵۲ بدیم - ۱۰۳۸ صفحه خلق جدید و صنع بدیع - جاب هندوستان - سال ۱۵۵ بدیم ۴۵۶ صفعه خدمت و عبودیت - جاپ انگلستان سال ۱۴۶ بدیم - ۱۱۴ صفحه خاطرات ۹ ساله عكا - چاپ طهران - سال ۱۰۹ بدیع - ۵۸۰ صفحه خوشه هائي از خرمن ادب و هنر جلد ۴- جاب آلمان - سال ۱۵۰ بدیع - ۲۲۲ صفحه خاطرات حبيب جلد ١- چاپ طهران - سال ١١٨ بديم - ٥٣٧ صفحه کور و دور بهائی - جاپ کانادا - سال ۱۵۶ بدیم ۱۰۸ صفحه رساله روحاني - چاپ کانادا - سال ۱۵۷ بديم - ۱۵۶ صفحه سید رسل - حضرت محمّد - جاپ کانادا - سال ۱۹۸۸ میلادی - ۲۵۰ صفحه سفرنامه مبارك - بدايع الاآثار - جلد ٢- چاپ آلمان - سال ١٣٩ بديم - ٣٩٢ صفحه ظهور الحق جلد ٣- چاپ طهران - سال چاپ ندارد - ٥٣٢ صفحه ظهور رب الجنود - چاپ کانادا - سال ۱۴۹ بدیع - ۲۳۲ صفحه عهد اعلى زندگاني حضرت باب - جاپ انگلستان - سال ۲۰۰۰ - ۶۵۴ صفحه قاموس مختصر ايقان - چاپ استراليا - سال ۱۹۹۲ ميلادي - ۳۰۴ صفحه قاموس ايقان جلد ٢- چاپ طهران- سال ١٢٨ بديم - ١١٥٨ صفحه . كنز اسرار جلد ١- چاپ آلمان- سال ١٥٠ بديم - ٢٧٤ صفحه كنز اسرار جلد ٢- چاپ آنمان - سال ١٤٥٤ بديم - ٢١٢ صفعه گلزار نعیم یا احسن الغصص - چاپ هندرستان - سال ۱۱۵ بدیم - ۳۱۹ صفحه گنج شایگان - چاپ طهران - سال ۱۲۴ بدیم - ۲۱۴ صفحه گنجینه حدود و احکام - چاپ طهران - سال ۱۱۹ سرم - ۴۶۶ صفحه گوهر بکتا - چاپ طهران - سال ۱۹۶۹میلادی - ۵۰۳ صفحه گلچینی از نضوص و آثار مبارکه جلد ۱- چاپ نشده - ۳۸۶ صفحه گلچینی از نصوص و آثار مبارکه جلد ۲- چاپ نشده - ۳۸۲ صفحه

گلچینی از نصوص و آثار مبارکه جلد ۳- چاپ نشده - ۲۰۰ صفحه محبوب عالم - چاپ گانادا - سال ۱۹۹۲میلادی - ۵۵۲ صفحه محموعه تاریخ ادیان - چاپ طهران - سال ۱۳۴۷ شمسی - ۴۲۸ صفحه مأخذ اشعار در آثار بهائي - جاب كانادا - سال ۱۵۲ بديع - جلد ۲- ۴۱۳ صفحه مآخذ اشعار در آثار بهائي جلد ٣- چاپ کانادا - سال ١٥٧ بديع - ٣٣٧ سفحه محاشرات - چاپ طهران - سال ۱۹۲۸ میلادی - ۱۱۲۸ دغجه نار و نور - چاپ آلمان - سال ۱۳۹ میلادی ۱۰۱ صفحه نافه مكنون - چاپ آلمان - سال ۱۵۷ بدیع - ۳۰۳ صفحه نور هدایت بانگلیسی - چاپ هندوستان - سال ۱۹۸۳ میلادی - ۵۴۷ صفحه نور ایمان - چاپ چک - سال ۱۹۹۳ میلادی - ۳۴۲ صفحه ياران يارسي - چاپ آلمان - سال ۱۵۵ بديع - ۴۸۵ صفحه بوسف بها، در قیوم الاسماء - چاپ کانادا - سال ۱۴۸ میلادی - ۱۱۸ صفحه بياد معبوب - چاپ طهران - سال ١٣١ بديع - ٣٩٤ صفحه بلائی عنایتی - چاپ طهران - سال ۱۴۱ بدیع - ۹۲ صفحه چهار رساله تاریخی از طاهره - چاپ آلمان - سال۱۹۹۱ میلادی - ۱۱۲ صفحه غزلیات استاد سلمانی - چاپ هندوستان - سال ۱۹۹۵ میلادی - ۱۱۹ صفحه واقعه قلعه شيخ طبرسي - چاپ آلمان - سال ۱۵۹ بديع - ۱۳۶ صفحه رياض اللغات - جلدا - جاب كانادا - سال ١٩٩٤ ميلادي - ١٣٤٧ صفحه مجلاتيهائي اخبار امرى ايران

اخبار امری ایران عندلیب چاپ کانادا پیام بهائی - چاپ فرانسه پیام بدیع - چاپ آمریکا اختر جوان چاپ - انگلستان بانگ سروش - چاپ پاکستان بانگ سروش - چاپ پاکستان

# فهرستى از آثار مؤلف

#### كتبمنتشرشده

١- بيت العدل اعظم الهي - چاپ آلمان - سال ١٤٤ بديع - ٨١ صفحه

۲- خدمت و عبودیت - چاپ انگلستان - سال ۱۴۶ بدیع - ۱۱۴ صفحه

٣- حروف حي - چاپ هندوستان - سال ١٩٩٣ ميلادي - ١٥٥ صفحه

این کتاب مجدداً در انگلستان در سال ۱۶۰ بدیع مطابق سنه ۲۰۰۳ میلادی در ۲۰۰ صفحه تجدید چاپ گردید.

۴- حواریون حضرت بهاوالله، چاپ هندوستان - سال ۱۹۹۴ میلادی - ۲۱۴ صفحه

این کتاب مجدداً در هندوستان در سال ۱۵۸ بدیع مطابق ۲۰۰۱ میلادی در ۲۸۷ صفحه تجدید چاپ شد.

۵- انقطاع - چاپ آلمان - سال ۱۵۰ بدیع - ۸۵ صفحه

۶- تسليم ورضا - چاپ آلمان - سال ۱۵۲ بديم - ۱۵۵ صفحه

۷- کور و دور بهائی و تقسیمات اعصار و عهود آن - چاپ کانادا - سال ۱۵۶ بدیم ۱۰۸ صفحه

۸- دیانت جهانی بلسان انگلیسی ترجمه شده به زبان ماسدونیائی - چاپ مقدونیه سال ۱۹۸۸ میلادی ۲۱۵ صفحه. این کتاب بزبان فارسی نیز ترجمه گردیده است.

۹- حیات بعد از مرگ - چاپ انگلستان - سال ۱۵۹ بدیع - ۱۶۸ صفحه

١٠- اسم اعظم الهي - چاپ انگلستان - سال ١٤٠ بديع - ١٩٢ صفحه

۱۱- نفعات وحي - چاپانگلستان - سال ۱۶۰ بدیع - ۱۷۰ صفحه

۱۲- سلسله مقالات چاپ شده در مطبوعات امری بیش از ۱۱۰ مقاله تاکنون

## كتب در دست اقدام براي چاپ

١- دوران صباوت تا ولايت ولى محبوب و يكتاى امرائله حضرت شوقى افندى رباتي

۲- مطالبی درباره کتاب مستطاب اقدس

٣- گلچيني از نصوص و آثار مبار که در ۶ جلد جداگانه

۴- ایران و اصول عقائد بهائیان درباره آن سرزمین

۵- نصوص مبارکه درباره اصول معتقدات بهانیان درباره اسلام

۶- تاریخ امر مبارک در بلغارستان

٧- تهيه فهارس كتب چاپ شده در ايران بدستور بيت العدل اعظم الهي

٨- فهرست ومشخصات آثار و تاريخ وقايع حيات والقاب طلعات مقدسه و عائله مباركه والقاب ساير مظاهر كليه

الهيه باضافه صورت اماكن متبركه امرى واسلامي

٩- روايط خانواده و احترام به حقوق والدين

۱۰- خاطرات مهاجرتی

# The Greatest Name



Compiled

H. Goharriz

